
w w w . r o s h d m a g . i r

  

 



  
يادداشت سردبیر/ پايان تاريخ در بيان علامه طباطبائي )ره( /  2

بررسي معضلات آموزش تاريخ )پاي صحبت دكتر اللهيار خلعتبري(/ دكتر طوبي فاضلي‌پور ـ مسعود جواديان /4
آرامش، گمشدة آموزش/ سهيلا نعيمي/ 13

پرتيكان باستان/ هدايت فرح‌بخش/ 18
بيضاهمان انشان است/ محمد كشاورز / 23

بازتاب مانويّت در شرق و غرب/ مجتبي نقدي/ 26 
روش‌هاي نوين آموزش تاريخ؛ ضرورت‌ها و بايدها/ علي اميني‌زاده-زهره خسروي اميني/ 32

ايران پس از جنگ جهاني اول/ جعفر رباني/ 35
وزيري كه بيشترين اصلاحات را در عهد مغول انجام داد!/ فرهاد پروانه/ 40

عراق عرب در دورة ايلخانيان/ حسين احمدزاده/ 46
نزاريان اسماعيلي ايران در دوران ايلخانان و تيموريان/ كامبيز امير اسمي/ 50

دانش‌آموزان و كتاب‌هاي درسي تاريخ/ قاسم فتاحي/ 57
دهقانان بعد از ورود اسلام به ايران/ الهه درگاهي/ 61

بررسي منابع مطالعات اصلاحات ارضي / دكتر فريدون شايسته/ 66 
حملة نادرشاه به‌ هند/ مترجمان: هادي الهايي ـ سعيد حيدري/ 73

اروپا از انقلاب فرانسه تا اتحاد آلمان/ مسعود جواديان/ 78
يكشنبة آخر/ حشمت‌اله سليمي/ 79

راز كشتي غرق شدة تاريخي در بندر بوشهر/ 80

1 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395

ي
ماي

 ه
ف

هات
س: 

كا
 ع

س.
ار

ن ف
ستا

ن.ا
ستا

رو
 س

اخ
: ك

لد
 ج

ی
رو

وزارت آموزش و پرورش
سازمان پژوهش و برنامه‌ریزی آموزشی
دفتر انتشارات و تکنولوژی آموزشی

 قابل توجه نویسندگان و مترجمان: 
 مقاله‌هایی كه برای درج در مجله می‌فرستید، باید با اهداف و رویكردهای آموزشی تربیتی فرهنگی این مجله مرتبط باشند و 
نباید قبلًا در جای دیگری چاپ شده باشند.  مقاله‌های ترجمه شده باید با متن اصلی همخوانی داشته باشد و متن اصلی 
نیز همراه آن باشد. چنان‌چه مقاله را خلاصه می‌كنید، این موضوع را قید بفرمایید.  مقاله یك خط در میان، در یك روی كاغذ 
و با خط خوانا نوشته یا تایپ شود. مقاله‌ها می‌توانند با نرم‌افزار word و بر روی CD و یا از طریق رایانامه مجله ارسال شوند.  
نثر مقاله باید روان و از نظر دستور زبان فارسی درست باشد و در انتخاب واژه‌های علمی و فنی دقت لازم مبذول شود.  محل 
قراردادن جدول‌ها، شكل‌ها و عكس‌ها در متن مشخص شود.  كلمات حاوی مفاهیم نمایه )كلید واژه‌ها( از متن استخراج و 
روی صفحه‌ای جداگانه نوشته شوند.  مقاله‌ باید دارای تیتر اصلی، تیترهای فرعی در متن و سوتیتر باشد.  معرفی‌نامۀ كوتاهی 
از نویسنده یا مترجم پیوست شود.   مجله در رد، قبول، ویرایش و تلخیص مقاله‌های رسیده مختار است.  مقالات دریافتی 

بازگردانده نمی‌شود.  آرای مندرج در مقاله مبین رأی و نظر  مسئولان مجله نیست.

مدیرمسئول: محمد ناصری
سردبیر: مسعود جوادیان
مدیر داخلی:  محمدحسین معتمدراد
هیئت تحریریه: دكتر فرج‌الله احمدى
                                                        مسعود جوادیان
دكتر عطاءالله  حسنى
دكتر عبدالرسول خیراندیش
دكتر نیره دلیر
دكتر نصرالله صالحى
      دكتر طوبى فاضلىپور
دكتر حسین مفتخرى 
ویراستار:  جعفر ربانی 
طراح گرافیک: مهسا قبایی
نشانی مجله:
 تهران صندوق پستی 15875-6585

تلفن امور مشترکین: 77335110 و 
77336656
نمابر: 88301478
تلفن مجله: 88831161-9
داخلی: 237
پیام‌گیر نشریات رشد: 
88301482-88839232
پیامك: 3000899597
roshdmag:
مدیرمسئول: 102
دفتر مجله:  113 
امور مشترک‌ین: 114
tarikh@roshdmag.ir  : پیام نگار
www.roshdmag.ir :وبگاه
چاپ: شرکت افست )سهام عام(
شمارگان: 4000 نسخه

فصل‌نامۀ  آموزشی، تحلیلی و اطلاع‌رسانی
دورۀ  هجدهم/ شمارۀ2/ زمستان 1395

64



یادداشت سردبیر

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 2

از آغاز تاريخ بشر هزاران سال است مي‌گذرد؛ بشري 
كه از بدويّت آغاز كرده و روزها و شــب‌هاي ســختِ 
زندگي در طبيعت خشــن را گذرانده و با آن دست و 
پنجه نرم كرده، ذره‌ذره از ســختي دور و به آســايش 
نزديك شده است. هم او كه جوامع اوليه را پي ريخته، 
شهرهاي عظيم بنا كرده، جنگ‌هاي خونين راه انداخته 
و اكتشافات و اختراعات شــگرف ايجاد نموده است. 
بشري كه همواره در جست‌وجوي سعادت بوده اما هر 
بار به قول مرحوم شــريعتي از زنداني به زندان ديگر 

منتقل شده است. 1
اكنون ســؤال اين اســت كه ســرانجام اين تاريخ 
پركشمكش بشر چه خواهد بود؟ و آيا نبردهاي كوچك 
و بزرگ و كشمكش‌هاي دولت‌ها و انواع ناملايمات ديگر، 

سرانجامي خواهد داشت؟ 
انديشمندان جهان به اين سؤال، پاسخ‌هايي متفاوت 
و اغلب گنــگ و كلي داده‌‌اند. به زعم عده‌اي، بشــر 
گذشــته‌اي طلايي داشــته كه اكنون از آن دور شده 
اســت. به زعم برخي ديگر، دربارة جريان تاريخ اساساً 
نمي‌توان به پيش‌بيني دســت زد. امثال ماركس جامعة 
بي‌طبقه را پيش‌بيني كردند، برخي از تناسخ و »كارما« 
سخن گفته‌اند، عده‌اي از »انديشة پيشرفت« دم زده‌اند 
و گروهي ليبراليسم را پايان و سرانجام تاريخ دانسته‌اند. 
در اين ميان اديان ابراهيمي، و به‌ويژه اسلام، دريچه‌اي 
مطمئن و آرام‌بخش به روي بشر گشوده و او را به آينده 
خوش‌بين ساخته‌اند. علامه سيدمحمد‌حسين طباطبايي، 
صاحب تفسير شريف ‌‌الميزان، كه از نخبگان و نمايندگان 
راســتين اين انديشه اســت، در كتاب »شيعه« بدين 

پايان تاريخ

در بيان علامه‌ طباطبايي )ره(

موضوع پرداخته است. ايمان و اطميناني كه در لحن وي 
موج مي‌زند قابل توجه اســت: »بي‌ترديد، انسان نوعي 
از انواع موجودات است كه نمي‌تواند به تنهايي زندگي 
نمايد و براي رسيدن به آرمان تكويني خود ناچار است 
در حال اجتماع و دسته‌جمعي به سر برده، هدف وجودي 

خود را به‌دست آورد. 
مشاهدة حال جامعه‌هاي بشري نيز اين معنا را تأييد 
مي‌كند، زيرا مردم هر جامعه‌اي از جوامع بزرگ و كوچك 
انساني، آرزويي جز اين ندارند كه در حال آرامش و صفا 
و ارتفاع موانع، زندگي كرده و بهرة انساني را از زندگي 

خود بردارند. 
و نيز روشن است كه، جامعة بشري تاكنون نتوانسته به 
اين آرزوي خود جامة عمل بپوشاند؛ از طرف ديگر نيز، 
دستگاه آفرينش از روية خود دست بردار نبوده و هم از 

دست‌ساخته‌هاي خود عاجز و زبون نخواهد شد. 
اين نظر عقلي به ما نويد قطعي مي‌دهد كه عالم بشريت، 
يك روزِ ايده‌آلي در پيش دارد، كه ســر تا پا سعادت و 
خوشــبختي و كاميابي بوده و در آن همة خواسته‌هاي 
فطري انســاني كه در نهاد اين نوع رسم شده، برآورده 

خواهد شد. 
و نيز مي‌دانيم كه انسانيت هرگز به يك چنين محيط 
پاك و نوراني نايل نخواهد شد، جز در ساية واقع‌بيني و 
حق‌پرستي، كه در اثر آن حس خودخواهي و سود‌پرستي، 
و رذايل ديگري كه موجب به هم خوردن آرامش جامعه و 
اختلاف زندگي فرد مي‌باشد، از درون مردم رخت بربسته 
و جلوه‌هاي نهاد پاك انســان فطري و طبيعي دســت 

نخورده جايگزين آن‌ها شود. 



3 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395

نتيجة بيان گذشته اين است كه در مسير همين زندگي 
اجتماعي انســان خودمان، روزي فرا خواهد رسيد كه 
سعادت كامل اجتماعي انسان را در صد در صد تضمين 
كــرده، و در آن روز، عموم افراد در ســاية واقع‌بيني و 
حق‌پرستي، خوش‌بختي واقعي خود را به‌دست آورده، و 
در مهد امن و امان مطلق و بي‌مزاحمتِ هر گونه ناملايمات 

فكري به سر خواهند برد. 
قرآن كريم نيز همين نظر عقلــي را تأييد نموده، در 
چندين جا مژدة چنيــن روزي را به اهل حق و حقيقت 
مي‌دهد. مي‌گويد: چنان‌كه به انبياي سلف خبر داديم، 
سرانجام دنيا به كام اهل تقوا خواهد بود، روزي خواهد 
رسيد كه معبود ديگري جز خداي يگانه در محيط بشريت 
خودنمايي نكند و جز دين و آيين حق در عالم انســاني 

حكومت ننمايد و نشاني از رذايل اجتماعي نماند. 
سنت قطعيه، يعني اخبار نبي‌اكرم )صلي‌الله‌ عليه‌ و آله( 
و اهل بيت او نيز، همين معنا را مشــروحاً بيان كرده، و 
اين دورة انساني آغشته به سعادت را، روز ظهور و پس از 

ظهورِ »مهدي« معرفي مي‌نمايد. 
خلاصه اينكه، دعوت اسلامي، از همان روزهاي نخستينِ 
پيدايش خود، گوش پيروان خود را از راه كتاب و سنت 
)عقل هم كه موافق بود( با اين مطلب پركرده و افهامشان 

را با اين معنا آشنا مي‌ساخت كه: 
روش اسلام )يعني اجابت نداي وجدان و نهاد خدادادي 
كه به متابعت حق، در اعتقــاد و عمل ترغيب مي‌كند( 
متابعت يك حقيقت زنده، و يك نيروي شكست‌ناپذير 
غيبي است كه پيوسته جامعة بشري را به سوي سعادت 
رهبري مي‌نمايد، و حتماً روزي خواستة خود را فعليت 

داده و جامة عمل خواهد پوشانيد. 
هر فرد مسلماني بايد اين حقيقت را نصب العين خود 
قرار داده و مانند روز روشن در آن ترديد نكند كه جامعة 
اسلامي كه او در آن زندگي مي‌كند، چنان‌كه در باطن جز 
نورانيّت و طهارت صفتي ندارد، روزي خواهد رسيد كه 
در ظاهر نيز چنين شده و تبديل به يك جامعة بهشتي 
گــردد، و هر عيب و نقيصه‌اي كه فعلًا دارد، و هر پليدي 
و تيرگي كه در گوشــه و كنارش يافت مي‌شود، تدريجاً 
و دفعتــاً، از بين رفته روزي تبديل به نورانيّت و طهارت 

خالص و سعادت و روحانيّت محض خواهد شد. 
با وجود ايمان به چنين حقيقتي، ديگر تصور مغلوبيت 
و خسارتِ ســعي، براي يك فرد مسلمان محال است. 
زيرا وي مي‌داند كه اگر چنين روزي را درك نمايد، غرق 
ســعادت گرديده، كام دنيوي و اخروي خود را خواهد 
گرفت؛ و اگــر درك نكند جامعه‌اش، كه باز از نقطة نظر 
واقع‌بيني و فكر اجتماعي همان »خودش« مي‌باشــد، 
با درك آن روز سربلند اســت، و او - به شخصه- جزو 
روندگان اين راه و فدائيان اين مقصد بوده و پاداش عمل 

وي پيش خداي دانا و بينا هدر نخواهد رفت. 
اين ايمان، يك نيروي معنوي به انسان مي‌بخشد، كه 
با وجود آن پيوسته خود را خوشبخت و كامروا مي‌بيند، 
و هرگز با تراكم ناملايمات و فشــار روزگار و شــكنجة 
گرفتاري‌‌هاي مرگبار، اميد نجات و رستگاري را از دست 

نداده و روحية اسلامي خود را نخوهد باخت.« 2

پي‌نوشت‌ها
1. شريعتي: مجموعه آثار، انسان/ ص 145

2. مؤسسة بوستان كتاب، چ پنجم 1392، صص 90-92



گفت‌و‌گو

بررسي معضلات آموزش تاريخ

پای صحبت دكتر اللهيار خلعتبری
با حضور دكتر طوبي فاضلي‌پور و مسعود جواديان

     اشاره
مدت‌ها بود در نظر داشتيم با استاد خلعتبري 
گفت‌وگويي انجام دهيم اما هربار مشكلي پيش 
مي‌آمد. تا اينكه چنــدي پيش بدين كار موفق 
شديم. در يك بعدازظهر پاييزي عازم دانشگاه 
شهيد بهشتي شديم. استاد منتظر ما بود. پس در 

فضايي صميمي به صحبت نشستيم.

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 4



é جواديان: لطفاً يك شــرح اجمالــي از خود و 
تحصيلات و محل تولدتان بفرماييد.

 من الله‌يار خلعتبري هستم؛ متولد 24 ارديبهشت 
1324 در پــارك فخرآبــاد دروازه شــمران. اصالتاً 
شمالي و تنكابني هســتم. لابد مي‌دانيد كه تنكابن 
يك منطقه اســت؛ اسم شهر نيســت. از چابكسر تا 
چالوس، و از ســاحل دريا تا كوه‌هاي بالاي اشكور، 
منطقة تنكابن اســت. خانوادة مــن عموماً زمين‌دار 
بودند و اهل آنجا هســتند. خود من هم چند سالي 
در آنجا بوده‌ام و از كلاس سوم ابتدايي به بعد هم به 
قزوين آمدم. تقريباً تحصيلات ابتدايي و دبيرســتان 
را تا ديپلم در قزوين گذراندم. دبستاني كه مي‌رفتم 
اســمش بَدِر بود. در خيابــان پيغمبريه. از دبيرهاي 
بســيار خوب من يكي مرحوم سررشته‌داري بود. 
ديگــري مرحوم بهمن‌ بيگي بــود. البته نه محمد 
بهمن‌بيگي معــروف كه رئيس مدارس عشــايري 
بود. سررشــته‌داري‌ها يك خانوادة فرهنگي قزوين 
و 5 برادر و همگي دبيرهايي در رشــته‌هاي مختلف 
بودند. اسماعيل‌خان سررشــته‌داري از همه برادرها 
بزرگ‌تر و يك‌ســال رئيس دبيرستان ما بود. عبدالله 
سررشــته‌داري دبير شــيمي ما بــود و همين‌طور 

برادران ديگرش. 
يــادم رفت كه بگويــم ما در ســيكل اول ناظمي 
داشــتيم به‌نام آقاي افراشته، خدا رحمتش كند، 
آدمي صميمي بود. آن موقع هنوز در قزوين تاكسي 
نيامده و درشــكه بــود. اين آدم وقتي در درشــكه 
مي‌نشست و مي‌خواست به مدرسه بيايد يك پايش 
را مي‌گذاشت روي ركاب درشكه كه از دور پيدا بود. 
اين سبب شــده بود كه وقتي درشكة آقاي افراشته 
از دور پيدا مي‌شد همة بچه‌هاي شيطان مدرسه، از 
ترس، هر كدام يك ســوراخ موش پيدا مي‌كردند كه 

در آن قايم شوند. آن‌قدر اين آقا ابهت داشت! 
يك رئيس دبيرســتان بســيار باشــخصيتي هم 
داشــتيم به‌نام آقــاي حقوقي. حقوقي‌‌هــا هم در 
قزويــن معروف بودند. من، هم در درس تقريباً‌ فعال 
بودم و هم در كارهاي ورزشــي )كشــتي، واليبال، 
پينگ‌پنگ، اسب‌ســواري، شــكار( و اين براســاس 
وضعيــت خانوادگي‌ام بود ولي خيلــي صريح بگم، 
شاگرد درخشــاني نبودم؛ چون خيلي شيطان بودم، 

ولي رد هم نمي‌شدم. 
ســيكل دوم دبيرستان، در محلة بولاغي بود به نام 
دبيرستان محمدرضاشــاه كه الان نمي‌دانم اسمش 
چيســت. در خيابان خيام قزويــن بود. آن موقع كه 
ما دبيرســتان بوديم در وســط حياط دبيرســتان، 

يــك شبســتان خيلي بزرگــي بود با طــاق بلند و 
كاشــي‌كاري‌هاي زيبا. چند ماه پيش شــنيدم كه 
آنجا را باستان‌شناسان حفاري كرده‌اند و خيلي آثار 
باستاني پيدا شده است. آن دبيرستان الان تبديل به 

يك مدرسة راهنمايي دخترانه شده است. 

 جواديان: خبر داريد آثار باستاني كدام دوره در 
آن‌جا پيدا شده است؟

 دقيقاً نمي‌دانم ولي قاعدتاً بايد هم قبل از اســام 
بوده باشــد و هم بعد از اسلام. چون خود قزوين هم 
سابقة قبل از اســام دارد و هم سابقة بعد از اسلام. 
درخشان‌‌ترين ســابقه بعد از اسلامش هم مربوط به 
دورة ســلجوقيان است و سپس دورة صفويه. حضور 
ســلجوقيان به‌خاطر وجــود اســماعيليه در الموت 
بوده و صفويه هم از الموت به‌عنوان زندان اســتفاده 
مي‌كردنــد. پيش از مغولان هم خلفاي عباســي از 
قزوين به‌عنــوان پادگان يا مركزي بــراي حمله به 
ديلمان استفاده مي‌‌كردند. به همين خاطر، به قزوين 
مي‌گفتند باب‌الجنت يا مينودر! كتابي هم هست به 
نام مينودر كه يكــي از بزرگان قزوين تقريباً 70 يا 
80 ســال قبل نوشته است. باب‌الجنت به اين خاطر 
بود كه جهان اسلام را تقسيم مي‌‌كردند به دارالاسلام 
و دارالكفر. چون به شــدت در مقابــل قزويني‌ها و 
مسلمان‌ها مقاومت مي‌كردند. به همين دليل در آن 
بخش از ديلمان كه با قزوين هم‌جوار است )منظورم 
شمال‌غرب قزوين است( اســام هيچ‌وقت به‌وسيلة 
اعراب وارد نشد بلكه به‌وسيلة علويان وارد شد؛ يعني 

ديلمي‌ها و گيل‌ها به‌وسيلة علويان مسلمان شدند.
در قبل از اســام هم ديلمي‌ها تقريباً سر به فرمان 
حكومت‌هــاي اين طرف البرز فرود نيــاورده بودند. 
قزوين هميشه يك مركز نظامي بوده است. عباسيان 
هم خيلي روي شــهر قزوين دقت داشــتند. قزوين 
اولين شــهري بوده كه در سال 30 هجري به صلح 

تسليم مسلمانان شده است.

 جواديان: از دبيرستانتان مي‌گفتيد:
 بله. دبيرستان ما دبيرهاي بسيار خوبي داشت. آن 
موقع، يعني ســال 39، 40، كه من وارد دبيرستان 
شــدم. بهترين دبيرها در قزويــن بودند، چون اكثراً 
دانشــجو بودند؛ چه دانشــجوي فوق‌ليسانس و چه 
دانشــجوي دكتري. قزوين را انتخاب مي‌كردند كه 
به تهران نزديك باشد. در نتيجه ما بهترين دبيرها را 
در آن زمان داشتيم. دبير تاريخ ما آقاي جمشيدي 
بود و من شــايد علاقه‌اي كه به تاريخ پيدا كردم به 

5 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



خاطر نوع درس دادن آقاي جمشيدي بود كه 
با تصوير و نقشه و با بيان بسيار شيريني درس 
مي‌داد. دبير فلســفه‌اي هم داشــتيم به نام آقاي 
ابراهيمي. فلسفه و منطق درس بسيار سختي بود، 
به‌خصــوص منطق، ولــي او درس را براي ما طوري 
شيرين مي‌كرد و با حلاوتي در اختيار ما مي‌‌گذاشت 
كه خيلي برايمان جالب بود. دبير ادبيات فارســي ما 
آقاي دكتر سخاوتي بود كه دكتراي ادبيات عرب را 
از دانشــگاه الازهر مصر گرفته بود؛ منتها چون يك 
مقدار گرايش چپي داشــت بــه او اجازة تدريس در 
دانشگاه را نداده بودند. البته بعد از انقلاب در دانشگاه 
تدريس مي‌كرد. متأســفانه فوت كــرد. او هم جذبه 
داشت و هم مهربان بود. دبير ديگري هم داشتيم كه 
الان در قيد حيات هســتند و خدا سلامت به ايشان 
بدهد به‌نام آقاي دكتر قاســم‌ انصاري، دبير عربي 

نمي‌رفتنــد و مي‌رفتنــد براي امتحانــات، به‌خاطر 
همين، زياد با معلم‌هاي آنجا ســروكار نداشتم. فقط 
يك آقــاي الهي نامي بود كه او را مي‌شــناختم و 

خيلي هم خوب بود و خود آقاي كيايي. 
من ديپلم را خرداد 1343 در مدرسة محمدرضاشاه 
پهلوي گرفتم، بلافاصله هم در كنكور شركت كردم. 
در تهران كلاس كنكــور خزائلي مي‌رفتم. آن زمان 
معروف‌ترين كلاس كنكور خزائلي بود. خيلي جالب 
اســت كه خود دكتر خزائلي كه نابينا بود دبير خانم 

من هم بود. 
همان ســال در كنكور شركت كردم و در دانشگاه 
تهران، دانشكدة الهيات، رشتة فلسفه اسلامي قبول 
شدم. آنجا من با بزرگاني آشنا شدم و از محضرشان 
اســتفاده كردم كه نام و نشــان آن‌ها در ذهن تمام 
كســاني كه با علم و ادب آشــنايي دارند هست، از 

مــا بود. همه چي به ما درس مي‌داد به غير از عربي! 
]خندة اســتاد[ به‌خصوص شعر نو! كلاس‌هاي دكتر 
انصاري هميشــه پر و پيمان بــود. دبير ديگر آقاي 
بهشتي بود. دبيرهــاي مختلفي داشتيم اما سرآمد 
همة اين‌ها، همين چند نفري بودند كه خدمت شما 
عرض كــردم. بچه‌ها واقعاً به آن‌ها علاقه داشــتند، 
يك آقايي بودند به نام آقاي زهتاب، اهل كرمانشاه 
و دبير زبان بودند. بچه‌ها بســيار بــه آقاي زهتاب 
علاقه‌مند بودند. بســيار خوش‌قيافه و خوش‌تيپ و 
خوش‌هيكل و دلســوز و صميمي. نمي‌دانم در قيد 
حيات هســت يا نه؛ اگر هست خدا سلامتشان بدارد 

و اگر رفته خدا رحمتش كند.
در سال 1342 اواسط كلاس سوم ادبي، من مجبور 
شدم همراه خانواده‌ام به شهسوار بروم. عرض كردم 

تنكابن منطقه بود و شهسوار مركز آن بود. 
مركز تنكابن خر‌م‌آباد بود، و من منتقل شــدم به 
شهسوار. آنجا هم اسم دبيرستانم محمدرضاشاه بود. 
رئيس دبيرســتان آقاي دكتــر كيايي بود كه هنوز 
هم در قيد حيات هســتند. معمولًا آن موقع كلاس 
ششم دبيرســتان يا دوازدهم، از عيد به بعد مدرسه 

قبيل مرحــوم فروزانفر، رئيس دانشــكده كه بعد 
از اينكه بازنشســته شــد رفت و آقاي دكتر محمد 
محمدي ملايري آمد به جاي ايشــون، كســي كه 
مجموعة معــروف فرهنگ و تمدن را نوشــته. آنجا 
مرحوم دكتر زرين‌كــوب تدريس مي‌كرد، مرحوم 
دكتر صديقــي تدريس مي‌كــرد، مجتبي مينوي 
تدريس مي‌كــرد، مرحوم مدرس رضــوي تدريس 
مي‌كرد، مهدي الهي‌قمشــه‌اي تدريس مي‌كرد، 
دكتر حسن ملك‌شاهي تدريس مي‌كرد. دو استاد 
هم هست كه خيلي به ايشون ارادت دارم يكي دكتر 
غلامحسين صديقي، كه وزير كشور مرحوم  دكتر 
مصدق هم بود و بســيار آدم منضبطي بود، ديگر آن 
استاد عجيب و غريب، مرحوم مجتبي مينوي، با آن 
كيف كه در بغلش مي‌گرفت. چون هيچ‌وقت دســتة 
كيفش را نمي‌گرفت؛ البته با آن موهاي آشــفته‌اش. 
مرحوم اســتاد مطهري هم آنجا بودند؛ كسي كه اگر 
آن مقدمه را بر كتاب علامه طباطبايي نمي‌نوشــت، 
كتاب »اصول فلسفه و روش رئاليسم« اين‌طور اعتبار 
پيدا نمي‌كرد. واقعاً اگر اين شــرح نبود اين كتاب را 
نمي‌شــد  فهميد، دكتر ملك‌شاهي، شفاي بوعلي را 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 6

خلعتبري: من از فوق‌ليسانس بلافاصله با 
اورلاندز ادامه دادم و تز دكترا را هم در مورد 
اسماعيليه گرفتم منتها در تحقيقات تاريخي 

آن. عنوانش هم »تحقيقات تاريخي بر روي 
فرقة اسماعيليان نزاري در الموت« بود



بــه ما با زبان عربي تدريس مي‌كرد. اول عربي آن را 
مي‌گفت و بعد فارســي را مي‌گفت، آن موقع مي‌شد 
سه ســال و نيمه ليسانس گرفت، چون تابستان هم 
راحت واحد مي‌دادند. من بهمن 47 بود كه ليسانس 
گرفتم و فروردين 48 هم خودم را به سربازي معرفي 
كردم. ايــن را هم بگويم! من متولد تهران بودم ولي 
پدر و مادرم براي اينكه بعداً بتوانند نفوذ خودشــان 
را اعمال بكنند كه من سربازي نروم، شناسنامه‌ام را 
از قزوين گرفته بودند. )با شش ماه فاصله( ولي خب 
قسمت اين بود كه بروم سربازي! سربازي من هم در 

ادارة‌نظام وظيفة وقت طي شد...
ســال 49 ازدواج كردم و مراســم عروســي را در 
باشگاه افســران گرفتيم. با دختر پسرخاله‌ام ازدواج 
كــردم كه از خانوادة حاج ســيدجواد قزويني )حاج 

سيد جوادي‌ها( است. 
در فروردين 50، خدمت من تمام شد و با همسرم 
براي ادامه تحصيل رفتيم فرانسه. در ابتدا مي‌خواستم 
به سمت ادبيات بروم حتي با پروفسور لازال صحبت 
كردم و راجع‌به صادق هدايت با ايشان كار كردم ولي 
وقتي دو ســه جلسه با او صحبت كردم به من گفت 
تو به »تاريخ« بيشــتر علاقه داري و مرا به پروفسور 
روژه اورلاندز معرفي كرد. استادي بود كه چندين 
زبان را مي‌دانســت؛ زبان فرانســه كه زبان مادريش 
بود، ولي انگليســي، آلماني، عربي، تركي، فارسي را 
هم مي‌دانســت! تنها فردي كه در فرانســه اسم من 
را درســت تلفظ مي‌كرد همين استادم بود. به‌خاطر 
اينكه فرانسوي‌ها حرف خ ندارند كه بتوانند خلعتبري 
را صحيح تلفظ كنند. يك پيرزني صاحبخانة من بود 
كه حدوداً 78 سالش بود. او هر ماه كه مي‌آمد چك 
كرايه خانه را بگيرد به من مي‌گفت موسيو كتلنبري! 
فوق‌ليسانسم را ســال 52 گرفتم از پاريس چهار. 
دربارة پاريس4 توضيح بدهــم كه، در زمان دوگل، 
ســال 1968، موقعــي كه دانشــجوها يك جنبش 
دانشجويي گســترده به‌وجود آوردند در زمان ژنرال 
دوگل، دانشگاه ســوربن به 13 دانشگاه تقسيم شد 
كه پنج دانشــگاه آن علوم انساني بود و يك دانشگاه 
پاريــس 8 كه تقريباً مي‌شــود گفت دانشــگاه آزاد 
بود. من در پاريس4، در ســوربن، فوق‌ليسانســم را 
با پروفســور اورلاندز ثبت نام كردم. دربارة فلسفة 

اسماعيليان نزاري الموت. 

 جواديان: بعداً چيزي هم از آن چاپ كرديد؟
 نخيــر؛ آنجا نه، ولي در اينجــا متجاوز از 9 يا 10 

مقاله  در مورد اسماعيليان دارم.

 فاضلي‌پور: آقاي دكتر! چرا فرانسه را براي ادامه 
تحصيل انتخاب كرديد؟ چون آن موقع انگليس هم 

بود و مي‌توانستيد به آنجا برويد.
انگليــس هم بود ولي آن زمان، زبان فرانســه، زبان 
رايج بود. در دبيرســتان‌هاي ما تا سال 37، 38 زبان 
فرانســه مي‌خواندند و من زبان فرانســه را دوست 
داشــتم. به اين خاطر فرانســه را انتخاب كردم و با 
همسرم به آنجا رفتيم. سال 52 من فوق‌ليسانسم را 
با پروفسور اورلاندز گذراندم كه هميشه به احترامش 
از جايم بلند مي‌شــوم. يك اســتاد بســيار بســيار 
سختگير و بسيار بسيار دلسوز. سختگير به اين نحو 
كه در دورة فوق‌ليســانس و در دورة دكتري هميشه 
هر 20 روز يك‌بار منشي ايشان به من وقت مي‌داد و 
مي‌رفتم دفترش و گزارش كارم را به ايشان مي‌دادم. 
مرا معرفي مي‌كرد و مي‌گفت بايد بروي كلاس‌هاي 
استادهاي مختلف بنشيني و گزارش تهيه كني. سر 
20 دقيقه كه مي‌شد، منشي مي‌آمد، در را باز مي‌كرد 
و مي‌گفت: آقاي خلعتبري وقت شما تمام شد! حالا 
اگر كار من تمام نشده بود استاد به من اجازه مي‌داد 
كه روز يكشــنبه )يعني روز تعطيل رسمي( يك ربع 
يا 20 دقيقه به خانه‌اش بــروم. يك‌بار گفت مثلًا 9 
صبــح آنجا باش. ولي من به جاي ســاعت 9 صبح، 
9:05 دقيقه رسيدم. يكشنبه‌ها آنجا مترو خيلي كم 
تردد مي‌كرد. در را باز كرد و گفت: بله؟ سلام كردم. 
جواب داد و گفت: كاري داشتي؟ گفتم استاد به من 
وقت داده بوديد. گفت شما قرار بود ساعت 9 بياييد 
من از ســاعت 9 در كتابخانه هســتم و در را بست! 
كاري كه اين اســتادم در آن روز كرد اضافه شد بر 
تمــام تجربيات ديگرم كه هيــچ وقت بدقولي نكنم. 
خلاصه، من را راه نداد و من قدم‌زنان يك دو ساعتي 
طول كشيد تا به خانه رسيدم. من از سال 52 با خود 

آقاي اورلاندز، دكتري‌ام را شروع كردم.

 جواديان: از اساتيد تاريخ هم‌نسل، آن دوره كسي 
با شما همكلاس يا آشنا و مأنوس بود؟

 آنجا با بچه‌هاي دانشــكدة حقوق همدوره بوديم. 
چون نزديك‌خانه ما 3 تا كتابخانه بود، يكي كتابخانة 
خود دانشگاه سوربن بود، يكي هم كتابخانة پانتئون، 
)پانتئون يك جــاي مقبره مانندي اســت كه اكثر 
مشاهير ادبي فرانســه مثل ويكتور هوگو آنجا دفن 
هستند( دوتا كتابخانه در اينجا بود يكي پانتئون بود 
و يكي كتابخانة دانشكدة حقوق. بچه‌هاي حقوقي كه 
الان اينجا هستند، آقاي دكتر افتخار و مرحوم دكتر 

7 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



نوربها و شــمس با من دوســت بودند. با بچه‌هاي 
تاريخ خيلي رفاقت نداشتم. آقاي رهنما بود و يكي 
از دوســتان من هم كه تاريــخ خواندند در پاريس 
ماندنــد و به ايــران نيامدند ولي با داشــتن دكترا 
الان در پاريس تاكسي دارند! بله، متأسفانه، راننده 
تاكسي شدند. ولي اين آقايان با من آنجا همكلاس 
بودنــد، يعني همدوره بوديــم و در دو تا كتابخانه 
با هم همكاري داشــتيم. كتابخانة ديگري هم كه 
هفتــه‌اي يك دفعه به آنجا مي‌رفتم، كتابخانة ملي، 

پاريس بود. 
در بخش نســخ خطي، در آنجا با رفيق شــفيقم 
آقاي دكتر همايون كاتوزيان كار مي‌كرديم. البته 
ايشــان دوتا كار مي‌كرد؛ هم كار سياسي و هم كار 
ادبي و فرهنگي. دكتر همايون دو تا دكترا داشــت 
يكي دكتراي جامعه‌شناســي و يكــي هم دكتراي 
تاريخ دورة قاجار. دكتر همايون از آدم‌هاي بســيار 

بسيار باسواد است. 
وقتي در ســال 55 آمديم به ايران من به دانشگاه 
ملي آمدم و در عين حال به مؤسسة تحقيقات علوم 
اجتماعي، در چهارراه فلسطين خيابان انقلاب رفتم 
كه جامعه‌شــناس معروف، آقــاي احسان نراقي 
رئيس آنجا بود. يك‌ســال هم به‌عنوان كارشــناس 
برنامه‌ريــزي در آنجا كار كردم. البتــه كار زيادي 
به آن صورت نبود، و من فقط دو ســه تا مأموريت 
براي صنايع دســتي به آذربايجان رفتم. بين ايلات 
و عشاير و شاهسون‌ها، اردبيل و ده‌ حيران و راجع 
‌به گليم و جاجيم و چيزهايي كه عشــاير مي‌بافتند 
تحقيق مي‌‌كردم. به هر حال، بنده از ســال 55 در 
خدمت دانشــگاه ملي بودم كه بعد شــد دانشگاه 
شــهيد بهشتي. يك ســال حق‌التدريس كار كردم 
و ســال 56 استخدام رسمي شــدم. سيستمي كه 
من بودم اســتادمحوري بود. هنــوز هم همين‌طور 
است. من از فوق‌ليسانس بلافاصله با اورلاندز ادامه 
دادم و تز دكترا را هم در اســماعيليه گرفتم منتها 
در تحقيقات تاريخــي آن. عنوانش هم »تحقيقات 
تاريخي بر روي فرقة اسماعيليان نزاري در الموت« 
بــود. يادم مي‌آيد كه آن موقع يك اســتاد عرب از 
انگليس آمده بود بــا دو تا چمدان كتاب، به‌عنوان 
اســتاد داور؛ آقاي جواديان جاي شــما خالي. يك 
پوست قشنگي از من كند! و البته من هم مقاومت 
نشان دادم. البته اســتاد من در جلسة دفاع خيلي 
كمكم كرد. مي‌دانيد كه كســي كــه زبان مادري 
بومي‌اش، زبان اصلي نباشــد هــر چقدر هم كه بر 
كارش مسلط باشد، كار برايش آسان نيست. جلسة 

دفاع من 3 ســاعت طول كشيد و بيشترين سخن را 
هم همين اســتاد عرب كــه از انگليس بود، گفت و 
بيشترين جواب‌ها را من دادم و بيشترين كمك‌ها را 

هم استادم به من كرد. 
وقتي آمدم ايران در وزارت علوم مدرك مرا دكترا 
شناختند و در سال 56 شدم استاديار يك. سپس در 
ســال 68 دانشيار شدم، سال 78 استاد تمام و سال 
86 هم خودم را بازنشسته كردم. البته مي‌توانستم باز 
هم بمانم چون استاد تمام بودم، ولي خودم خواستم 
كه بازنشسته شوم. با اين حال تا امروز همكاريم را با 

دانشگاه قطع نكرده‌ام. 

 جواديان: استاد از آثارتان بگوييد.
 در مجموع من چهار كتاب دارم. من كار مشترك 
را خيلي دوســت دارم كه با دانشجويانم انجام دهم. 
متجــاوز از 35 مقاله دارم كه 10 يا 9 تاي آن خاص 
اسماعيليه است. شايد بيشتر از 40 مقاله در مجلات 
مختلف نوشته‌ام. عرض كنم در دانشكده، من از سال 
79 تا 84 معاون تسهيلات تكميلي و معاون آموزشي 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 8

خلعتبــري: چند نفر از هــر 100 نفر 
یعنی چه؟ تاریخ  رشــتة   می‌فهمند 
 اصــاً‌ می‌دانند تاریــخ یعنی چه؟ 
می‌دانند تاریخ هویت ماست؟ می‌دانند 
تاریخ شناســنامة ماست؟ ملتی که 
تاريخ نداشته باشد مثل آدمی می‌ماند 
کــه آلزایمر درجــه 3 گرفته، یعنی 
می‌رود و وسط چهارراه و نمی‌داند کجا 

برود



بودم، يك‌ســال معاون پژوهشي بودم، 6 دوره مدير 
گروه بودم، يك دوره عضو شــوراي دانشگاه بودم، 6 
دوره هم عضو كميته تخصصي هيئت علمي بودم و 
در طول اين مدت هم سردبيري دو مجلة دانشگاهي 
را داشــتم كه الان هم دارم؛ يكي »مجلة سيســتان 
و بلوچســتان« و يكي هم »مجله مسكويه« دانشگاه 
آزاد شــهرري. اســاس اولين مجله دانشــكده را در 
سال 66 من خودم گذاشتم. اولين مقاله‌ام را هم در 
همين مجله چاپ كردم كه راجع‌به ســربداران بود. 
تاكنون بيش از 10 يا 12 مجله من عضو تحريريه‌اش 
بــوده‌ام و فكر مي‌كنم الان هم در 7 يا 8 مجله عضو 
هيئت تحريريه هســتم. همچنيــن از بنيان‌گذاران 
»انجمن علمي تاريخ ايران« هســتم. دو دوره عضو 
هيئت رئيسه‌اش بودم و كم و بيش هنوز هم فعاليت 
دارم. راهنمايي بين 90 تــا 100 پايان‌نامه دكتري 
را داشــته‌ام كه اكثر دانشجويانم به درجه استادي و 

حتي به درجه استاد تمامي رسيده‌اند. 

 جواديان: از دانشــجويان نخبة خودتان كه الان 
به اشتهار رسيده و شــما به آن‌ها علاقه داريد و 

قبولشان هم داريد بگوييد.
 من همة دانشجويان را قبول دارم آقاي جواديان؛ 
مــن يك تزي براي خودم دارم و آن اين اســت كه 
مي‌گويم دانشــجو مثــل اولاد خــود آدم مي‌ماند. 
اولاد ممكن اســت خلف باشد و ممكن است نباشد. 
خوشــبختانه دانشجويان من، كه فرزندان علمي من 
بودنــد، هيچ‌كدامشــان ناخلف نبودنــد و چون من 
سهل‌گير نبودم معمولاً‌كساني‌كه مي‌آمدند با من كار 
بكنند، آدم‌هايي بودند كه دلشان مي‌خواست كاري 

بكنند.
حــدود 95 تا از اين اســتادهاي فعلــي، از دكتر 
يوســفي‌فر گرفته تا دكتر اللهيــاري، دكتر كجباف، 

دكتر حسن‌زاده، دكتر رباني‌زاده، دكتر قلي‌پور و... 

 جواديان: در جلســه دفاع دكتر خيرانديش من 
هم بودم. شما يكي از داوران بوديد!

 بلــه، من داور بودم. دكتــر خيرانديش يكي از 
آدم‌هايي اســت كه از نظر اخلاقي شــايد براي من 
الگو باشــد. اما اگر يادتان باشــد بيشترين ايراد را 
به پايان‌نامــه دكتر خيرانديش مــن گرفتم. دكتر 
خيرانديش حتي ســرش را بلند نكرد؛ با تمام علم 
و فضيلتي كه ايشــان دارد. در سمينار ناصرخسرو، 
آقاي دكتــر خيرانديش راجع‌به يــك كلمه، يعني 
ج، كه اســم كوهي اســت در برازجان، 25  كلمة تَوَّ

دقيقه صحبت كرد! آنقدر اين آدم برجستگي دارد. 
عرض كردم همة دانشجويان من خوب بودند. همه 

آن‌ها هم جذب مراكز علمي شدند. 

 جواديان: آقاي دكتر! ســؤالي دارم كه قاعدتاً 
بايد آخر مي‌پرســيدم. ولي اگر اجازه بدهيد اين 
را زودتر بپرســم. پيشــاپيش هم از طرح چنين 
موضوعي از شــما معــذرت مي‌خواهم؛ ولي يك 
واقعيت است؛ مشكلي است كه وجود دارد. عرض 
كنم چون من به اقتضای کار و شــغل و سابقه‌اي 
كه در ســازمان پژوهش دارم، خیلی از دبیرهای 
تاریخ مرا می‌شناســند و با مــن مرتبطند. به هر 
حال، یک خانم دبیری که دانشجوی دورة دکتری 
بود و الان خانم دکتر شده، پایان‌نامه‌اش را آورد 
که من چند روز دیگر دفاع دارم و به پایان‌نامة من 
نگاهي بينداز. خب، مــن یک نگاهی به پایان‌نامه‌ 
کردم و وقتی خواستم تحویلش بدهم گفتم خانم 
پایان‌نامه خیلی ضعیف است، من خیلی نگرانم که 
در جلسة دفاع چه رفتاری با شما بکنند. می‌دانید 
چه جوابی داد؟ من می‌خواهم این را مقایسه کنید 
با آن ســختگیری‌های استاد شما در فرانسه، ژرژ 
اورلاندز، یا ســختگیری‌های خودتــان در اینجا. 
این خانم جواب داد که »همکلاســی‌های من همه 
خریده‌اند!  پایان‌نامه  و  دانشــگاه  جلوی  رفته‌اند 
فقط من یک نفر خودم نوشــته‌ام! تــازه، آن‌ها 
برای اینکه پایان‌نامه‌شــان ارزان درآید نگفته‌اند 
رسالة  گفته‌اند  بلکه  می‌خواهند،  دکتری  رســالة 
فوق‌لیســانس می‌خواهند که ارزان‌تر است.« بعد 
آن خانم گفت: حالا آن‌ها همه دکتر شده‌اند و فقط 

من مانده‌ام«.
این جوابــی بود که این خانم به من داد و بعدش 
خودش هــم با همان پایان‌نامه دکتر شــد! آقای 
دکتر خلعتبری یک وقتی بودکه اگر دانشــجویی 
از یک پایان‌نامة‌ قوی دفاع می‌کرد درصدد بود آن 
را زودتر چاپش کند؛ چــون ممکن بود یکی برود 
آن را به نــام خودش چاپ كند. چرا الان وضعیت 

دانشجوها به این‌صورت شده است؟
 جانــا ســخن از زبان مــا می‌گویــی. من الان 
مدت‌هاســت که دیگر پایان‌نامه قبــول نمی‌کنم، 
مگر اینکه از چندین صافــی بگذرد. الان هم هیچ 
پایان‌نامــه‌ای در دســت ندارم مگر یکــی دوتا در 
دانشــگاه آزاد و یکی هم دانشجوی ویژة دکتری در 
اینجا. من دیگر پایان‌نامه نمی‌پذیرم خیلی از مراکز 

علمی هم نمی‌روم.

9 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



 فاضلی‌پور: آقای دکتر! کنار کشــیدن که درست 
نیست.

 خانــم ببینیــد! فــرض بفرماییــد در یک جایی 
مهم‌ترین امتحان دورة دکتری برگزار می‌شود. بنده 
می‌دهم 2 شما می‌دهید 18، آقای جوادیان هم 17 
می‌دهند. وقتــی من اعتراض می‌کنم می‌گویند باید 
قبول بشــود. چرا من دیگه بــرم اونجا؟ خانم دکتر 
فاضلی‌پور، بروید سؤال کنید. من بنیاد ایران‌شناسی 
را جواب کردم و پژوهشکدة علوم انسانی را هم گفتم 
نمیی‌ام. ســه دوره، من در هر دوره آمدم 5 بار یک 
درس را امتحان گرفتم تا آن‌ها نمرة قبولی گرفتند!! 
پس چرا دیگه بروم خود را آزار بدهم؟ البته دیگران 
این کار را نمی‌کنند. چرا فروزان‌فر دیگر نیســت؟ 
فروزان‌فــری که جلوی خانة خدا می‌ایســتد و یکی 
از اشــعار عرب را که فقط دو بیــت آن را در بالای 
خانه خدا نوشته بودند کامل خواند!! من سر کلاسش 
می‌رفتم. در آن زمان رئیس دانشــکدة الهیات آقای 
ناصر قدســی برادرزادة مرحوم فروزان‌فر بود. من از 
ایشــان اجازه گرفته‌ بــودم و کلاس دکتر فروزان‌فر 
را می‌رفتم. او نی‌نامــة مولوی را درس می‌داد. آقای 
جوادیان، فروزان‌فر هر ترم بیشــتر از 5 بیت شــعر 
نمی‌رسید درس بدهد! خودمان یک استادی داشتیم 
به نام دکتر امیرحســن یزدگردی، خدا رحمتش 
کند. اســتاد ادبیات مــا در دانشــکدة الهیات بود. 
استاد نظم بود. یک روز سر کلاس یکی از شاگردان 
پرسیدکه: اســتاد! بر لب جوی »بشین« و گذر عمر 
ببین صحیح است یا بر لب جوی »نشین« و گذر آب 
ببین؟ سه جلسة‌ کامل دکتر یزدگردی راجع به این 

بیت شعر حافظ برای ما  صحبت کرد!

 فاضلی‌پور: آقای دکتر! من یادم است جلسه‌ای 
بود با آقــای دکتر یوســفی‌فر از اعضای انجمن 
ایرانیــان تاریخ، من آنجا یک پیشــنهاد کردم و 
آن ایــن بود که: برای اینکه تاریــخ از این حالت 
پایان‌نامه خریدن جلوی دانشــگاه نجات پیدا کند 
انجمن، متولی این کار شود. گفتم اینجا، در انجمن، 
هر اســتادی در یک دوره تخصصی دارد و به هر 
حال یک تعداد عناوین و مطالبی دارد که کســی 
روی آن‌ها کار نکرده. مجموعة این عناوین می‌تواند 
در انجمــن تاریخ به صورت یــک بانک اطلاعات 
درآیــد و موضوع پایان‌نامه‌هــا و تحقیق‌ها از آن 
استخراج شــود. گفتم چرا شما این بانک را اینجا 
درســت نمی‌کنید تا دانشــجویان تاریخ را جذب  
کنید و به آن‌ها پیشــنهاد دهید که عنوان تحقیق 

خود را از این بانک انتخــاب کنند و خودتان هم 
کمکشان کنید در نوشتن پایان‌نامه. یکی از مطالبی 
که در اساســنامة انجمن تاریخ ذکر شده ارتقای 
علمی است. خب این ارتقای علمی چگونه صورت 
می‌گیرد؟ برای مثال، موقعی که شــما خودتان 50 
مســئله یا موضوع تاریخی را در ذهن داريد که بر 
اثر مطالعه و مرور زمان و تجربه به آن رسیده‌اید و 
می‌دانید که جای تحقیق دربارة اینها خالی هست 
و هیچ‌کس هم سراغش نمی‌رود چرا انجمن متولی 

این کار نمی‌شود؟
 خانم دکتر اینکه می‌فرمایید ما، یعنی در ســطح 
دانشــگاه، دانشــگاه لایة بالای علمی جامعه است و 
همین‌طور می‌رود پایین تا می‌رســد به دبیرســتان 
و دبســتان. ایــن علاقه از ابتدا بایــد به‌وجود بیاید. 
مــن اوایل عرایضم عرض کردم کــه پدر و مادر من 
چون بســیار باســواد بودند و مادر من در ســیزده 
سالگی بســیار هنرمند و مسلط به زبان فرانسه بود. 
ورزشکار، اسب‌سوار، تیرانداز، بسیار خوش‌پوش. زن 
فوق‌العاده‌ای بود. پدرم هم بســیار باسواد بود یعنی 
من می‌توانم بگویم علم انساب را به اندازة یک استاد 
بلد بود. یک خاطره بگویم. در سال‌های 55، 56، 57، 
مرحوم دکتر بیات، مرحوم دکتر ممتحن، آقای دکتر 
شــعبانی و دکتر خدادادیان مرا را سرافراز می‌کردند 
و می‌آمدند شــمال منزل پدری ما. این چهار استاد 
حیرت می‌کردند از اطلاعات تاریخی پدر من. من در 
یک فضایی بزرگ شدم و رشد کردم که این وضع را 
داشت. خودم هم بعداً معلمینی داشتم که مرا تشویق 
کردند. الان من از شــما سؤال می‌کنم: شما بگویید 
که چند نفر از هر 100 نفر می‌فهمند رشــتة تاریخ 
یعنــی چه؟ اصلاً‌ می‌دانند تاریخ یعنی چه؟ می‌دانند 
تاریــخ هویت ماســت؟ می‌دانند تاریخ شناســنامة 
ماســت؟ ملتی که تاريخ نداشــته باشد مثل آدمی 
می‌ماند که آلزایمــر درجه 3 گرفته، یعنی می‌رود و 
وسط چهارراه و نمی‌داند کجا برود. من بارها و بارها 
شــنیده‌ام که در آموزش‌وپرورش اگر دبیر ریاضی و 
فیزیک و شــیمی نیاید کلاس تعطیل می‌شود ولی 
اگر دبیر تاریخ نیاید مثــاً به دبیر ورزش می‌گویند 
برود ســر کلاس. چون تاریــخ را به‌عنوان یک قصه 
می‌شناسند. متأســفانه خانواده‌ها الان بچه‌هایشان 
رادر هر رشته‌ای برای کلاس‌های فوق‌برنامه ثبت‌نام 
می‌کنند. زبان، گیتار، شــنا،‌کامپیوتر و ... باید برود 
ولی چهار کلمه تاریــخ به او یاد نمی‌دهند. من یک 
نوه دارم نه ســاله است. از 4 سالگی من با این نوه‌ام 
کار کرده‌ام. امسال یک کتاب نوشته، یعنی وادارش 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 10



کردم مجموعه داستان‌هایی را که خوانده کتاب کند. 
خانواده‌هــا الان به فکر همه‌چیز هســتند به غیر از 
هویت مملکت خودشــان، به غیــر از تاریخ مملکت 
خودشــان. درس تاریخ خیلی مورد اهمیت نیست. 
ببینید: سنگ اول چون نهد معمار کج/ تا ثریّا می‌رود 
دیوار کج! من از شــما خواهش می‌کنم 10 نفر آدم 
نخبه را انتخاب کنید که تحصیلات تاریخی نداشته 
باشند و بگویید تاریخ کشورت را تعریف کن. بگویيد 
اصلًا تاریخ چیست؟ به خدا اگر بدانند. همه تاریخ را 
قصه می‌دانند. تاریخ قصه نیست. تاریخ تحلیل است، 
تاریخ علت و معلول است، تاریخ هزار نکتة باریک‌تر از 
مو دارد. امروز من به دانشجویان گفتم بچه‌ها بروید 
تا هفتــة آینده برای من جســت‌وجو کنید که چرا 
وقتی مغول وارد ایران شد سبک شعر فارسی عوض 
شد. چرا از مدیحه‌ســرایی به‌صورت عرفانی درآمد؟ 
چند تا شــاعر هم برایشان اسم بردم. گفتم حافظ را 
بخوانید، سعدی را بخوانید، مولانا را بخوانید. ببینید 
چه تحولی به‌وجود آمد که عرفان شکل گرفت؟ چرا 
تاریخ‌نگاری در عصر مغول این‌قدر پیشرفت کرد؟ ما 
می‌دانیم که دورة سلجوقیان کتاب مشخصی غیر از 
یکی دو تا کتاب نداشت. اما در دورة مغول بیشترین 
کتاب‌های تاریخی نوشته شد. این مشکل بی‌توجهی 
به تاریخ را باید جامعة درست کنند. یک استاد چقدر 
می‌تواند نقش داشــته باشــد؟ فرض کنید 25 نفر 
دانشجو داشته باشــد چقدر می‌تواند به آن دانشجو 
فشــار بیاورد وقتی هم کلاس را کوچک می‌کنیم، با 
10 نفر دانشجوی فوق لیسانس، همه صمٌ بکم بنده 

را نگاه می‌کنند. 
عــرض کردم؛ خــودم در یــک کلاس 5 بــار از 
دانشــجویان دکتری امتحان گرفتم نتیجه این شد 
که گفتم خواهــش می‌کنم دیگر بــرای من درس 
نگذارید. نه من به درد این دانشجویان می‌خورم و نه 

دانشجویان به درد من!
تقصیر یک مجموعه است تقصیر یک نفر نیست.

 فاضلی‌پور: ولی متأسفانه همین دانشجویان تاریخ 
می‌روند در مدارس تدریس می‌کنند؛ ولی یک‌ جایی 

اگر متولی شود این بساط جمع می‌شود.
 این به آدم‌ها بســتگی دارد. مــن نمی‌خواهم از 
خودم تعریف کنم، ولی حاضرم قســم بخورم دست 
بگذارم روی قرآن، که هیچ پایان‌نامه‌ای از زیردست 
من رد نشــده که حداقل دو بار نخوانده باشم؛ چه 
فوق‌لیســانس و چه دکتــری؛ برعکس هــم بارها 
خودتان شاهد بوده‌اید پایان‌نامه‌ای که استادش دو 

کلمة آن را نخوانده بوده. یک مقدار تقصیر خودمان 
هم هست.

 فاضلی‌پــور: از یک‌جا من فکــر می‌کنم یعنی 
محورهای اصلی این علم می‌توانند کمک کنند.

 خانم دکتر من حالا 70 سال دارم. گندمم رو آرد 
کــردم، آردم را خمیر کــردم و خمیرم را هم پختم 
و الکــم را آویختم! دیگر حوصلــه ندارم. معلمی کار 
ســهل و ممتنعی اســت. شــما وقتی کار اداری که 
می‌کنید ساعت 2 کارتان را تمام می‌کنید و به خانه 
می‌آییــد، ولی معلم کارش را همراه خودش به خانه 

می‌برد. نمی‌دانم چاره‌اش چیست. ما فراموش نکنیم. 
وضعیت اقتصادی به گونه‌ای نیســت که دانشجوی 
تاریخ بــرای خودش آینــده‌ای متصور باشــد. من 
دانشجویی داشتم بســیار عالی؛ یک دقیقه هم دیر 
نمی‌کرد. تقریباً 10 ســال پیش. گفتم شغلت چیه؟ 
گفت کارگر ســاختمان هستم. آن‌وقت بهترين نمره 
را در درس می‌گرفــت. بهترین تحلیــل را هم ارائه 
می‌کرد. خانــم! مدرک‌گرایی در مملکــت ما بیداد 
می‌کند. آخر چرا ما این‌قدر دکتر داریم؟ در دانشگاه 
آزاد وقتــي مصاحبه بود 50 نفــر معرفی می‌کردند. 

چرا؟

موضوع  دانشــجویان  که  موقعی  فاضلی‌پــور:   
پایان‌نامه‌شــان را انتخاب می‌کننــد آیا علاقمند 
هستند یا فقط می‌خواهند یک موضوعی را انتخاب 
کنند، و اینکه آن موضوع چــه نیازی از جامعه را 

برآورده می‌کند که روی آن کار شود؟
 اینکه علاقمند هســتند یا نه؟ به جرئت می‌توانم 

11 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395

خلعتبري: 10 نفــر آدم نخبه را 
تحصیلات  کــه  کنید  انتخاب 
تاریخی نداشته باشند و بگویید 
تاریخ کشــورت را تعریف کن. 
به  چیست.  تاریخ  اصلًا  بگویيد 
خدا اگر بداننــد. همه تاریخ را 
قصه می‌دانند. تاریخ قصه نیست. 
تاریخ تحلیل است، تاریخ علت 
و معلول است، تاریخ هزار نکتة 

باریک‌تر از مو دارد



بگویم که حداکثر 3 درصدشان علاقمند به موضوع 
پایان‌نامه‌شــان هســتند، بقیه فقــط می‌خواهند 
مــدرک بگیرند؛ هم فوق و هم دکتــری. البته در 
دكتري یک مقدار علاقه بیشــتر است. دوم اینکه 
تاریخ جهان گســترده‌ای اســت. گفتم که؛ دکتر 
خیراندیــش در موضوع مرتبط با ناصرخســرو در 
ج 25 دقیقه صحبت کرد. شما کتاب  مورد کلمه تَوَّ
لعل بدخشان را خوانده‌اید؟ یک خانم آمریکایی 
برِگر، این کتــاب در مورد  نوشــته، خانــم آلیس‌
ناصرخسرو اســت اما دربارة یک کلمه از یک بیت 
ناصرخســرو: او از آمریکا آمد اینجا و یک سمینار 
داد و یک سخنرانی کرد در مورد یک کلمه از یک 
شعر ناصرخسرو! حالا ببینید او کجا و ما کجا؟ اگر 
کلمــه‌اش یادم بیاید خدمتتــان عرض می‌کنم. او 
خواسته ثابت کند که چرا ناصرخسرو از این کلمه 
استفاده کرده است. به معنای مَرکَب سخن. تاریخ 

یک دریای گســترده‌ای است. شــما راجع‌به یک 
کلمه می‌توانید تز بنویســید. در مورد یک موضوع 

کوچک می‌توانند تزها بنویسند.

 فاضلی‌پور: من همین را می‌گویم، ما چون خیلی 
کلی نگاه می‌کنیم....

 مــا نباید کلــی نگاه کنیم. کلی‌نگری می‌شــود 
تاریخ طبری. شــما در کجای کتاب تاریخ طبری، 
تحلیل دیده‌اید؟ ولی شما سر تا پای تاریخ بیهقی 
را نگاه کنید انگار شــما در آن مکان و در آن زمان 
در بارگاه سلطان محمود و سلطان مسعود بوده‌اید 
خانم! آیا شما تصور می‌کنید حسنک وزیر واقعاً آن 
عظمت را داشت که در تاریخ‌ها شهرت پیدا کند یا 
فقط قلم بیهقی است که حسنک را بزرگ کرده؟

به  بیشتر   فاضلی‌پور: خوب آقای دکتر، اساتید 

این موضوعات ریز اشــراف دارند تا دانشجویان، 
آیا اینها نباید کمک کنند؟

 چرا، شخصاً معتقدم دانشجو باید علاقمند باشد. 
به‌عنــوان پایان‌نامه نمی‌گویــم. امتحان هم بگیرم 
می‌پرسم که به چه دوره‌ای علاقه دارید و از همان 
دوره‌ ازش ســؤال مي‌كنم. عنوان تز هم نمي‌دهم 
شــايد كار بدي مي‌كنم، اســتادها بايد عنوان تز 
بدهند. اســتاد بايد همراه دانشــجو باشــد. استاد 
راهنما يعني چه؟ شــما الان يك راهنما مي‌گيريد 
كه شما را به فلان محل برساند. استاد راهنما بايد 
از اول تا آخر همراه دانشــجويش باشــد روز دفاع 

استاد راهنما بايد وكيل مدافع دانشجويش باشد.

او  اوقات در جلسات مي‌بينيم   جواديان: گاهي 
بيش از داور ايراد مي‌گيرد!

 خوب اين غلط اســت. پــس راهنما يعني چه؟ 
داور يعني چه؟ مشــاور يعني چــه؟ هركدام يك 
وظيفــه‌اي دارند. اگر تو ايــراد مي‌خواهي بگيري 
خوب موقع نوشــتن ايراد مي‌گرفتــي. بايد موقع 
نوشــتن حرفت را به دانشــجو مي‌گفتي. نه ســر 
جلســة دفاع. تو در جلسة دفاع بايد از دانشجويت 
دفاع كني. همان دفاعي كه، در پاريس، استاد من 
در ســال 55 در دفاع 3 ساعته از من كرد. درست 
اول مرداد بود و 15 روز بعد هم مدرك دكتري دم 

در خانه ما بود.

 جواديان: فرموديد حدود 40 سال پيش به گروه 
تاريخ آمديد. تا الان، خاطرة خوشي اگر از دوران 
طلايي كار خودتان داشته‌ايد بفرماييد. چه از نظر 

دانشجو و چه از نظر محيط كار با همكارها.
 محیط کار اینجا همیشــه دل‌انگیز بوده، شــما 
گروه تاریخ شهید بهشتی را با هیچ کجا نمی‌توانید 
مقایســه کنید. همیشــه خوب بود. اما بهترین 
دوران من سال 62 بود. مهر و بهمن 62. یعنی 
بعد از 3 سال تعطیلی دانشگاه. همه باسواد بودند، 
همه ورزیده. نمونه‌هایشــان الان هســتند: دکتر 
اکبــری، دکتر آقاجری. ســال 67 هــم یک دورة 
خیلی عالــی بود. ولي بعدش ديگــر چندان عالي 
نبود. به خاطر همین اســت که من ده دوازده سال 

است که دیگر لیسانس درس نمی‌دهم.

 جوادیان: اســتاد! گفت‌وگوی خوبی بود. فیض 
بردیم. خیلی از شــما ممنون کــه وقتتان را در 

اختیار ما گذاشتید. 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 12

خلعتبــري: هیــچ پایان‌نامه‌ای از 
زیردست من رد نشده که حداقل دو 
فوق‌لیسانس  چه  باشم؛  نخوانده  بار 
و چــه دکتری؛ برعكــس هم بارها 
پايان‌نامه‌اي  بوده‌ايد  شاهد  خودتان 
كه استادش دو كلمة آن را نخوانده 
هم  تقصير خودمان  مقدار  يك  بود. 

هست



آرامش،گمشدة آموزش

سهيلا نعيمي
دانشجوي دورة دكتري تاريخ

آموزش

      اشاره
  آموزش همواره نيازمند فنون و شــيوه‌هاي خاص است؛ به ويژه زماني 
كه ســر و كار آن با جوانان اســت با پيچيدگي‌ها و ظرافت‌‌هاي بيشتري 
همراه اســت، و از آنجا حساس‌تر مي‌شــود كه پيوندي هدفمند و معنادار 
بــا تربيت پيدا مي‌كنــد؛ در غير اين صورت محتواهاي كتاب درســي و 
روش‌هاي نوين تدريس به تنهايي نمي‌توانند نتايج مفيدي را همراه داشته 
باشند و گاه پيامدي جز اتلاف سرمايه‌هاي انساني و اقتصادي ندارند. هيچ 
عاملــي نمي‌تواند به اندازة آرامش رواني در آموزش و تربيت نيروي متعهد 
و متخصص انساني تأثيرگذار باشــد. ترديد نيست كه اين آرامش تنها از 
كتب درسي يا روش‌هاي فعال تدريس و يا وسايل كمك آموزشي حاصل 
نمي‌شود، بلكه نقش معلم نيز عاملي مهم و تأثيرگذار در اين امر است. اين 
نوشتار تلاش دارد تا با تكيه بر روش‌هاي كتابخانه‌اي و تجربيات شغلي به 
نقش و اهميت شــيوة تدريس معلم تاريخ در آرامش رواني دانش‌آموزان 

بپردازد. 

كليد‌واژه‌ها:‌ آرامش رواني، دانش‌آموزان، كتب درسي، تربيت، روش‌هاي 
فعال تدريس

13



مقدمه
هر معلمي با فاصله گرفتن از سال‌هاي ابتدايي 
خدمت خود درمي‌يابد كه مســئوليت سنگيني 
برعهده گرفته و در تربيت بخشي از سرمايه‌هاي 
انســاني كشور خويش نقشــي مهم و تأثيرگذار 
برعهده گرفته است. بسياري از معلمان، از همان 
ســال‌هاي اول تلاش بي‌وقفــه‌اي براي آموختن 
و يادگيري مطالب جديد و متناســب با آخرين 
تحقيقات روز دارند. امــا به‌تدريج مي‌آموزند كه 
آنچــه كلاس و آمــوزش را مفيد‌تر مي‌كند، تنها 
سواد اطلاعاتي آن‌ها نيست و كم‌كم اين سؤال در 
ذهن آنان شــكل مي‌گيرد كه آيا همان اندازه 
كه خود و همكارانشــان به كلاســي آرام 
نيز  دانش‌آموزان  دارند،  نياز  تدريس  براي 
به فضايي آرام بــراي آموختن نيازمندند؟ 
براي رسيدن به پاسخ مثبت براي اين پرسش به 
زمان زيادي نياز نيســت، بلكه سؤال اصلي‌تر اين 
اســت كه معلم چگونه مي‌تواند براي دانش‌آموز 
خود منبعي از آرامش رواني باشــد؟ معلم به‌طور 
طبيعــي از آنجا كه وقت قابــل توجهي را صرف 
يادگيري و مطالعه مي‌كند، يافتن جواب ســؤال 
دوم بايد برايش بســيار بااهميت باشــد، چراكه 
بدون آن قادر نيست دانش‌آموزانش را از تجربيات 
خود بهره‌مند ســازد. لذا به زودي درمي‌يابد كه 
بــراي نيل به اين هدف، انتظار از كتاب درســي 
با محتواهاي ســنگين و گاه غير ضروري، انتظار 
بيهوده‌اي است. احساس نگراني دانش‌آموزان در 
اولين برخورد با كتــاب تاريخ و حجم زياد آن و 
نگرانــي از چگونگي يادگيري آن، براي معلم، كه 
روزي مثل آنان دانش‌آموز بوده، قابل درك است. 
دانش‌آموزان در كتاب‌هاي تاريخ شاهد روندي 
تكــراري از آمــدن و رفتن‌هــاي حكومت‌هاي 
مختلــف در طول تاريخ هســتند. در اينجا معلم 
احساس مي‌كند با به‌كارگيري يك شيوه تدريس 
كارآمد مي‌تواند به دو هدف اساســي دست يابد. 
اول جايگزين كردن لذت فهميدن در دانش‌آموز 
به جاي يادگيــري محض و دوم به وجود آوردن 
آرامــش رواني در او. اين امــر دو فايده دارد؛ از 
يك طرف، مســتقيم، در روند آموزشــي كلاس 
تأثيرگذار اســت و از طرف ديگر، غيرمستقيم، با 
هديه آرامش بــه دانش‌آموزان خود، به همكاران 
خويــش نيز كمــك مي‌كند تا آنان نيــز از اين 
موهبت بي‌بهره نباشــند. آنچه در ادامة نوشــتار 

حاضر آمده اســت، تبيين روش‌هاي آموزشي در 
كلاس و برخــورد با دانش‌آموزان اســت. لازم به 
ذكر است كه آموزش به‌عنوان فرايندي تأثيرگذار 
تنهــا به تدريس خلاصه نمي‌شــود، بلكه تمامي 
مراحل آموزشــي از تدريس تا شيوه‌هاي آزمون 

كتبي و شفاهي را دربرمي‌گيرد. 

آرامش رواني محصول شيوه‌هاي 
آموزشي

هيچ‌كس به انــدازة معلم متخصص يك درس، 
از كمبودها، نارســائي‌ها و نقاط قوت و محتواي 
كتاب درسي آگاهي ندارد. بنابراين در شروع هر 
سال و در اولين جلسة كلاس، پس از معرفي خود 
و بيان انتظارات و توقعات آموزشــي و آشنايي با 
دانش‌آمــوزان، به معرفي كتــاب مي‌پردازد. اين 

امــر از آنجا ضرورت دارد كــه دانش‌آموزان بايد 
بدانند در طول يك‌ســال چه چيزهايي را بايد از 
كتاب بياموزنــد. لذا زماني كه آنان با كتاب خود 
آشــنا مي‌شــوند اضطراب كمتري نسبت به آن 
دارنــد. از همه مهم‌تر، يك معلم دلســوز و آگاه، 
به دانش‌آمــوزان خود خاطرنشــان مي‌كند كه 
چگونه بايد كتاب را مطالعه كنند. يادگيري شيوة 
صحيح كتاب به آنان امكان مي‌دهد كه هدفمند 

و با برنامه‌ريزي بخوانند. 
حرف زدنِ يك روند )چه گوينده معلم باشد و 
چه دانش‌آموز( خســته‌كننده و كسالت‌آور است. 
معلــم آگاه و با تدبير بــا درك اين حقيقت، گاه 
اســتراحت كوتاهــي به دانش‌آمــوزان مي‌دهد، 

معلم احساس 
مي‌كند با 

به‌كارگيري يك 
شيوه تدريس 

كارآمد مي‌تواند به 
دو هدف اساسي 
دست يابد. اول 
جايگزين كردن 

لذت فهميدن در 
دانش‌آموز به جاي 
يادگيري محض و 

دوم به وجود آوردن 
آرامش رواني در او

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 14



البته اســتراحت نه با متوقف كردن آموزش بلكه 
بــا تغيير در فضــاي درس. مثلًا بــراي اين كار 
حكايات بســيار كوتاه و البتــه تأثيرگذاري را در 
نظر مي‌گيرد و براي بچه‌ها مي‌گويد. اين حكايات 
اگرچه دانش‌آموزان را از محتواي رســمي كتاب 
دور مي‌كنــد، ولــي در رابطه بــا موضوع اصلي 
درس انتخاب مي‌شــوند و سه ويژگي‌ جذابيت، 
دارند.  خــود  در  را  تازگــي  و  عبرت‌آموزي 
همچنيــن اين حكايت مي‌تواند آنان را با يكي از 
شــخصيت‌هاي علمي، فرهنگي يا سياسي تاريخ 
آشــنا كند. دانش‌آموزان گاه از طريق شــنيدن 
اين حكايات كوتاه از يك شخصيت يا رويداد، به 
تفكر بيشتري مي‌پردازند، گاه نيز اين حكايت‌ها 
اسباب خنده‌اي را براي آنان فراهم مي‌كند كه در 
هر دو صورت، فضاي آموزش را از حالت خشــك 
و رســمي خارج مي‌كند و دانش‌آمــوز را آمادة 
فراگيري موارد جديدي مي‌كند. به‌عنوان نمونه، 
در درس قاجاريه و شكســت ايران از روســيه، 
براي دانش‌آموزان  تلخ عباس ميرزا1  دغدغه‌هاي 
خوانده مي‌شود. حكايت بسيار كوتاه اين شاهزادة 

ايراني بيانگر احساس عشق و علاقه سرشار او به 
ميهن و مردم سرزمينش ايران است. 

تأثير ســخنِ بهترين سخنوران نيز نمي‌تواند با 
تأثير كلام خداوند برابري كند و آرامش‌دهنده و 
دلنشين باشد، لذا با درك اين حقيقت، معلم بايد 
تلاش كند از نفوذ معنوي كلام خداوند در طول 
تدريس به تناسب موضوعات درسي بهره بگيرد. 
در كلام خداوند آرامشــي نهفته است كه آدمي 
را در ســخت‌ترين لحظات زندگي آرام مي‌كند و 
به او آرامشــي مي‌دهد كه هيچ چيزي با آن قابل 
قياس نيست. متأسفانه كتاب درسي تاريخ از اين 
نكته كمتر بهره گرفته اســت. شايد اين وظيفه 
را بر عهده كتاب‌هاي ديني مي‌داند. اگر بخشــي 
از تلاش معلم معطوف به اين امر شــود، يقيناً در 
ايجاد آرامش روحي و رواني در كلاس مؤثر است. 
در تاريــخ مبحثي به نام اهميت زمان و تبديل 
سال‌ها براســاس فرمول‌ هارتنر بيان شده است. 

لــذا مبحث زمان را به راحتــي مي‌توان بهانه‌اي 
بــراي خواندن آيات كوتاهي از قرآن كرد، چراكه 
يقيناً آرامشي كه دانش‌آموزان با شنيدن مفهوم 
ايــن آيات به دســت مي‌آورنــد، در غالب موارد 
ربطي به لحن كلام معلم نــدارد، بلكه زيبايي و 
آرامش در وجود اين آيات نهفته اســت. از جمله 
اين آيات عبارت‌اند از: »آيا نديده‌اي كه خدا شب 
را در روز در مــي‌آورد و روز را نيز در شــب در 
مي‌آورد و آفتاب و ماه را تســخير كرده است...«2 
»از نشــانه‌هاي حكمت او خواب شــما در شب 
و نيم‌روز... اســت«.3 »و شــب و روز را دو نشانه 
قرار داديم. نشانة شــب را تيره‌گون و نشانة روز 
را روشــني‌بخش گردانيديم تــا در آن فضلي از 
پروردگارتان بجوييد و تا شمارة سال‌ها و حساب 
عمرهــا و رويداد‌ها را بدانيد و هــر چيزي را به 
روشــني باز نموديم«.4»و اوست كه شب و روز و 
خورشــيد و ماه را پديد آورده است. هر كدام از 

اين دو در مداري معين شناورند«5.
اصلي‌ترين هدف مطالعة تاريخ، عبرت است. در 
كتاب درسي مكرر سرنوشت اقوامي مورد بررسي 
قرار گرفته است كه بنا به دلايلي سقوط كردند. 
تاريخ به بيان دلايل اين فروپاشــيِ هميشــگي 
مي‌پــردازد. مي‌تــوان از دانش‌آموزان خواســت 
احســاس خود را دربارة يك رويداد بيان كنند يا 
در مورد آن چيزي، هر چند كوتاه، بنويسند. اين 
كار دو فايــده دارد، اول اينكه آنان مي‌فهمند كه 
معلم قصد تحميل تفكرات شــخصي خود را به 
آنــان ندارد و ديگر آنكه بــه آنان كمك مي‌كند 
با طرح ســؤالات خود، از كج‌فهمي‌ها دور شوند. 
آنان كم‌كم مي‌آموزند كه به باورهاي صحيح خود 
پايبند باشــند، حتي اگر همــه خلاف آن نظر را 

داشته باشند. وقت‌گير است، اما دست‌يافتني. 
گاه مي‌توان تدريس موضوعي را كه دانش‌آموزان 
دوست دارند، به خودشــان واگذار كرد تا راحت 
ســخن بگوينــد و حتي بــه دليــل علاقه خود 
اطلاعاتــي فراتر از كتــاب و معلم به كلاس ارائه 
دهند. هســتند معلماني كه به شاگردان فرصت 
مي‌دهند تا نظرشان را دربارة شيوه‌هاي آموزش 
كلاس تاريخ بيان كنند. اين كار فرصتي اســت 
براي دانش‌آموز نوجوان كه به نقادي عالمانه روي 
آورد و بداند در برابر آنچه مي‌گويد و مي‌نويســد، 
مســئول است، و لذا بايد دلســوزانه و آگاهانه و 
به قصد اصلاح شــرايط چيزي را نقد كند. البته 

نقدي آگاهانه و به دور از ملاحظات شخصي. 

تأثير سخنِ بهترين سخنوران نيز نمي‌تواند با تأثير كلام 
خداوند برابري كند و آرامش‌دهنده و دلنشين باشد، لذا 
با درك اين حقيقت، معلم بايد تلاش كند از نفوذ معنوي 

كلام خداوند در طول تدريس به تناسب موضوعات 
درسي بهره بگيرد

15 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



جشــن به هــر مناســبتي دلنشــين و به ياد 
ماندني اســت. به خصــوص اينكه جشــني در 
كنار همكلاســي‌ها باشــد. اينجاست كه خاطره 
آن هيــچ‌گاه از ذهــن نمي‌رود. پايــان حكومت 
ساســانيان بهترين فرصت براي برگزاري جشني 
به بهانة ورود اســام به ايران است. دانش‌آموزان 
با اين جشن، آماده ورود به فضاي ايران اسلامي 
مي‌شــوند. فضايي كه فرهنگ، سياست، اقتصاد 
و هنــر و معماري آن با پيش از اســام تفاوتي 
اساســي دارد. همچنين مي‌توان مبحث نفت را 
بهانه‌اي براي برپايي جشــن ملي شــدن صنعت 
نفت قرار داد تا نســل جوان بداند كه ايرانيان در 

روزگاري نه چندان دور به دنبال حق مسلم خود 
چه مرارت‌ها كشــيدند و چه شــخصيت‌هايي با 

تلاش خود از حق مسلم ايران دفاع كردند. 
صرف‌نظر از شيوه‌هاي تدريس، مهم‌ترين 
بخش كار، زماني اســت كه دانش‌آموز بايد 
آمادة پاسخگويي به سؤالات شفاهي يا كتبي 
باشــد. دانش‌آموز در اين بخش به آرامش 
بيشتري نياز دارد تا آنچه را خوانده است 
به نحو مطلوب ارائه دهد. به عنوان نويســندة 
اين نوشــتار يادم نمي‌آيد اولين پرسش شفاهي 
را مــن از دانش‌آموزي كرده باشــم، زيرا يكي از 
شيوه‌هاي كار من در كلاس درس اين است كه در 
پرسش شفاهي، اولين سؤال را دانش‌آموز خودش 
طــرح مي‌كند و اين بــراي دانش‌آموزان جالب و 
بســيار مايه تعجب است. آنان مدام مي‌پرسند آيا 
واقعاً بايد خودشان از خودشان سؤال كنند؟ و من 
با كمال آرامش جــواب مي‌دهم، بله كتاب را باز 
مي‌كنيد و هر قســمتي برايتــان جالب بود براي 
دوســتانت صحبت مي‌كنيد و بعد سؤالات ديگر 
را من و دوستان شما از شما مي‌پرسيم. به تجربه 
مشــاهده كرده‌ام كه وقتي دانش‌آموز سؤال اول 
را خودش مطرح مي‌كند، با اعتماد بيشــتري به 

سؤالات ديگر پاسخ مي‌دهد. 

به نظر مي‌رسد گاه بايد به دانش‌آموزان مجال 
داد تا از برخي رفتارهايشــان متنبه شــوند. بايد 
به آنــان فرصت داد تا رفتار خود را مورد ارزيابي 
قرار دهند، قبل از اينكه از سوي معلم يا معلمان 
مورد قضاوت و ارزيابي قرار گيرند. چراكه به اين 
جمله امام علــي )ع( باور داريم كه »آنكه تواناتر 
اســت، آسان‌تر مي‌بخشد.« يك معلم با تدبير در 
آزمون‌هاي كتبي نيز به دانش‌آموزانش مي‌آموزد 
كه هدف بايــد فراتر از گرفتن يــك نمره عالي 
باشــد. به آنان ياد مي‌دهد كه از هر راهي نبايد 
به خواســتة خود رسيد. به شخصه مواردي پيش 
آمده كه ســؤالات امتحانــي را در پاكت‌نامه‌اي 

گذاشته‌ام و به دست دانش‌آموزي دادم تا براساس 
وقت امتحان درج شده در برگه، خودش از خود 
امتحان بگيرد. در ابتدا از اين همه اعتماد تعجب 
مي‌كردند و من هم يقين داشتم كه بالاخره پاي 
شيطنت‌هاي كودكانه هم به ميان مي‌آيد. اما من 
با اين كار تلاش داشــتم صيانت نفس را به آنان 
ياد دهــم. مهم يك نمره نبود، بله مهم اعتمادي 
بود كه در اين ميان حاصل مي‌شد. آنان عملًا در 
مواجهه با مشــكل، بايد انتخاب مي‌كردند كه در 
هر شرايطي خودشان باشند. نتيجه اولين آزمون 
مرا به اين روش اميدوار كرد. از تعداد ســي‌و‌يك 
نفر در كلاس، تنها محدودي نمرة‌ بيست گرفتند. 

اصلي‌ترين هدف مطالعة تاريخ، عبرت است. در كتاب 
درسي مكرر سرنوشت اقوامي مورد بررسي قرار گرفته 

است كه بنا به دلايلي سقوط كردند. تاريخ به بيان 
دلايل اين فروپاشيِ هميشگي مي‌پردازد. مي‌توان از 

دانش‌آموزان خواست احساس خود را دربارة يك رويداد 
بيان كنند يا در مورد آن چيزي، هر چند كوتاه، بنويسند

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 16



نمرات بسيار پايين هم در بين نمرات وجود داشت، 
اما من موفق شــده بودم تا به دانش‌آموزانم كمك 
كنم تا خود واقعي‌شــان را پيدا كننــد. البته اين 
صداقت بي‌پاسخ هم نماند و براي تمامي آنان نمره 
كامل در نظر گرفته شد تا شيريني رفتار صادقانه را 
براي هميشه در ياد داشته باشند. آنان مي‌آموختند 
كه بــا صداقت زندگي كنند و بــا صداقت زندگي 

كردن، موجب رهايي از تنش و اضطراب است.6 
نكتة‌ آخر اينكه تاريخ تفاوت اساسي با درس‌هاي 
ديگر دارد، لــذا معلمي متفاوت نيز مي‌طلبد. هيچ 
درســي نمي‌تواند نقشــي را كه تاريــخ در هويت 
بخشيدن به انســان‌ها ايفا مي‌كند ايفا كند. تاريخ 

تجربه گرفتن از گذشته براي زندگي در حال است. 
در تاريخ، ما با رويدادهايي آشنا مي‌شويم كه قدرت 
تغييــر آن‌ها را نداريم، تنهــا اقدامي كه مي‌توانيم 
انجام دهيم اين است كه با بهره‌گيري از تجربيات 
تاريخي از تكرار وقايع ناخوشايند جلوگيري كنيم. 
تاريخ به انســان‌ها مي‌آموزد كــه به جاي خوانندة 
محض آن، انديشــة تاريخنگري را در خود افزايش 
دهند. به جاي قضاوت دربارة گذشــتگان، به درك 
روابط آنان بپردازند. توجه به آرامش رواني به معلم 
تاريخ كمــك مي‌كند كه در انتقــال فهم و درك 

تاريخي به نسل آينده موفق‌تر عمل كند. 

نتيجه
آرامــش، اصلــي ضــروري و مقدماتي در 
مســائل آموزشي و تربيتي اســت و معلم و 
دانش‌آمــوز، هر دو به آن نيازمند هســتند. 
تاريخ، بدون تكيه بر شيوه‌هاي فعال يا وسايل 
كمك‌آموزشــي نمي‌تواند نتيجة مطلوبي به 
همراه داشته باشد. در تمامي مراحل آموزش 
معلم قادر اســت با اعمــال روش‌هاي خود 
موجــب آرامش رواني در دانش‌آموزان گردد. 
براي به وجــود آوردن آرامــش رواني معلم 
مي‌تواند از روش‌هاي مختلفي اســتفاده كند 
كه كســب آن از طريق مطالعــه و تجربيات 
شغلي ايجاد مي‌گردد. براي موفقيت مي‌تواند 

از اين راهكارها استفاده كند: 
- دانش‌آ‌موزان را مطمئن كند كه فهميدن 
ارزشــي به مراتب بيشتر از فقط خواندن و به 

خاطر سپردن دارد.
- بــه دانش‌آموز كمك كنــد تا زبان كتاب 

درسي و شيوة مطالعه آن را بياموزد. 
- بــه دانش‌آموزان و احســاس و نظر آنان 

احترام بگذارد. 
- بــا فاصلــه گرفتن از روش‌هاي ســنتي 
تدريس، موجب افزايش نشــاط كلاس درس 

گردد. 
- روحيه اعتماد‌به‌نفس و صداقت را در آنان 

زنده كند. 
- دانش‌آموز را با معارف كتاب قرآن آشــنا 

كند. 
- به دانش‌آموز اعتماد داشته باشد تا اعتماد 

متقابل ميان خودش و آنان به وجود آيد. 
- توجــه داشــته باشــد كه تحــت هيچ 
شــرايطي نظر شــخصي خــود را در مورد 
حوادث و رويدادها و شخصيت‌هاي تاريخ، به 

دانش‌آموزان تحميل نكند. 

 پي‌نوشت‌ها

1. ژوبر. پ. آمده؛ مســافرت به ارمنســتان و ايران، ترجمة 
عليقلي اعتماد مقدم، تهران، بنياد فرهنگ ايران، 1347.

2. سورة لقمان، آيه 29
3. سوره روم، آيه 23
4. سوره اسرا، آيه 12
5. سوره انبيا، آيه 33

6. كاظــم كياني و بهزاد خراد؛ اسرار آرامش اعصاب و روان با 
طب گياهي، دفتر انتشارات زرقلم، 1387.

17 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



تاریخ ایران باستان

      اشاره
»پرتيكان«‌يكي از ايالات دورة امپراتوري 
هخامنشي بوده است كه در متون و ادوار 
تاريخي مختلف با نام‌هــاي پاراتاكنيان، 
پاراتاكيــن، پاراتاكن، پــري تاكن، پري‌ 
تيكان، فــري تيكان، فريديــن و با نام 
امروزي »فريدن« خوانده شده است. تنها 
نام بر جاي مانده از اين اســتان بزرگ و 
كهن، شهرستان فريدن امروزي است در 
غرب استان اصفهان كه در ميان دامنه‌هاي 
زاگرس مركزي واقع شــده است. در اين 
پژوهش كوتاه ســعي شده است تاريخ و 
تحولات اين ساتراپ در ازمنة باستان به 
روش توصيفي و كتابخانه‌‌اي مورد بررسي 

قرار گيرد.
كليد‌واژه‌ها: پري تيكان، ســاتراپ، دورة 

باستان، فريدن

پرتيكان باستان
هدايت فرح‌بخش
دبير تاريخ، بوئين مياندشت



19 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395

فراتر از ســه هزار ســال پيش بخشي از مهاجران 
شعبة شرقي قوم آريايي به تدريج در نواحي مركزي 
و شمال غربي تا كوهپايه‌هاي غرب فلات ايران ساكن 
شدند كه با گذشت زمان، به لحاظ تعاملات معيشتي، 
اقتصــادي، جغرافيايي، فرهنگــي و امنيتي، بين 
آن‌ها پيوستگي بيشتري پديد آمد. بعدها به سبب 
تحولات سياسي اجتماعي ناشي از تحركات بي‌وقفة 
آشوريان، پيوستاري قبايل مهاجر به محوريت قوم 
ماننا )مان‌نا( )مه ننا( اتحاديه‌اي را به همين نام سبب 
گرديد1 )قدياني، 1382، ج 2: 744 و 745(. چندي 
بعد اتحادية مذكور بر اثر ناهماهنگي‌هاي سياســي 
و نظامي و فكري دچار اســتحاله شــد و اجتماعي 
پيشرفته‌‌تر و انديشــه‌اي مدون و مقوم از آن برآمد 
كه تمدن ماد )مدوهنجا- مدوهنگا( نتيجة آن بود. 

مورخان سرزمين ماد كهن را مركب از سه 
ناحية بزرگ دانسته‌اند. اول، ماد آتروپاتن 
كه شامل آذربايجان و كردستان تا حوزة 
شــرق دجلة عليا را شامل مي‌شده است. 
دوم، ماد ســفلي كه عراق عجم تا حوزة 
قومس )سمنان امروزي( و لرستان را دربر 
مي‌گرفته است، و ســوم، ماد پارتاكناك 
)پاري تاكن( كه ميان مناطق كوهستاني 
شــرق آنزان تا دشت‌هاي پرفراز و نشيب 
كاسيان و حوزة آبريز زاينده رود محدود 
 و محصــور بــوده اســت. )زرگري‌نژاد،

)52 :1375 
در كتيبه‌هــاي آشــوري و الواح گلي 
به‌دســت آمــده از حفاري‌هاي شــمال 
كركوك و سرزمين‌هاي جنوبي درياچة 

»وان« در تركيه مطالبي وجود دارد كه از لشكركشي 
تيگلات پلسر اول، شاه قدرتمند آشور، به ماد كهن، 
در حدود نهصد ســال قبل از ميلاد مسيح حكايت 
دارد. گزارش‌ها و مندرجات لوحه‌هاي به‌دست آمده 
به خراج ســاليانة سنگيني كه نســبت به اقوام ماد 
تحميل گرديده، اشاراتي دارد كه نشانگر باجگزاري 
قبايل و طوايف اين سرزمين و انقياد آنان نسبت به 

آشوري‌هاي مهاجم به حساب مي‌آيد.
از كتيبه‌اي منحصربه‌فرد كه از شــلما نصر دوم، 
فرمانرواي نيرومند آشوري بر جاي مانده )839 ق. م( 
چنين به‌ دست مي‌آيد كه بعضي از قبايل »ماداي« 
)ماد( به‌خصوص پارتاكناك‌ها از فرمان او سرپيچيده 
و با فرماندهان، مأموران و مميزان مالياتي دشمن به 
مبارزه پرداخته و حاضر به تمكين سياسي و اقتصادي 

نبوده‌اند )زرگري‌نژاد، 1375: 53( 

پارتاكن‌ها در مبارزه با آشور
بــر اســاس اطلاعــات حاصــل از كاوش‌هــاي 
باستان‌شناسي و آثار به‌دست آمده از سال 726 ق.م، 
بخش بزرگي از ماد پرتيكان از سلطة دشمنان به در 
آمده كه مادها آن را »پاهرا«، به معني آزاد، ناميده‌اند.2 
چنان‌كه هرودوت گويد، اولين مردمي كه از فرمان 
آشوريان سرپيچيدند مادها و به‌ويژه پاراتاكن‌ها بودند. 
ممكن است اين گروه مادها از حمايت قبايل پارسي 
ساكن در بلاد جنوبي و شرق خود، به لحاظ تعاملاتي 
كه با آنان داشــته‌اند، برخوردار گرديده و به اين امر 
مهم دست يافته باشند. تاكن‌هاي آزاد )پري تاكن‌ها( 
در افول و سقوط آشوريان به همراه ديگر قبايل مادي 
و مســاعدت‌هاي اقوام همجوار خود نقشي اساسي 
)ســاتراپي‌هاي شاهنشاهي هخامنشي،  داشته‌اند. 
1338: 103- 90( به نظر مي‌رســد اين 
بخش از ماد واسطه ميان هم‌نژادان خود 
و پارس‌هــا بود و نقــش انتقال اطلاعات 
اقتصــادي، اجتماعي و  و همكاري‌هاي 
سياســي بعدي را در اين زمينه و ميان 

طرفين ايفا نموده‌اند.
»پري تاكن‌ها« )تاكن‌هاي آزاد( به‌خاطر 
عملكرد اساســي و حياتي كه در ظهور و 
بروز تمدن ماد داشتند به‌سرعت از قدرت 
نظامــي و اقتصادي بيشــتري برخوردار 
گرديده و در شكل‌گيري ارتش و نيروي 
اداري مادهــاي تازه نفس، به‌خصوص در 
سرزمين‌هاي جنوب شــرقي اين دولت، 
نقش بي‌بديل ايفا نمودند. )رضازاده شفق، 
1339: 46( ساليان متمادي از تحركات 

و تأثيرات قوم مادي »پري تاكن« در متون تاريخي 
با نام‌هاي »پاراتاكناك« يا عناوين ديگري همچون 
»پاري تيكان« »پــري تيكان« يا »فري تيكان«‌ياد 

شده است. 

پارتاكن‌ها در عصر هخامنشي
آنچه از ديگر متون كهن و باستاني تمدن‌هاي ديرباز 

»پري‌تاكن‌ها« )تاكن‌هاي‌آزاد( به‌خاطر عملكرد اساسي و حياتي 
كه در ظهور و بروز تمدن ماد داشتند به‌سرعت از قدرت نظامي 

و اقتصادي بيشتري برخوردار گرديده و در شكل‌گيري ارتش 
و نيروي اداري مادهاي تازه نفس، به‌خصوص در سرزمين‌هاي 

جنوب شرقي اين دولت، نقش بي‌بديل ايفا نمودند



|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 20

مستفاد مي‌شود آن است كه »تاكن‌هاي آزاد« )پري 
تاكن‌ها( در فراز و فرود دولت ماد نقش‌هاي ناهمگون 
و متناقض داشته‌اند، چنان‌كه بر خلاف اينكه در اول 
با حكومت »مــاداي« هگمتانه همكاري و همياري 
داشتند در دوران بعدي به خاطر كم توجهي شاهان 
و نپرداختن دولت سالاران به امور مردم و جنگ‌هاي 
طولانــي و ركود اقتصادي جامعــه »پري تاكن« و 
همچنين تحريكات ســران قوم پارسي به مخالفت 
و معاندت با حاكمان ماد پرداختند و در ســقوط و 
زوال درباريان و درگاهيان آنان، پارسيان را مساعدت 
و مصاحبت نمودند و همين عامل باعث شد كه در 
امپراتوري عظيم هخامنشي به نقش بي‌بديل آن‌ها 
توجه خاصي گرديد و ايالت و ساتراپي با نام‌ آن‌ها در 
روش اداري و تقسيمات جغرافيايي آرياييان پارسي 

شكل گرفت و به‌وجود آمد. )همان: 60 و 61( 
اين ســرزمين و مردمانش از هسته‌هاي اصلي و 
محوري امپراتوري هخامنشي به حساب مي‌آمدند. 
از نظر اقتصادي يكي از آباد‌ترين نقاط مركزي ايران 
ساتراپ پرتيكان بوده است زيرا جاده‌هاي متعددي 
كه مســير و محل تردد كاروان‌هاي تجاري به‌شمار 

مي‌آمدند از اين منطقه عبور مي‌كرده‌اند. 
مردم ايالت پرتيكان ماليات و خراجي به امپراتوري 
بزرگ پارس نمي‌پرداختنــد. به‌طوري كه هرودوت 
آن‌ها را با پارسيان يكي دانسته است. )ياكابوسكي، 
1355: 22( ممكن اســت به علت آنكه تاكن‌هاي 
آزاد )پــري تاكن‌ها( در انتقال اطلاعات سياســي، 
نظامي و اداري دولت »مــاداي« )ماد( به كارگزاران 
هخامنشي نقش بزرگي ايفا مي‌كردند و همچنين در 
امور راهداري و اقتصادي پارس‌ها را ياري مي‌كردند 
و با آنان در مقابله با دشمنان ايران همكار و همساز 
بوده‌اند باعث پديداري چنين نظري در ميان مورخان 
يوناني شده اســت. تجانس فكري، همبستگي‌هاي 
سياسي و اجتماعي و اختلاط و امتزاج عملكرد كه 
به‌دنبــال تعاملات جمعي شــكل مي‌گيرند در اين 
برهه به‌خوبي نمايان شد. به گفتة »پيرنيا« از تخت 
جمشيد پنج راه به شوش، پرتيكان )فريدن امروزي( 
كرمان، بنادر ديلمان و هرمز در خليج فارس كشيده 

شده بود. )پيرنيا، 1360، ج 2:‌ 383 و 384(
ســاتراپ پري تاكن )پرتيكان( شــامل سرزمين 
وسيعي بوده اســت كه از طرف شرق تا گي ]جي[ 
يا اصفهان امروزي و از ســوي غرب تا ايالت اكباتان 
]همدان[ و جهت شــمالي آن تا راگا]ري[ و از ديگر 
ســوي تا نواحي آنزان ]شمال شــرقي خوزستان[ 
گسترده بوده اســت. وجود دو شاهراه بزرگ تخت 

جمشــيد و ري كه هر دو از »پــري تيكان« عبور 
مي‌كرده‌اند علاوه بر موقعيت‌ مناســب اقتصادي بر 
اهميت اداري و نظامي و سياسي آن مي‌افزوده است. 
)ميرمحمدي، 1382: 56( و ساتراپ پرتيكان به مرور 
همگام با بزرگان و حاكمان خود از مزاياي همراهي 
و همكاري با امپراتوري هخامنشي برخوردار گرديد 
و همپاي آنان قدرتمند شد و سپس همپاي ايشان 
به ضعف گراييد. توان اقتصــادي و توليدي جامعه 
كاهش يافت و اختلافات اجتماعي گسترش پيدا كرد. 

)مشكور، 1379: 242( 

عصر سلوكي‌ها
بــا يورش اســكندر به ايران ايــالات غرب دولت 
هخامنشي دچار ركود و ويراني شدند،‌ مقاومت‌هاي 
مردمي، بيگانه‌ســتيزي و كمبــود آذوقه حركت 
دشــمنان را با سختي و شكست مواجه ساخت. در 
پي آن، براي تأمين هزينه‌هاي لشكريان، »اكُساتر« 



21 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395

والي شــوش كه به شدت مورد تنفر مردم بود به 
»پري تاكن« اعزام گرديد تا بتواند از منابع موجود 
در اين ساتراپ، دشمنان را ياري رساند و تجمع 
مخالفان حضور بيگانه در اين ايالت را برهم زند و 

فرو بپاشد. )داندامايف، 1355: 194(
 به نظر مي‌رسد هســته‌‌هاي مقاومت مردمي 
و پادگان‌هــاي نظامي و علاوه بر آن ويژگي‌هاي 
طبيعي و دفاعي منطقه، پيشــگامان سپاهيان 
دشمن را در رســيدن به خواسته‌هايشان ناكام 
ساخته و به همين خاطر چندي بعد اسكندر با 
تحمل تلفات فراوان و گذر از ميانه‌‌هاي زاگرس، 
سرزمين »پري تيكان« را تسخير و تصرف نمود. 
)پيرنيا و همــكاران، 1372: 64 و 65( آلفردفون 
گوتشميد مي‌نويسد: از نواحي متصرفه اسكندر 
فقط ســه ايالت »پاراتاكن«، طبرستان و اري يا، 
به‌خاطر خصوصيات جغرافيايي و كوهستان‌هاي 
تودرتــو و راه‌هــاي ارتباطي‌شــان، مانند زمان 
داريــوش اول به‌صورت ســاتراپ و ايالت باقي 

ماندند. )‌گوتشميد، 1367: 185- 181(
سرزمين پري تيكان با حملات بيگانگان به ضعف 
گراييد و مدتي بعد با جنگ‌هاي خونيني كه ميان 
سرداران و جانشينان اسكندر در سال 317 قبل از 
ميلاد درگرفت به‌شدت ويران شد و آباداني خود را از 

دست داد. )دياكونف، بي‌تا: 236- 234(
آنچه از متون تاريخي مستفاد مي‌گردد آن است 
كه درهم ريختگي نظام اجتماعي و اقتصادي شهرها 
و روستاهاي حوزة‌ جغرافيايي تاكن‌هاي آزاد در دورة 
هلني‌هاي مهاجم چنان بوده است كه كوه‌‌نشينان 
اليمايي كه محل استقرارشان ميان كوهستان‌هاي 
شمال شــرقي خوزستان و شــرق لرستان كنوني 
بود. تاروپود جامعة از هم گســيخته پري تيكاني را 
بــا حملات غارتگرانه و پي در پي خويش پاره كرده 
و فرسودند. برخي مورخان مانند استرابون اليماييان 
را، كه كوچ‌نشينان كم فرهنگ و بدوي بودند، جزء 
ســاكنان پري تيكان برشــمرده‌اند )ميرمحمدي، 
1382: 60( كه چنين نيست. احتمال مي‌رود تسلط 
چند دهة آن‌ها بر اين ساتراپ كه به‌صورت متناوب 
و محدودي ادامه داشته، باعث پيدايش چنين نظر و 

انديشه‌اي شده است.

پارتاكن‌ها در دورة پارتيان
 با قدرتمند شدن پارت‌هاي آريايي و ظهور دولت 
شهرهاي اشكاني، »بوم ساخت« فرهنگي اجتماعي 
»پري تيكان« تغيير و تحول اساســي يافت. اقتصاد 
لرزان اين منطقــه هر لحظه به‌وســيلة كوچروان 
فرصت‌طلــب تهديد مي‌شــد. كارگــزاران و ارتش 
سالاران دولت‌هاي محلي براي ايجاد امنيت و آرامش 
راه‌ها و كاروانيان و همچنين آموزش و آماده‌ســازي 
نيروهاي سواره نظام براي مقابله با دشمنان به ساخت 
و تجهيز پادگان‌هــاي كوچك و بــزرگ و احداث 
قلعه‌هاي نظامي پرداختند. )شــكراني، 1376: 74( 
به نظر مي‌رسد با اين اقدام اندكي بر مشكلات فائق 
آمده و در دوره‌هاي متنــاوب، مردم »پري تيكان« 
و ســرزمين‌هاي مجاورش در آرامشي نسبي به‌ سر 
مي‌برده‌انــد. اين دژها و پادگان‌ها در دوره‌هاي بعد و 
به‌خصوص در دورة ساسانيان مورد توجه و تعمير قرار 
نگرفت و به مرور فرو ريخت و ويران شد. ساسانيان به 
قلاع مرزي و سرحدات خود اهميت بيشتري مي‌دادند 
و به تمركــز نيروهاي جنگاور خود در حدود و ثغور 
امپراتوريشان تكيه داشتند. )لكهارت،‌ 1355: 112 
و 113( طي مطالعات باستان‌شناختي و كاوش‌هاي 

سرزمين پري‌تيكان 
‌با‌حملات بيگانگان 

به ضعف گراييد 
و مدتي بعد با 

جنگ‌هاي خونيني 
كه ميان سرداران و 
جانشينان اسكندر 
در سال 317 قبل 
از ميلاد درگرفت 

به‌شدت ويران شد 
و آباداني خود را از 

دست داد



|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 22

انجام شده آثاري از اين استحكامات نظامي و راهداري‌ 
در محدودة جنوب غربي فريدون‌‌شهر و غرب بوئين 
و مياندشــت و شــرق داران )غرب استان اصفهان( 
به‌دست آمده است. براساس نگاره‌هاي موجود در آثار 
كشف شده كه در سال 1351 ه. ش هويت‌نمايي و 
سال‌يابي شده‌اند، آثار و ابنيه‌ و دژهاي حوزة گلپايگان 
)جرپاذگان( و كشفيات حاصله از قلاع محدودة‌ شرق 
لرستان همگي از دورة اشــكانيان برجاي مانده‌اند. 

)شكراني، 1376: 81 و 82( 

در عصر ساساني
با ظهور دولت پارسي‌نژاد ساساني سرزمين »پري 
تيكان« اندك اهميت خود را نيز از دست داده و به چند 
دليل افول و نزول يافت. اول: به خاطر ناهماهنگي‌هاي 
سياسي موجود در ميان دولتمردان اشكاني و حاكمان 
محلي آنان پايه‌هاي فرهنگي اجتماعي و به‌خصوص 
توانايي اقتصادي اين محــدودة جغرافيايي و ديگر 
نقاطي كه بيشتر بر نظام شباني استوار بودند از بين 
رفت. دوم: هجوم دشمنان خارجي و يوناني‌هاي هرج 
و مرج طلب. سوم: تهاجمات گاه و بيگاه بدويان داخلي 
مانند ايليماييان. چهارم: گرفتن ماليات‌ها و خراج‌هاي 
گوناگون جهت ادارة دولت شهر‌ها و تعمير و ساخت 
قلاع يا تأمين هزينة‌ جنگ‌ها. پنجم: ساســانيان با 
رفتارهاي سياســي فكري و اداري اشكانيان موافق 
نبودند و به ابنيه و استحكامات آنان توجهي نمي‌كردند 
 كه پيامد آن ويراني و تزلزل اجتماعي گسترده بود.
مختصــات  تضــاد   )Christensen, 1989:327(
فكــري فرهنگي ميان ساســانيان و دولت پيش از 
آن‌ها يعني اشكاني باعث بروز و شكل‌گيري فرايند 
ناامنــي از جهات گوناگون در جامعه شــد. )فراي، 
36:1356 و 37( ساسانيان با هدف گسترش و ترويج 
آيين زردشــت براي پيروان اديان ديگر ســختي‌ها 
و صعوبت‌هايي را پديد آورده و فشــارهاي مضاعف 
مذهبي و سياســي آن‌ها باعث شد كه در محدودة 
پري‌تيكان روستاها و ســكونت‌گاه‌هاي جديدي از 
پيروان و گروندگان به زردشــت شكل گيرد و بافت 
اجتماعي و فرهنگي اين بخش از ايران دچار تغيير و 
استحاله شود. براساس نظر ميرسيدعلي جناب مؤلف 
»الاصفهان« سكونت‌گاه‌هاي پيروان دين زردشت در 
اين حدود به پســوند »آن« ختم مي‌شده است كه 
نشــانة حاكميت مطلق كدخدايان ساساني در آن 
محل بوده است مانند »تيران« يعني )از آن تيرداد( 
»داران« يعنــي )از آن دارا( »تندران« يعني )از آن 

تندر( )جنــاب، 1371: 121- 119(. اين نظر چندان 
صائب و ثابت شده نيست ولي در برخي نقاط و نواحي 
پري تيكان نشانه‌ها و آثاري از فرهنگ دورة ساساني 
برجاي مانده است كه به‌عنوان نمونه منطقة موسوم به 
»ده روستايي«‌ در حاشيه شهر »افَوس« با شيوه‌هاي 
فرهنگي و شهرسازي اين دوره تطابق داشته و نشانگر 
توســعه و تحكيم جامعه زردشتي در »پري تيكان« 

باستان بوده است. 
در مجموع ايران و به دنبال آن ساتراپ »پري تيكان« 
به نوشــتة دكتر زرين كوب سلســله دگرگوني‌هاي 
سياسي و اجتماعي ديني و اقتصادي در حيات مردمان 
اين ســرزمين تأثيراتي شگرف بر جاي گذاشته‌اند تا 
آيندگان به اين تحولات بهتر بينديشند و ستبري تاريخ 

ايشان دقيق‌تر نمايان گردد. )زرين كوب، 1381: 3(
 پي‌نوشت‌ها

1. قوم ماننا )مان نايي( قومي كوچك ولي فعال و متمكن در حوزة جنوبي درياچة اروميه بوده است. 
اين قوم با استفاده از موقعيت رقابت‌هاي بين »اُرارتوها« و آشور توانستند قدرت نيمه سياسي نظامي 
قابل قبولي را به‌وجود آورند. و يك قرن و اندي خود را در مقابل هجوم مكرر دشــمنان حفظ نمايند. 

براي اطلاع بيشتر رجوع شود به: فرهنگ تاريخ ايران ج2: 744 و 745
2. پاهــرا در زبان سانســكريت به معناي آزاد اســت كه در دوره‌هاي بعد »پهــري« و »پري« با آن‌ 

همخواني دارد.

منابع
1. الاصفهاني، محمدمهدي ابن محمد رضا؛ نصف جهان في تعريف الاصفهان، به تصحيح منوچهر 

ستوده،‌ تهران: ‌انتشارات اميركبير، 1367.
2. پيرنيا )مشيرالدوله(، حسن؛ تاريخ ايران باستان، جلد دوم، تهران: انتشارات ابن سينا، 1360

3. پيرنيا، محمدكريم و همكاران؛ راه و رباط، تهران: انتشارات آرمين، چاپ اول، 1372.
4. جناب، ميرسيدعلي؛ الاصفهان، به اهتمام عباس نصر، اصفهان:‌ انتشارات گلها، چاپ دوم، 1371.
5. دياكونف؛ تاريخ ايران باستان، ترجمة روحي ارباب، بنگاه ترجمه و نشر كتاب، چاپ دوم، بي‌تا.

6. داندامايف؛ تاريخ سياســي اقتصادي و اجتماعي هخامنشــيان، ترجمة ميركمال نبي‌پور، 
تهران: انتشارات اميري، چاپ دوم، 1355.

7. زرين‌كوب، عبدالحســين و روزبه؛ تاريخ ايران باستان )ساســانيان(، تهــران:‌ انتشارات سمت، 
چاپ دوم، 1381.

8. رضازادة شفق،‌ صادق؛ ايران از نظر خاورشناسان، تهران:‌انتشارات گوهر، 1349.
9. زرگري‌نژاد، دكتر غلامحسين؛ تاريخ سياسي اجتماعي ايران قبل از اسلام؛ تهران: انتشارات 

دفتر تحقيقات و برنامه‌ريزي، چاپ چهارم، 1375.
10. شكراني، ابوالقاسم؛ تاريخچة برخي بناهاي تاريخي ايران، اصفهان: بي‌نام، چاپ اول، 1376.
11. فن گوتشميد، آلفرد؛‌ تاريخ ايران و ممالك همجوار آن از اسكندر تا انقراض اشكانيان، 

ترجمة كيكاوس جهانداري، انتشارات بنگاه ترجمه و نشر، چاپ ششم، 1367.
12. قدياني، عباس؛ فرهنگ تاريخ ايران، جلد دوم، تهران: انتشارات آرون، چاپ اول، 1382.

13. لكهارت، لارنس؛ شهرهاي نامي ايران، ترجمة سعادت نوري، نشر سازمان جلب سياحان، 1355.
14. مشــكور، محمدجواد؛ تاريخ اجتماعي ايران در عهد باستان، تهران: انتشارات زرين، چاپ 

هفتم، 1379.
15. ميرمحمدي، حميدرضا؛ جغرافياي تاريخي فريدن )پرتيكان باســتان(، اصفهان: انتشــارات 

ارمغان قلم، چاپ دوم، 1382.
16. ياكابوســكي؛ تاريخ ايران از دوران باستان تا سدة هجدهم، ترجمة كريم كشاورز، تهران: 

مؤسسة مطالعات اجتماعي، چاپ دوم، 1355.
17. ســاتراپي‌هاي شاهنشاهي هخامنشي؛ نشرية باستان شناســي، شماره‌هاي سوم و چهارم، 

.1338
18. نلســون فراي، ريچارد؛ پارت در زمان اردوان سوم، نشرية انجمن فرهنگ ايران باستان سال 

چهارم، شمارة اول، 1356.
19. Christensen Arthur - «sassanid Persia»- the Cambridge ancient history Vol. 
12- 1989.

پي نوشت



تاريخ‌محلی

بيضا و نام‌هاي آن در ايران باستان
سال‌ها قبل از اينكه ويليام سامنر1، باستان‌شناس 
آمريكايي، به كشــفيات جديد خــود دربارة هويت 
و تاريخ باســتاني بيضا دست يابد؛ حاج ميرزا حسن 
طبيب فسائي شيرازي )1237ـ 1316 ه ق( نويسندة 
عصر ناصري در كتاب خود »فارسنامه« نشانه‌هايي 
دال بــر وجود عمارات و ابنيه‌اي عالي در روســتاي 
مليان بيضا داده بود: »نام قديمي اين بلوك نسايك 
بود و نام قصبه آن شــهر مليون كه اكنون جاي آن 
شهر را جز اهل بيضا ندانند و در آنجا آجرپاره‌ها كه 
نشان آبادي و عمارت عاليه بوده فراوان ريخته است و 
تاكنون در بعضي از جاي‌ها آثار باروي آن شهر باقي 
است و داخل اين شــهر را زراعت كنند.« )فسائي، 

)1270 :1367
در دهة چهل شمسي، تپه‌هاي اطراف مليان )نام 
روســتايي در مركز بيضا( توجه ويليام سامنر را به 
خود جلب نمود. سامنر طي خاك‌برداري و حفاري 
تپه‌ها به آجرهايي كتیبه‌دار دست يافت. فعاليت‌هاي 
راينر2 از  او و خوانده شــدن كتيبه‌ها توســط اريك‌

مؤسسة شرق‌شناسي دانشگاه شيكاگو و همچنين 
پژوهش‌هاي اليزابت كارتر3 و ديگران به اين نتيجه 
منجر شــد كه مليانِ بيضا همان انشــان يا انزان 
باستاني است. اليزابت كارتر، در اين رابطه مي‌نويسد: 
»در طي حفاري‌هاي ســامنر الواحي متعلق به دورة 
ايلام ميانه كشف شد كه نشان مي‌دهد مليان همان 
انشان باستان، پايتخت مشــهور ايلام بوده است.« 

)carter, 1996: 12(
با تكيه بر همين داده‌ها و كشفيات باستان‌شناسي، 
مجيد يوسف‌زاده مي‌نويسد: »مدارك به‌دست آمده 
از حفريات مليان نشــان داده است كه اين محوطة 
باســتاني در واقع همان شهر باستاني انشان يا انزان 
يكي از ايالات مهم در دوران‌هاي اوليه تاريخي بوده 
است.« )مجيدزاده، 1368: 127و ارفعي، 1356: 30(

نام دوم بيضا، نسا يا نسايك4 بوده است، چنان‌كه 
ابن‌حوقل جغرافي‌دان مسلمان قرن چهارم هجري 
به آن اشاره نموده اســت؛ »نام اين شهر به فارسي 
)پهلوي( نسايك و بزرگي آن حدود اصطخر است.« 
)ابن‌حوقل، 1366: 50( در دورة ساســانيان نيز به 
همين نام خوانده مي‌شــده اســت. )كريستن سن، 

)59 :1380
بيضــا، نامي جديــد و متعلق به دوران اســامي 
است كه نخستين‌بار در تاريخ طبري به آن برخورد 

مي‌كنيم. )طبري، 1362، ج 2، 581(

موقعيت اقليمي و فرهنگي بيضا
ترســيم موقعيت اقليمي و فرهنگي بيضا در دورة 
باســتان كاري بس دشوار است، با اين همه چاره‌اي 
نيست كه با تكيه بر منابع موجود به تصويري هرچند 

ناقص از آن، در آن روزگار دست يابيم.
بيضاي امروز، از نظر تقســيمات كشوري، زير نظر 
شهرستان سپيدان است. از لحاظ موقعيت جغرافيايي 
از شمال به كوه‌هاي كروني و بانش، از جنوب شرقي 
به دشت آهوچر، از شرق به منطقة رامجرد و از مغرب 

به كوه‌هاي همايجان و اردكان محدود مي‌شود.
وجود دره‌ها و كوه‌هاي نسبتاً مرتفع از چند جهت 

محمدكشاورز
دبير تاريخ، شيراز

بيضا همان انشان است

         چكيده
سرزمين فارس خاستگاه نخستين فرهنگ و تمدن ايران باستان و كانون 
قدرت و حكومت پادشاهان هخامنشي بوده است. در اين ميان بيضا در نام 
و نقش شهر انَشان )انزان( در عصر هخامنشي و شهر نسا در عصر ساساني 
نقشي درخور و قابل تأمل در فعل و انفعالات سياسي مربوط به شكل‌گيري 
دو پادشاهي مذكور داشته است. كوروش و برخي از شاهان ماقبل او لقب 
»شاه انشان« داشته‌اند و قدرت ساسانيان نيز در ارتباطي تنگاتنگ با قدرت 

سلسلة بازرنگي در بيضاي آن دوره بوده است.
از سوي ديگر موقعيت اقليمي و فرهنگ بيضا، تأثير قابل‌توجهي در پيوند 

با وقايع و رویدادهاي مربوط به آن داشته است.
اين جســتار بر آن اســت تا با تكيه بر منابع مكتــوب و نيز يافته‌هاي 
باستان‌شناســي، جايگاه سياســي بيضا را در شــكل‌گيري دو امپراتوري 

هخامنشي و ساساني مورد بحث و بررسي قرار دهد. 

كليدواژه‌ها: انشان، نسا، ساسانيان، هخامنشيان، بیضا

23 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



به‌مثابه ديوار و سپري غيرقابل‌نفوذ منطقه 
را احاطه نموده اســت. شايد از اين‌روست 
كه اصطخري جغرافي‌دان و جغرافي‌نويس 
قرن چهــارم هجري، در اهميت مكاني آن 
مي‌نويســد: »اردو و نقطة اتكاي مسلمانان 
در فتح اصطخر همين موضع بوده است« 
)اصطخــري، 1368: 116 و ابن‌حوقــل، 

)50 :1366
بيضا  »شــهر  مي‌نويســد:  ابن‌حوقــل 
بزرگ‌ترين ولايت اصطخر اســت و اين نام 
به سبب داشتن قلعه‌اي سفيد مي‌باشد كه 
مي‌درخشد و سفيدي آن از جاده‌هاي دور 

نيز به چشم مي‌خورد. )همان: 50(
درخصوص وضعيت آب‌وهــوا، ميوه‌ها و 
همچنين وجود مرغزارها، چشمه‌سارها و 
آب‌هــاي روان آن كه از ديرباز تا امروز آثار 
آن در زندگي مردم منطقه مشاهده مي‌شود. 
ابن‌بلخي در فارســنامه مي‌نويسد: »تربت 

چراگاهِ شش ماه از سالِ اسب‌هاي ديواني و 
توپخانة شيراز است؛ چمن و مَرغِ آن از زانو 

بگذرد...« )فسايي، 1367: 113(
اشــاره به مرغزار و پرورش اسب‌ها در آن 
مي‌تواند، حاكي از اهميت پرورش اسب در 
گذشــته‌هاي دور آن باشد. بنابراين داده‌ها 

سياســي و به تبع آن، از اعتلاي فرهنگي 
برخوردار بوده است.

همزمــان با نضج و شــكل‌گيري قدرت 
ساسانيان و همچنين مجاورت و نزديكي 
بيضا )نســا( بــه مراكز مذهبــي، ابنيه و 
عمارت‌هايي چون معبد آناهيتا در اصطخر 
فارس، تخت جمشيد و حضور سلسله آل 
بازرنگي در منطقه، به‌نظر مي‌رسد در اين 
دوره از رونــق و شــكوفايي برخوردار بوده 

است.
مســعودي كه خرابه‌هاي آتشگاه معبد 
آناهيتا را از نزديك مشــاهده نموده است، 
حيرت و شــگفتي خــود را اين‌گونه ابراز 
مي‌نمايد: »بنايي عجيب و معبدي بزرگ 
است و ستون‌هاي ســنگي شگفت‌انگيز، 
سرستون، مجسمه‌هاي سنگي زيبا از اسب و 
حيوانات تنومندی دارد، و تصوير اشخاص را با 
نهايت دقت تراشيده‌اند و به پندار كساني كه 
 مجاور آنجا هستند تصوير پيامبران است...«

)مسعودي، 1344: 605(
بنابرايــن دور از ذهن نيســت كه وجود 
معبد آناهيتا در استخر و وصلت ساسانيان 
با سلســلة آل بازرنگــي، تحرك فرهنگي 

قابل‌توجهي به‌وجود آورده باشد.

نقش بيضا در شكل‌گيري 
امپراتوري هخامنشي

بســياري از شــاهان اولية هخامنشــي 
پادشــاهي انزان )انشــان( را داشــته‌اند. 
م( پســر  چيش‌پيــش5 )675ـ 640 ق.
هخامنش، كمبوجيــه اول و كوروش دوم 
عنوان شاه انشان داشته‌اند، با اين همه مكان 
و موقعيت انشان تا مدت‌ها براي محققان و 
مورخان ناشناخته يا بر اشتباه استوار بود. 
حتي گيرشــمن به‌علت فقدان مدارك و 
منابع معتبر دچار اشتباه شده و انشان را شهر 
 مسجد سليمان كنوني معرفي كرده است.

)گيرشمن، 1346: 129(
زرين‌كوب نيــز، به‌علت عــدم اطلاع از 
موقعيــت و مكان دقيق انشــان، با ترديد، 
مي‌نويســد: »در باب محل انشــان البته 
اختلاف است و ظاهراً بايد در درة كرخه و 
در شمال غربي شــوش بوده باشد و حتي 
بعضي آن را در حدود دره دشت در جلگة 

شهرستان  نظر  زير  كشوري،  تقسيمات  نظر  از  امروز،  بيضاي 
سپيدان است. از لحاظ موقعيت جغرافيايي از شمال به كوه‌هاي 
كروني و بانش، از جنوب شرقي به دشت آهوچر، از شرق به منطقه 
رامجرد و از مغرب به كوه‌هاي همايجان و اردكان محدود مي‌شود

آن سپيد اســت و از اين جهت آن ‌را بيضا 
گويند و مرغزاري اســت بر در بيضا، طول 
آن ده فرسنگ در عرض ]نيز[ ده فرسنگ، 
چنان‌كه مانند ندارد. در آن ولايت و نواحي 
بسيار دارد و ميوه‌ها نيكو باشد از هر نوع، و 
هواي آن سردسير معتدل است و آب‌هاي 
روان خوش دارد و جامع و معتبر است...« 

)ابن‌بلخي، 1343: 161 و 162(
ميرزا حســن فســايي نيز در فارسنامه 
مي‌آورد: »بيضا... هواي آن ســرد و مايل به 
اعتدال است و عموم كشت آن گندم و جو 
و شــلتوك و پنبه و كنجد و كرچك، و در 
بعضي دهات آن زراعت خشــخاش دارند. 
شــكار آن بز و پازن و قوچ و ميش كوهي، 
كبك و تيهو و در زمســتان مرغابي است، 
آبش از چشــمه و بعضي از قنــات، و در 
جانب جنوب و مشرق اين بلوك مرغزاري 
است مشهور به »قرق بيضاء« به مساحت 
سه فرسخ درازا و نزديك به فرسخي پهنا، 

و اطلاعات مذكور، هرچند متعلق و نوشته 
شده در دوران اسلامي است، ولی مي‌توان 
اســتنباط نمود كه بيضا در دوران باستان 
از پتانســيل و قابليت‌هاي بالقوة اقليمي و 
جغرافيايي بالايي برخوردار بوده است. وجود 
كوه‌ها، دره‌ها، مرغزارها و قلعه‌ها، موقعيت 
مناسب زيستي، دفاعي و تدافعي به منطقه 

بخشيده است.

موقعيت فرهنگي بيضا در گذشته 
متأســفانه اطلاعــات مــا در اين‌بــاره 
بسيار اندك اســت. نظام‌التّواريخ سابقه و 
پيدايش بيضا را به دورة اســاطيري نسبت 
 مي‌دهد: »از آثار گشتاســب، بيضاست.«

)بيضاوي، 1313: 19(
به‌نظر مي‌رسد در دورة عيلامي‌ها، مادها 
و هخامنشــي‌ها و با توجه به الواح عيلامي 
كشف‌شده و منتســب بودن شاهان اولية 
هخامنشي به انشان بيضا، منطقه از اعتلاي 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  241395



صيمره نشان داده‌اند. البته بعضي نيز آن را 
در حدود پاســارگاد پنداشته‌اند و از متون 
عيلامي هم تاكنون سندي كه بتواند محل 
دقيق انشان را تعيين كند به‌دست نيامده 

است.« )زرين‌كوب، 1380: 97(
پير بريــان در كتاب تاريخ هخامنشــي 
به واقع بودن انزان در بيضــا اذعان دارد و 
مي‌نويســد: »در خود جايگاه اصلي انشان 
)تل مليان( الواح متعلق به پايان هزاره دوم 
كشف شده است.« و يا نقل قول مجيدزاده 
از ارفعي، عيلام‌شناس برجسته؛ »به اعتقاد 
دكتر ارفعي از آن رو كه هوهنور )نام عيلامي 
و به احتمال فهليان ممسني( كليد انشان 
خوانده شــد و امروز محل انشان مشخص 
اســت )تل مليان در بيضــا( پس هوهنور 
نمي‌توانــد در كوه‌هاي بختياري باشــد.« 

)مجيدزاده، 1370: 33(
با توجه به مطالب ياد شــده و همچنين 
اوضاع اقليمي و جغرافيايي بيضا، مي‌توان 
استنباط نمود كه انشان نقش بسيار مهمي 
در شكل‌گيري امپراتوري هخامنشيان داشته 
است و شاهان اوليه هخامنشي توانستند از 
اين منطقه، پايه‌هاي يكي از امپراتوري‌هاي 

بزرگ جهان باستان را پي‌ريزي نمايد.

نقش بيضا در شكل‌گيري 
امپراتوري ساساني

ايران در عصر سلســلة ساســانيان يكي 
از امپراتوري‌هــاي بــزرگ عهد باســتان 
به‌شمار مي‌رفت. اين سلسله بين سال‌هاي 
‌652ـ.226 ميــادي بر بخش پهناوري از 
جهان آن روز كه از حدود رود فرات در غرب 
ايران تا رود جيحون و تا درة كابل در شرق 

امتداد داشت حكومت مي‌كردند.
تا قبل از تأســيس سلســلة ساســاني، 
اشكانيان به شيوة »ملوك‌الطوايفي« بر ايران 
فرمانروايي مي‌نمودنــد. )حمزه اصفهاني، 
1346: 17( در شــاهنامة فردوسي دربارة 
اشكانيان مطلبي جز چند بيت نيامده كه از 

جمله اين چند بيت است: 
بزرگان كه از تخم آرش بدند
دلير و سبكبار و سركش بدند
چو بر تختشان شاد بنشاندند
ملوك طوايف همي خواندند

از اين‌گونه بگذشت سالي دويست
تو گفتي كه اندر جهان شاه نيست

)فردوسي، 1314، ج 7 و 9: 1923(

نتيجه
همزمان با تكوين قدرت هخامنشــيان، 
بيضا در نام و نقش انشان )انزان( از تحرك 
سياسي، رونق اقتصادي و شهرنشيني بالايي 
برخوردار بوده اســت. فرمانروايان محلي و 
شاهان بزرگ هخامنشي چون: چيش‌پيش، 
كمبوجيه اول و كوروش بزرگ، توانستند از 
اين منطقه، پايه‌هاي يكي از امپراتوري‌هاي 

بزرگ، جهان باستان را پي‌ريزي نمايد.
بيضا در اواخر دورة اشكاني، با نام شهر نسا 
و برخورداري از حضور سلسله بازرنگي، نقش 
مهمي در شكل‌گيري سلسله ساساني ايفا 
نمود. ساسان، سردودمان ساسانيان، متولي 
معبد آناهيتا در اصطخر فارس، با وصلت با 
خاندان آل بازرنگي توانست قدرت روحاني 
خود را با قدرت سياســي ارتقا ببخشــد. 
گوچهر بازرنگي در نقش شاهي فرامحلي 
و با واگــذاري و تعويض مقام عالي نظامي 

 پي‌نوشت‌ها

1. William Sumner   2. Erice Reiner
3. Elizabet Carter  4. nisa/nisayak    5. telispes

منابع
1. ابن‌بلخي؛ فارسنامه، به كوشش علي نقي بهروزي، شيراز: اتحادية مطبوعاتي فارس، 1343.
2. ابن‌حوقل؛ سفرنامة ابن‌حوقل )ايران در صورئ‌الارض(، جلد دوم، تهران: اميركبير، 1366.

3. اصطخري؛ مســالك و ممالك، به اهتمام ايرج افشار، تهران: انتشــارات علمي و فرهنگي، 
.1368

4. ارفعي، عبدالمجيد؛ فرمان كوروش بزرگ، تهران: فرهنگستان هنر و ادب ايران، 1356.

5. بيضاوي، قاضی؛ نظام‌التواريخ، به تصحيح بهمن كريمي، تهران: كتابخانة علمي، 1313.
6. فســايي، حاج‌ميرزا حسن؛ فارسنامة ناصري، تصحيح و تحشيه دكتر منصور رستگار فسايي، 

ج اول، تهران: اميركبير، 1367.
7. حمزه اصفهاني؛ تاريخ پيامبران و شاهان )سني ملوك‌الارض و الانبيا(، ترجمة دكتر جعفر 

شعار، تهران: بنياد فرهنگ ايران، 1346.
8. زرين‌كوب، عبدالحسين؛ تاريخ مردم ايران، جلد اول، تهران: اميركبير،  چاپ پنجم،1380.

9. طبــري، ابوجعفر محمدبن جريربن زيــده؛ تاريخ طبري )تاريخ الامــم و الملوك(، ترجمة 
ابوالقاسم پاينده، تهران: اساطير، 1362.

10. كريستين ســن، آرتور؛ ايران در زمان ساسانيان، ترجمة غلامرضا رشيد ياسمي، تهران: 
صداي معاصر، چاپ دوم، 1380.

11. گیرشــمن، رومن؛ ايران از آغاز تا اســام، ترجمة محمد معين، تهران: اميركبير، چاپ 
دوازدهم، 1379.

12. مجيدزاده، يوسف؛ آغاز شهرنشيني در ايران، تهران: مركز نشر دانشگاهي، 1368.
13. مســعودي، ابوالحسن علي‌بن حســين؛ مروج‌الذهب و معادن‌الجواهر، ترجمة ابوالقاسم 

پاينده، جلد اول، تهران: بنگاه ترجمه و نشر كتاب، 1344.
14. فردوسی، ابوالقاسم؛ شاهنامه، با حواشی سعید نفیسی، تهران: چ بروخیم، 1314.

15.Carter, Elizabeth 1996 excavation at Anshan (tal-e malyan): the middle Elam-
ite period Malyan excavation reports II, Philadelphia: the university of Pennsyl-
vania museum of archaeology and anthropology.

ارگبــذي )قلعه‌باني( داربگرد به اردشــير 
ساساني، ناخواسته، اساس اضمحلال خود و 
شكل‌گيري يكي از بزرگ‌ترين سلسله‌هاي 

جهان باستان را بنا نهاد.
افزون بر اين‌ها، به‌نظر مي‌رسد كه بيضا 
در دورة باستان )خصوصاً دو دورة مذكور( 
از قابليت‌ها و ظرفيت‌هاي بالايي برخوردار 
بوده است. وجود كوه‌ها، دره‌ها از چند جهت 
)شــمال، جنوب، غــرب( به‌مثابة دژهايي 
طبيعي عمل مي‌نموده است. علاوه بر اين، 
وجود مرغزار، چشمه‌ها و خاك حاصلخيز 
آن، شرايط زيستي مناســبي براي اهالي 
آن رقم زده كه آثار آن تاكنون مشــاهده 
مي‌شود. توصيف مسعودي از معبد آناهيتا 
و مجســمه‌هاي اسب سنگي آن، مي‌تواند 
دال بر وجود گله‌هاي اسب در مرغزارهای 

آن باشد.
گذشته از اين، مجاورت و نزديكي بيضا 
به مراكز كانون‌هاي فرهنگي، ابنية سياسي 
چون تخت‌جمشيد و معبد آناهيتا دليلي 
ديگر بر جايگاه مهم این شهر در آن روزگار 

است.

25 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



تاريخ ايران

مانی
كتب تاريخــي و همچنين اشــعار 
شــاعران بزرگ، ما را بدين نكته واقف 
مي‌سازد كه ماني شخصي هنرمند و در 
عين حال دانشمند بوده است. جميع 
روايــات او را مردي صورتگــر، گويا و 
حكيم خوانده‌اند كه البته در انتســاب 
اين صفات به وي جــاي تعجب باقي 
نمي‌ماند. در واقع ماني نخستين كسي 
بــود كه هنر را براي خدمت به مذهب 
به‌كار گرفت و در اين امر موفق شــد. 
ماني در شرايطي كه پيروان او خصوصاً 
مردمان عادي قادر به درك اســرار و 
رموز دين او نبودند با هنر تصويرگري 
خــود از يك‌ســو و از ســوي ديگر با 
بهره‌گيري از اصطلاحات و عناصر دينيِ 
پذيراي آن روزگار توانست كيش خود 
را در قلب‌هاي مشتاق و تشنة مردمان 
جاي دهد، چرا كه اسطوره‌هاي پيچيده 
او نمي‌توانست در بين عامة مردم يعني 

كم‌سوادان و بي‌سوادان نفوذ نمايد.
گفته‌هاي ماني در كتــاب كفالايا، 
فصل 154 بنــد 2، ‌اثبات مي‌كند كه 
يك وجه برتري دين مانوي بر ســاير 
اديان آن عصر هميــن قدرت او در به 
تصوير كشــيدن تعليمات ديني بوده 
اســت. او در اين‌بــاره چنين مي‌گويد 
»چون همة رسولان، برادران من، قبل 
از من آمدند، ننوشــتند تعاليم خود را 
چنانچه من نوشتم، و نه نقاشي كردند 
تعليمات خــود را در تصاوير« )ويدن 

گرن، 144:1387(
پيــروان مانــي نيز هماننــد پيامبر 
خود عاشــق زيبايي و جمــال بودند و 
آن را در واقع راه رســيدن به حقيقت 
آنان  نوشــته‌هاي  بيشتر  مي‌دانستند. 

مجتبي نقدي

بازتاب مانويتّ در 

غـــرب و  شــــرق 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  261395

      اشاره
در کتاب‌هاي درســی به ظهور مانی در دورة ساسانی 
اشاره‌ای گذرا شده است. نوشتة حاضر می‌تواند همکاران 

گرامی را در این‌باره یاری رساند.

كليدواژه‌ها: ماني، مانويت، قوم اويغور، زنديق



روي پوست برّاق و تذهيب شــده بود، احتمالًا به 
كار بردن انواع نقاشــي چينــي بازمانده از مكتب 
ماني است. از زمان وي فنّ تجليد و تذهيب كتاب 
رونق گرفــت و بعدها به ديگر كشــورها راه يافت 
زيرا كاغذهاي ســاخت ايران در آن زمان مرغوبيت 
 تام داشــت و سرآمد انواع مشــابه بود. )ضميري،

)44 :1380
گسترش و انتشار دين ماني در شرق بيش از هر 
چيزي مديون حمايت قوم اويغور اســت. در رأس 
اين قوم، پادشاه آنان بوقوخان بود كه ضمن قبول 
دين ماني، آن را دين رســمي اعلام كرد و با ارسال 
ســفيراني به لويانگ پايتخت چين، مانستان‌هاي 
متعددي را برپا كردند و چون قدرت لازم را داشتند 
چيني‌ها مخالف اين امر نمي‌شدند. )نامق اورغون، 

)27:1351
اين مانويان كــه هنرمنداني بي‌نظير بودند براي 
نوشــتن و تصويرگري كتاب‌هاي خود رنج بسيار 
مي‌بردند. آنان با خوش‌نويســي شكوهمندي خط 
مي‌نوشتند و تصاوير را با رنگ و طلا مزيّن مي‌كردند. 
در غرب، اگوستين قدّيس كه مدت 9 سال بر كيش 
ماني بود با همه انتقاداتش از مانويان از سطح بالاي 
كتاب‌هاي مصوّر آنان سخن مي‌گويد. چرا كه آنان 
در پاكيزگي نوشته‌هاي خود بسيار دقت مي‌كردند. 
مقايسة اين آثار با آثار بازماندة بودايي نشان مي‌دهد 
كه سنت خوش‌نويســي در چين به‌ويژه به دست 
مانويان رواج يافت. نوشتن تمام صفحه در يك يا دو 
ستون با وسواس انجام مي‌گرفت و گاه از جوهر سياه 
يا قرمز براي نگاشــتن بخش‌هاي مختلف استفاده 

مي‌كردند. )كليم كايت، 1384: 222 و 223(

سنت مانوی
اســتفاده از فلزاتي چون طلا و نقره و تذهيب در 
نگارگري ايران، دنبالة مستقيم همان سنت مانوي 
است. در واقع استعمال اين فلزات گران‌بها به منظور 
ايجاد انعكاس نور و پرتوهايي است كه با روح بيننده 
به تبادل معنوي خاصي مي‌رسند. مانويان نيز كه از 
تأثيرات فلز طلا آگاهي داشتند به وفور آن را در آثار 
خود به‌كار مي‌بردند. ادامة اين ســنت در نگارگري 
ايران قابل مشــاهده اســت. حتي هالة به‌كار برده 
شده در اطراف سر ايزدان و قديسان نشان از تعالي 
قدســي آنان به سوي آسمان داشت. )معمارزاده و 
بهادر، 40:1387( لوكوك معتقد اســت كه سبك 
نقاشــي ماني در دوران ساســاني رواج داشته و از 

آنجا به مغولســتان و تركستان و چين نفوذ كرده 
و مدتي بعد بار ديگر به ايران بازگشــته است. اين 
سبك و شيوة تازة نقاشي مينياتور كه در حقيقت 
تغيير و تحولي در نقاشي قديم ايراني به‌وجود آورد، 
هنگام بازگشــت بر اثر حمايت پادشاهان و حكام 
هنردوست ايراني، سبك نقاشي زمان را كه تحت 
تأثير نقاشي‌هاي مغرب زمين و فرقه‌هاي عيسوي 
آسيايي بود از ميان برده و جانشين آن‌ها گرديده 

است. )وزيري، 147:1380(
برخــي بر ايــن عقيده‌اند كه حتي موســيقي و 
ســازهاي ايراني و آواز به‌وســيله پيروان ماني در 
آسياي مركزي و تركستان شرقي به آن سوي سير 
دريا - ســيحون- برده شــد و هنگامي كه تركان 
اويغــور آيين ماني را پذيرفتنــد از راه آن مذهب، 
نقاشي و ساز و آواز و به‌طور كلي موسيقي ايران و 
آميختگي آن با شعر به دورترين نواحي چين رفت. 

)بديعي، 39:1354(
سر توماس آرنولد، نحوة شمايل‌نگاري و شكل‌هايي 
را كه مورد توجة خاص هنري قرار گرفته اســت و 
نيز ساير تزئيناتي را كه از نقاشي مانوي به نقاشي 
مينياتور اســامي راه يافته، شاهد آورده و معتقد 
است كه هنر اســامي از نظر فني مبتني بر هيچ 
سنتي از آن خود نبوده  است كه بتواند بدان تكيه 
كند و نقاشان اسلامي مجبور بودند به هنر بيزانس- 
سرياني، يعني هنر مسيحي يا مانوي، متكي باشند. 
اين نكته مبين آن است كه منشاء مينياتور اسلامي 
بــا زمينه‌هاي توراتي يا انجيلي را بايد خارج از هنر 
مسيحي جست‌وجو كرد. زيرا نحوة ارائة مطلب چنان 
با سنت‌هاي مسيحي بيگانه است كه لازم است آن 
را نوعي انتقــال از طريق مانويت فرض كرد. بدون 
ترديد هنر مانوي در ادامة بقاي ســنت‌هاي هنري 
اشكاني- ساســاني در هنر اسلامي نقش به‌سزايي 

داشته است. )ويدن گرن، 1385: 153 و 154(
آنچه مسلم است اينكه ماني و كيش وي سبب 
ترويج نقاشــي و اعتلاي هنرهــاي زيباي كتاب 
گرديده است. ماني خود توصيه كرده بود كه براي 
بيان فلســفة آيينش، تالارهايي به‌نام نگارســتان 
ســاخته شــود كه بر ديوارة آن‌ها داستان خلقت 
آدم و سرنوشت او را براساس معتقدات وي نقاشي 
كنند. اين روش بعدها در ميان كليســاهاي 
نسطوريان رسوخي  تمام يافت. دقت و اهتمام 
فراوان مانويان در نوشتن و استنساخ متون سبب 
شده اســت كه ما در آثارشان به ندرت به اشتباه 
نســخه‌بردار برمي‌خوريم. درست بر خلاف متون 

گسترش و انتشار 
دين ماني در شرق 
بيش از هر چيزي 

مديون حمايت قوم 
اويغور است. در 

رأس اين قوم پادشاه 
آنان بوقوخان است 
كه ضمن قبول دين 

ماني، آن را دين 
رسمي اعلام كرد و 
با ارسال سفيراني 
به لويانگ پايتخت 
چين، مانستان‌هاي 

متعددي را برپا 
كردند

27 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



پهلوي زردشــتي و فارسي كه دســت‌كاري‌ها و 
سهل‌انگاري‌هاي نسخه‌برداران و كاتبان پي بردن 
به گفته مؤلف را دشوار و گاه ناممكن مي‌سازد. آثار 
مانويان اغلب به خطي خوش و گاه مزين به نقاشي 
و نگارگري و تذهيب است. )تفضلي، 333:1386(

جاحظ نويسندة مســلمان ]متوفي 859م/238 
ه.ش[ با اشــاره به مانويان آورده است كه ابراهيم 
ســندي، زماني به وي گفته بود »اي كاش زنادقه 
اين همه هوشــيار نبودند و براي كاغذ سفيد تميز 
و مركب ســياه برّاق هزينة گزافي نمي‌پرداختند و 
خوش‌نويسي را به چنان پايگاه متعالي نمي‌رساندند 
و خوش‌نويســان را بــه چنيــن رقابتــي ترغيب 
نمي‌كردند؛ چه به راستي هيچ كاغذي را نديدم كه 
با كتاب‌ها و شيوة خوش‌نويسي آنان قابل مقايسه 

باشد«. )كليم‌كايت، 75:1384(
در مجموع بايد گفت كه ســبك و مكتب 
نقاشــي ايراني پس از حملة عرب تا هجوم 
مغول همان نقاشــي مكتب ماني اســت و 
نمونه‌هاي بســياري از نقاشي‌هاي ديواري و كتابي 
دوران ديلمي، غزنوي و سلجوقي در دست است كه 

بهترين معرف  مي‌تواند 
و گواه اين مدعا باشــد. 
)همايونفرخ، 24:1353(
مســلم  امروزه  آنچه 
است اين است كه شيوة 
در  ماني  مكتب  نقاشي 
بدون  مكاتب  پيدايش 
تأثير نبوده است چراكه 
بــا هجــرت گزيدگان 
ســوي  بــه  مانــوي 
و  شرقي  سرزمين‌هاي 
همچنين اروپا و شمال 
آفريقا و گسترش كيش 
نقاط،  ايــن  در  مانوي 

اشاعة هنر مانوي را بر ساير ملل موجب شد. به‌ويژه 
تركستان شرقي يعني جايي كه پيروان اين مذهب 
توسط خانوادة سلطنتي در طول قرن‌هاي هشتم 
و نهم حمايت مي‌شدند. اويغورهاي مانوي منطقة 
تورفان، كه تحت نفوذ چيني‌ها بودند واليان خود 
را پذيراي دين مانوي كــرده و به اين طريق آنان 
را با هنر ايراني- مانوي آشــنا ســاختند و موجب 
اشاعة گســترش آن در منطقه شدند. پس دور از 
ذهن نخواهد بود كه با حملة مغول به ايران و روي 
كار آمدن كاتبان اويغوري در دستگاه‌هاي دولتي، 

دوباره هنر مانوي در دربــار ايران به ارمغان آورده 
شده باشد. )معمارزاده و بهادر، 42:1387(

كيش ماني در عصر سلســلة ســونگ در چين، 
بيش از هر گروهي مورد پســند كشــاورزان واقع 
شــد. آنان دين جديد را »مينگ جيائو« به‌ معناي 
دين روشنايي كه از اعتقادات مانويان گرفته شده 
بود، ناميدند. در مدارك اين سلسله يادداشت‌هاي 
زيادي دربارة نهضت مقاومت كشــاورزان ديده و 
معلوم مي‌شــود كه بســياري از شركت‌كنندگان 
 در آن نهضت پيروان ديــن مينگ جيائو بوده‌اند.

)ون يه‌سيون، 1372(
به‌نظر مي‌رسد پيروان دين مينگ جيائو از وضع 
اجتماعي خود ناراضي و خواستار تغيير آن بوده‌اند. 
اين جماعت كه اغلب آنان را كشــاورزان تشكيل 
مي‌دادند هرازگاهي در نهضت انقلابي كشــاورزان 
شــركت مي‌كردند و اعتقاد داشتند كه در دنياي 

آينده وضع بهتري خواهند داشت.
امــا بازتاب فرهنگي كيش مانوي در ســده‌هاي 
آغازين دورة اسلامي به خوبي مشهود است. گفته 
شده طرد حيات دنيوي و نفي ماديات و پرداختن 
به امــور اخروي كه جزء 
درون‌مايه‌هــاي اصلــي 
در  اســت  مانوي  كيش 
عرفانــی  اندیشــه‌های 
سده‌های بعد تأثیر داشته 
)اســماعيل‌پور،  اســت. 

)323:1381
از دســتاوردهاي ادبي 
آيين مانوي نيز مي‌توان به 
ابداع خط جديدي اشاره 
كرد كه تلفــظ اصوات و 
كلمات را آسان‌تر كرده و 
حالت منطقه‌اي به خود 
گرفتــه و قابليــت آن را 
داشته كه مورد استفاده مردان بسياري با زبان‌هاي 
سرياني و پهلوي ساساني قرار گيرد. با قبول الفباي 
مانوي از سوي ســغدي‌ها به‌تدريج خطي به‌وجود 
آمد كه اقوام آســياي مركزي آن را به‌كار گرفتند. 
در عرصــه ادبيات اصلاح مهمي كه ماني انجام داد 
اين بود كه به‌جاي خط پهلوي خط سُرياني را به‌كار 
گرفت. در خط پهلوي، شباهت حروف موجب خطا 
در قرائت مي‌شــد. اما در اين خط جديد، كه ماني 
توانست با طرزي بسيار انديشمندانه الفباي سرياني 
را با زبان ايراني ]جنوب غربي و شمالي[ وفق دهد، 

از دستاوردهاي 
ادبي آيين مانوي 

نيز مي‌توان به ابداع 
خط جديدي اشاره 

كرد كه تلفظ اصوات 
و كلمات را آسان‌تر 

كرده و حالت 
منطقه‌اي به خود 

گرفته و قابليت آن 
را داشته كه مورد 

استفادة مردان 
بسياري با زبان‌هاي 

سرياني و پهلوي 
ساساني قرار گيرد

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 281395



نه‌تنها كلمات هــزوارش رايج در زبــان پهلوي را 
متروك داشت، بلكه به‌جاي املاي نيمه تاريخي كه 
به علت محافظه‌كاري زردشتيان، خط پهلوي هرگز 
از آن رهايي نيافت ماني رسم‌الخطي به‌كار برد كه 
كاملًا متناســب با تلفظ و معادل اصوات و حركات 

بود. )كريستين سن، 285:1377(
مي‌توان گفت يكي از دلايل موفقيت مانويان اين 
بود كه با ادبيات خاص هر قوم و به عبارت ساده‌تر 
با زبان ويژة آنان دين خــود را عرضه مي‌كردند و 
حتي‌المقــدور نام‌هاي خدايان و اصطلاحات ديني 
معروف هر قومي را به‌كار مي‌بردند تا تبليغ‌شوندگان 
با دين جديد احســاس غرابت نكننــد. به‌عنوان 
مثال در ميان زردشــتيان از اسامي ايزداني چون 
اورمزد، مهــر وزروان و از اصطلاحات ديني مانند 

اما در  بهره مي‌بردند،  امشاسپند  امهرسپند=
پس آن‌ها عقايد اصلي خود را القا مي‌كردند. 

)تفضلي، 333:1386(

سرکوب مانویان
گرچه جماعت مانوي در دوران بني‌اميه و 
خصوصاً خالدبن عبداله قســري براي مدتي 
توانســتند نفوذي كسب كنند ولي در دوران 
بني‌عباس به‌شدت مورد قتل و نهب و غارت 
و ايذا قرار گرفتند. در ميان خلفاي عباســي 
خشونت المهدي و مقتدر در قلع و قمع و دفع 

مانويان زبانزد است.
در دوران مأمون اگرچــه مانويان باز مورد 
تعقيب و خشونت بودند ولي فرصتي پيش آمد 
تا با تشكيل جلسات درس و بحث و مناظره و 
رونق گرفتن حلقه‌هاي مباحثه اديان مختلف 
هركدام بــه دفاع از عقايد خــود بپردازند و 
ايده‌هاي ديگران را به چالش كشــند. به تبع 
همين جلســات كتاب‌ها و رسالات متعددي 
نيز نگاشــته شــد. به‌عنوان مثال در كتاب 

»شكندگمانيك وچار«، يا گزارش گمان‌شكن، كه 
رســاله‌اي زردشتي در رابطه با اسلام، مسيحيت و 
يهوديت و مانويت اســت مرتان فرخ نويسندة آن 
تمام فصل شــانزدهم آن را به انتقاد عليه ماني و 
ميراث مانويان اختصاص داده اســت. )آسموسن، 

)513:1367
رســالة گجســتك اباليش ]اباليش ملعون[ نيز 
بيانگر مناظــرة اباليش زنديق و موبــد آذرفرنبغ 
اســت. در كتاب »دينكــرت« نيز ايــن بدبيني 

 نســبت به مانويــان قابل مشــاهده اســت و آذرباد
مهر اسپندان از ديانت زردشتي در مقابل مانويت دفاع 

كرده است.
در دوران خلفاي عباسي اتهام زنديق بودن به ابزاري 
كارآمد در دست حكام تبديل شد تا موانع اصلي قدرت 
را به‌راحتي از ســر راه خود بردارنــد. قتل عام برامكه 
در عهد هارون‌الرشيد و همچنين سوزاندن عبدالله‌بن 
مقفع دانشــمند و مترجم معروف بر چنين زمينه‌اي 

اتفاق افتاد.
ابن‌نديم برمكيــان، را جز محمّدبن خالد بن برمك، 
زنديــق مي‌داند. فضل ]برمكي[ و برادرش حســن و 
نيز محمدبن عبيــدالله، كاتب المهدي، همگي زنديق 
بوده‌انــد كه اين آخري بدان اعتراف كرد و مهدي او را 

كشت. )ابن‌نديم، 601:1381(
در دوران خلافت عباسي »صاحب‌الزّنادقه«، فردي بود 
تام‌الاختيار، به منظور اقدام فوري،‌ آني و مؤثر عليه هرگونه 
بدعت خصوصاً مانويت؛ وي رئيس دادگاه تفتيش عقايد 
 بود و در واقع نقش يك مفتش اعظم را اعمال مي‌كرد.
)ويدن گرن، 170:1387( مانويان كه بدين‌گونه گرفتار 
مي‌شدند مي‌بايســت آيين خود را ترك گفته، تغيير 
مذهــب داده، بر تصوير ماني تــف انداخته و كبكي را 
قرباني مي‌كردند در غير اين‌صورت كشــته مي‌شدند. 

)مسعودي، 1378، ج 423:2(
پيش‌تر اشــاره شد كه با تشكيل جلسات مناظره در 
دوران مأمــون، فضايي به‌وجود آمد تــا پيروان اديان 
مختلف هركدام اعتقادات ديگران را نقد كنند و اين امر 

سبب شد باز رديه‌نويسي به‌وجود آيد.
رديه‌نويســي را اساســاً مســيحيان در قرن چهارم 
ميلادي با هدف به چالش كشــاندن اعتقادات مانوي 
آغاز كردنــد كه در اين ميان قديمي‌ترين آنان مربوط 
به اسكندر لوكوپوليسي از مردم مصر است. اين بيانگر 
آن است كه آيين مانوي در مصر رسوخي تمام داشته 
اســت. در عصر اموي،‌ نامي‌ترين شخصيت مسيحيت 
شرقي يوحنّاي دمشقي )132-65 ه.ق/749-675م( 
علاوه بر مناظره در رد عقايد مانوي مطالبي نيز نوشته 
و عقايد آنان را در باب خدا و مسيح به چالش كشانده 

است. )طاهري‌عراقي، 101:1384( 

مزدک و تأثیر از مانی
گروهي از محققان برآنند كه در قرن پنجم ميلادي،‌ 
آييــن مانوي الهام‌بخش نهضــت انقلابي مزدك بود. 

)ژ.دومزيل، 244:1389(
مزدكيان ‌مانند پيروان ماني معتقد بودند كه انســان 

يكي از دلايل 
موفقيت مانويان 

اين بود كه با 
ادبيات خاص هر 
قوم و به عبارت 

ساده‌تر با زبان ويژة 
آنان دين خود را 
عرضه مي‌كردند 

و حتي‌المقدور 
نام‌هاي خدايان و 
اصطلاحات ديني 

معروف هر قومي را 
به‌كار مي‌بردند تا 
تبليغ‌شوندگان با 

دين جديد احساس 
غرابت نكنند

29 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



بايســتي تعلقات خود نسبت به امور مادي را كم كند 
و از هرچه اين علاقه را مستحكم مي‌سازد دوري كند. 
مــزدك با بهره‌گيري از نتايج حكمــت الهي ماني در 
زمينة امور اجتماعي به عقيدة مخصوصي رســيد كه 
مي‌توان آن را نوعي كمونيســم افراطي دانست چراكه 
مي‌گفت بايد هرچه را كه پايه و اســاس اجتماع روي 
آن تكيه دارد نابود شود؛ حتي خانواده و ثروت موجود 
نباشد تا امتيازي بين افراد نباشد. )بيات، 227:1368(

مزدك نيز مانند مانــي به روح ازلي »نور و ظلمت« 
معتقد اســت با اين تفاوت كه مزدك عقيده دارد روح 
ظلمت تصادفاً و نه از روي ‌آهنگ قبلي دست به عمل 
مي‌زند، از اين رو مزدك بيش از ماني قدرت برتري نور 

را تبليغ مي‌كند. وي معتقد اســت كه تكامل دنيا در 
جهت پيروزي نهايي نور بر ظلمت بوده و اين پيروزي 
در اثر اعمال نيك و پرهيزگاري افراد بشــر تســهيل 

خواهد شد. )ژ.دومزیل، 254:1389(
اما مانويان ســنت گاه‌شــماري و به تبع آن گاه‌نامة 
ويژه‌اي داشــتند. دكتر قريب معتقد است نام‌گذاري 
شنبه، يكشــنبه ... و آدينه به احتمال قوي از مانويان 
وام گرفته شــده اســت چراكه در متون فارسي ميانه 
و پارتي نيز شــواهدي دارد. اما نام‌گذاري هفته به نام 
هفت سياره ]هفته سياره‌اي[ ويژة متون سغدي است. 

)قريب، 20:1376(

پيشوايان مانويان به‌دليل تربيت بابلي، به نجوم علاقه 
خاصي داشــتند. مانويان ايراني‌تبار آسياي مركزي و 
چين، هفتة سياره‌اي را به اويغورها و چيني‌ها منتقل 
كردند، در تقويــم اويغورهاي مانــوي نام‌هاي ايراني 
ســياره‌اي براي روزهاي هفته ديده مي‌شود به‌عنوان 
مثال شــنبه kiwan معادل زحل- كيوان، يكشــنبه 
mir برابــر مير يا مهر، دوشــنبه may، سه‌شــنبه 
wnxan معادل بهرام يا مريخ- چهارشــنبه tir تير- 
پنجشنبه urmuzd يا مشتري و آدينه naxio برابر با 

ناهيد. )همان: 30(
شايد بتوان گفت سومريان در عرصة نجوم پيشتاز همة 
تمدن‌ها بوده‌اند و اين توجه به ستارگان از سومريان به 
جوامع بين‌النهرين خصوصاً به بابلي‌ها به ميراث رسيد. 
بابلي‌ها سرنوشت انسان را از روي گردش سيارات رقم 
مي‌زدند و به اسرار و رموز آينده پي مي‌بردند. ايرانيان 
نيز توجه به ستاره‌شناســي و اخترشماري را از جوامع 
بين‌النهرين آموختند و پادشاهان و امرا در امور خطير 

و سرنوشت‌ساز چون جنگ، با ستاره‌شناسان و علماي 
نجوم به رايزني مي‌پرداختند.

مانويان ســغدي‌تبار نيــز كه در چين بــه تبليغ و 
گسترش آيين ماني مي‌پرداختند از حدود سال 719 
ميلادي و پس از آمدن دانشــمند اخترشناس مانوي 
به نام موچو )moucho( هفتة ســياره‌اي را در متون 
چيني وارد كردند به‌طوري كه در متون چيني مانوي 
قرن هشتم تا سيزدهم آثار اين وام‌گيري فرهنگي ديده 
شده و به‌ويژه در متون نجومي اين پديده آشكار است. 

)همان: 34(
در غرب، اگرچه حملات تند و ســركوبگرانه‌اي عليه 
ماني و پيروان او آغاز شد و در واقع اولين رساله‌ها در رد 
كيش مانوي از سوي مسيحيان نگاشته شد، ولي بايد 
توجه داشت كه ماني با تلفيق آموزه‌هايي از دين مسيح 
توانســته بود پيرواني را پيدا كنــد. او خود را حواري 
عيسي‌مسيح مي‌خواند و اصل تثليث را اين‌بار به‌گونه‌اي 
ديگــر و در قالب پدر عظمت، مادر زندگاني و انســان 
نخستين متجلي مي‌سازد. اين ويژگي‌ها سبب گرديد 

آيين ماني با تجارت شرق، به فرانسه جنوبي رسيد و 
موجب پيدايش فرقه مقتدر كاتار يعني پاكان گرديد 
اما كليساي كاتوليك بدان اعلان جنگ سختي داد. 
در مدت بيست سال، ناحيه بزيه و كاركاسون غارت 

گرديد و هزاران تن از جانب تفتيش مذهبي كشته و 
يا سوزانده شدند

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 301395



كه دين ماني در غرب جانشين دين مهري شود. ديني 
ايراني كه توانسته بود صفحات بزرگي از امپراطوري روم 

و اروپا را دربرگيرد.
كيش ماني به ســرعت در ســوريه، مصر و در طول 
ساحل مديترانه‌اي آفريقاي شمالي گسترش پيدا كرد 
و در روم، اســپانيا و جنوب گل )فرانســه( نفوذ كرد. 
امپراطــوران روم،‌ آن را واژگون‌كنندة كشــور قلمداد 
كردند و عليه آن به‌پا خاســتند و كشيشان به محكوم 
كــردن آموزه‌هاي آن، كه نســبت به تعاليم كليســا 
دشــمنانه مي‌نمود، پرداختند. ده ســال پس از مرگ 
ماني بر اثر سعايت‌هاي يوليانوس، فرماني از امپراطور 
روم ديوكلسين عليه مانويان به سال 297 ميلادي به 
منظور ســوزاندن كتاب‌هاي آنان صادر شــد. در سدة 
پنجم ميلادي نيز، پاپ ســنت لئــون، بار ديگر حكم 
به ســوزاندن نوشــته‌هاي مانويان داد. اقدامات سنت 
اگوستين پس از دست كشيدن از دين ماني و گرويدن 
به مسيحيت و نوشتن كتب و رساله عليه مانويان نيز 

جالب توجه است. )ميرفخرايي، 20:1383(
در ســال 297 ميلادي كه مصر عليه روم شــورش 
كرد، مانوي‌ها با استفاده از موقعيت سست اقتصاديشان 
بدون شــك محركين اصلي شورش بودند و اين اقدام 
آنان شايد نوعي تباني با نرســي شاه ساساني بود كه 
تازه به سلطنت رســيده بود. از طرفي شاهزاده عرب، 
عمربن‌عدي فرمانرواي حيره كه از سال 370 تا 300 
ميلادي در اين منطقه سلطنت كرد حامي مانوي‌ها بود 
و گفته مي‌شــود يك مانوي به‌نام اينايوس را به‌عنوان 
سفير خود نزد نرسي فرستاد. )ويدن گرن، 157:1387(

مانویت در اروپا
آيين ماني با تجارت شرق، به فرانسه جنوبي رسيد و 
موجب پيدايش فرقه مقتدر كاتار يعني پاكان گرديد 
اما كليســاي كاتوليك بدان اعلان جنگ سختي داد. 
در مدت بيست ســال، ناحيه بزيه و كاركاسون غارت 
گرديد و هزاران تن از جانب تفتيش مذهبي كشــته و 
يا ســوزانده شدند ]29-1209م[ اين بخش از فرانسه 
چنان آسيب ديد كه سه قرن طول كشيد تا خرابي‌هاي 

آن مرمت شد. )گيرشمن، 417:1386(
در اسپانيا در پايان سدة چهارم ميلادي، مانويان به‌سر 
مي‌بردند و ژروم مقدس مي‌دانســت كه در لوسيتانيا 
زنان بســياري بودند كه كتاب گنج ماني و ديگر آثار 
گنوسي را مي‌خواندند. مانويت در روم پيروان بسياري 
داشت و شواهدي در دســت است كه از سال 372 تا 
523 ميلادي،‌ مانويان گه‌گاه در شهر حضور داشتند و 

فعاليت مي‌كردند. )هوار، 205:1386(
اين آيين در بلغارســتان هم نفوذ يافت و دســته‌اي پديد آمدند به نام 
بوگوميل به معناي محبان خدا. واژة بوگو برگرفته از بغ به‌معني خداست 
كه اصطلاحي ايراني اســت. اين گروه نيز با مخالفت كليسا مواجه شد. 
چراكه پيامدهاي اجتماعي عجيبي را به دنبال داشــت و به پيروان اين 
مذهب تعليم داده مي‌شــد كه زير بار هيچ مقامي نروند و با ثروتمندان 
مخالفت نشــان دهند، از امپراطورها متنفر باشند و بدانند خدا دشمن 
كساني است كه براي امپراطور خدمتگزاري مي‌كنند. )دكره، 184:1380 

و 185(
در مجمــوع گروه‌هايي كــه در اروپا يك چند مجــال ظهور يافتند با 
خشونت كليســا و امپراطوران روم و بيزانس سركوب شدند. اين فرقه‌ها 
كه هر كدام از نور و ظلمت ثنويت سخن مي‌گفتند بازماندگان گروه‌هاي 
مانوي بودند كه از آســياي صغير و شمال آفريقا به جنوب، شرق و مركز 

اروپا راه يافتند و تا قلب فرانسه نيز نفوذ كردند.

 منابع

1. ويــدن گرن، گئو؛ ماني و تعليمات او، ترجمة دكتر نزهــت صفاي فراهاني، تهران: مركز، چاپ 
سوم، 1387.

2. ضميري، محمدعلي؛ تاريخ آموزش‌وپرورش ايران و اســام، شــيراز: ساسان، چاپ هشتم، 
.1380

3. نامق اورغون، حســين؛ آيين ماني در ميــان اويغورها، ترجمة عبدالقاديــر آهنگري، مجلة 
بررسي‌هاي تاريخي، شمارة 4، سال هفتم، مهر و آبان، 1351.

4. كليم كايت؛ هنر مانوي،‌ ترجمة ابوالقاسم اسماعيل‌پور، تهران: اسطوره، چاپ اول، 1384.
5. معمارزاده، محمد و بهادر، يگانه؛ استمرار هنر و سنت مانوي بر نگاره‌هاي مكتب اول تبريز، 

كتاب ماه هنر، شماره 119، 1387.
6. وزيري، علينقي؛ تاريخ هنرهاي ملي و هنرمندان ايراني، تهران: هيرمند، چاپ پنجم، 1380.

7. بديعي، نادره؛ ادبيات آهنگين ايران، تهران: روشنفكر، چاپ اول، 1354.
8. تفضلي،‌ احمد؛ تاريخ و ادبيات ايران پيش از اسلام، تهران: سخن، چاپ پنجم، 1386.

9. همايونفرخ، ركن‌الدين؛ سيري در مينياتور ايران، مجلة هنر مردم، شماره 140 و 141، خرداد 
و تير 1353.

10. ون يه ســيون؛ دين ماني در آســياي مركزي و چين، مجلة چيستا، شماره 9 و 10، تهران، 
خرداد و تير 1372.

11. اسماعيل‌پور، ابوالقاســم؛ بازتاب فرهنگي كيش مانوي، پژوهشنامة علوم انساني، شماره 33، 
تهران، 1381.

12. كريســتين سن. آرتور؛ ايران در زمان ساسانيان، ترجمة رشيد يامسي، تهران: دنياي كتاب، 
چاپ نهم، 1377.

13. آسموســن، جي، پي؛ تاريخچة مطالعات مانوي. ترجمة ابوالقاســم اسماعيل‌پور، مجلة آينده، 
شماره 9 تا 12، تهران، سال چهارم، 1367.

14. ابن‌نديم؛ الفهرست، ترجمة محمدرضا تجدد، تهران، اساطير، چاپ اول، 1381.
15. مسعودي، ابوالحسن علي‌بن حســين؛ مروج‌الذهب، ترجمة ابوالقاسم پاينده، جلد دوم، تهران: 

علمي و فرهنگي، چاپ ششم، 1378.
16. طاهــري عراقي، احمد؛ رديه‌نويســي بر مانويت در عصر اسلامي، كشاكش‌هاي مانوي، 
مزدكي در ايران عهد ساساني، گردآورندگان مليحه كرباســيان و محمد كريمي زنجاني اصل، 

تهران، اختران، چاپ اول، 1384.
17. ژ.دومزيل؛ تاريخ ايران، جمعي از ايران‌شناســان اروپا، ترجمــة كاظم عابديني مطلق، تهران: 

فراگفت. چاپ سوم، 1389.
18. بيات، عزيزالله؛ كليات تاريخ و تمدن ايران، تهران: دانشگاه شهيد بهشتي، چاپ سوم، 1368.
19. قريب، بدرالزمان؛ هفته در ايران قديم، مجله‌نامة فرهنگستان. شمارة 3 و 4، ‌تهران، 1376.

20. ميرفخرايي، مهشيد؛ فرشتة روشني، ماني و آموزه‌هاي او، تهران: ققنوس، چاپ اول، 1386.
21. گيرشمن، رومن؛ ايران از آغاز تا اسلام، تهران: علمي و فرهنگي، چاپ هيجدهم، 1386.

22. هوار، كلمان؛ ايران و تمدن ايراني، ترجمة حسن انوشه؛ تهران: اميركبير، چاپ پنجم، 1386.
23. دكره، فرانسوا؛ ماني و سنت مانوي، ترجمة عباس باقري، تهران: فرزان روز، 1380

31 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



علی امینی‌زاده
مدرس دانشگاه حکیم سبزواری
زهره خسروی‌امینی
دبير تاريخ، سبزوار

روش‌هاي آموزش تاريخ؛

ضرورت‌ها و بايدها

آموزشی و پژوهشی بزرگان دینی نیز کمک زیادی 
به معلــم خواهد کرد. امام صــادق)ع( برای تفهیم 
بهتر مسائل علمی بر سؤال کردن تأکید داشت و به 
شاگردانش می‌فرمود: »بپرسید از من، پیش از آنکه 
مرا از دست بدهید« )قاضی نعمان‌بن محمد، 1412: 
292( آن حضــرت برای ایجــاد روح خودباوری و 
استقلال علمی و اعتماد‌به‌نفس در شاگردانش، پاسخ 
به سؤالات علمی را به خودشان واگذار می‌کرد و خود 
پاسخ‌های تکمیلی را با استدلال قوی به آنان آموزش 

می‌‌داد. )منتظر قائم، 1386: 190( 
اگر خوب پرســیدن در دانش‌آموزان تقویت شود، 
یقیناً در پی آن خوب پاســخ دادن نیز آموزش داده 
خواهد شد. این نوع یادگیری، یادگیرنده را به فعالیت 

اکتشافی برمی‌انگیزاند. 

2. روش بحث گروهی 
کار گروهــی و بحث و گفت‌وگــو در کلاس یکی 
دیگر از راه‌های تحقق يادگيري و پیشرفت آن خواهد 
بود. روش بحث گروهی، گفت‌وگويی ســنجیده و 
منظم پیرامون موضوع مورد علاقة مشــترک افراد 

شرکت‌کننده است. )صفوی، 1371: 84(

    مقدمه
برای تقویت یادگیــری دانش‌آموزان و ایجاد انگیزه در آنان، ما 
معلمان می‌توانیم روش‌های آموزشــی خود را به‌گونه‌ای تنظیم 
کنیم که آنان بتوانند هرچه بیشــتر آموخته‌های خود را به یاد 
بیاورنــد و دربــارة اطلاعاتی که ضمن تدریــس درس دریافت 
کرده‌اند فکر کرده و آن‌ها را تجزیه‌و‌تحلیل و طبقه‌بندی کنند و 

خود به شناخت برسند. 
تکیــه صرف بر محفوظات و انتقال اطلاعات و دوری گزیدن از 
آموزش تفکر انتقادی از مهم‌ترین معضلات امروزی تدریس تاریخ 
اســت. اگر هدف ما از تدریس تاریخ، آموزش نقد تاریخی، ایجاد 
وحدت ملی و مذهبی و ارائة الگوهای برجستة تاریخی باشد، باید 
هم در محتوا و هم در روش تدریس و نحوة ارزشیابی درس خود 
از روش‌های دیگری بهره گیریم، زیرا بهره گرفتن از روش کهنة 
ســخنرانی یا روخوانی کتاب از جذابیت این درس كاسته است. 
باید قالب خشــک تدریس را که اغلب به فضای کلاس، کتاب و 
معلم محدود می‌شود شکست و به روش‌های نوین و جذاب روی 
آورد. در این مقاله به بیان شش روش از مهم‌ترین روش‌های نوین 

آموزش، خصوصاً درس تاریخ، به‌طور مشروح پرداخته می‌شود. 

کلیدواژه‌هــا: آموزش تاریخ، دانش‌آموزمحوری، روش پرسش و 
پاسخ، كارگروهي

1. روش پرسش و پاسخ 
 پرسش و پاسخ روشی است که می‌تواند در کلیة 
روش‌های تدریس و فعالیت‌های آموزشــی خصوصاً 
در درس تاریــخ به‌کار رود. مثلًا در مواردی که برای 
دانش‌آموزان فیلم آموزشی نشان داده می‌شود در آغاز 
و پایان فیلم باید فرصتی برای سؤال كردن داده شود. 
همچنین در بازدیدهای علمی نیز استفاده از اين روش 
ضرورت پیدا می‌کند. در جریان طرح سؤال به نکاتی 

باید توجه شود که برخی از آن‌ها عبارت‌اند از: 
الف. سؤال روشن و واضح باشد؛ 

ب. ســؤال حتی‌الامکان مختصر و متناســب با 
پایه‌های تحصیلی شاگردان باشد؛ 

ج. سؤال هدفدار باشد. 
در ایــن روش معلم می‌تواند کمک بســزائی به 
یادگیری دانش‌آموزان کند. بهره‌گیری از روش‌های 

با بحث گروهی، دانش‌آموزان می‌توانند در عقاید و 
تجربیات همدیگر سهیم شوند و همکاری بین خود 
را تقویت کنند، در نتیجــه اعتماد‌به‌نفس آن‌ها بالا 
می‌رود و روحیة نقــادی در آن‌ها ایجاد می‌گردد. از 
طریق بحث گروهی می‌توان، دلهره، اضطراب و هراس 
افراد کمرو و خجالتی را برای صحبت کردن در حضور 

جمع، کاهش داد. 
در ایــن روش، دانش‌آموزان باید قبلًا نســبت به 
موضوع مورد بحث جلســة بعــد مطالعه کنند تا با 

آمادگی بهتري در گروه‌ها حاضر شوند. 
در بحث گروهی، دانش‌آمــوزان می‌توانند از یک 
شخص مطلع یا مهمان استفاده نمایند تا به سؤالات 
آن‌ها پاسخ دهد. منشی گروه که یکی از دانش‌آموزان 
است، نتایج مهم بحث را یادداشت می‌کند تا بحث به 

سرانجام برسد. 

آموزش

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 32



دکتر شــوارتز، یکی از متخصصــان تعلیم‌و‌تربیت، 
درخصوص کاربرد این روش می‌گوید: »من کلاس‌هایم 
را آن‌گونه پیش می‌بردم که شاگردانم از شدت علاقه 
بــه ادامة بحث و گفت‌وگو دربــارة درس قبلی، اجازه 
نمی‌دادند که درس بعدی را شــروع کنم«. )شوارتز، 

)79 :1378
بنا‌بر‌این روش بحث گروهی در درس ایران و جهان 
1 که وقت کافی بــا توجه به حجم مطالب در اختیار 
معلم است، می‌تواند کارایی خوبی داشته باشد، به شرط 
اینکه معلم زمینة اجرای آن را در کلاس فراهم نماید. 

3. یادگیری براساس روش مسئله‌محوری و 
همیاری 

در يك تعريف، آموزش‌و‌پرورش، هم حل مسئله است 
و هم زمینه‌سازی برای حل مسئله. بعضي از معلمان 
معمولاً‌ به دانش‌آموزان شیوة پاسخ‌گویی به پرسش از 
واقعیت‌ها و روش‌ها را نمی‌دهند و آنان را از کاوشگری 
بازمی‌دارند. آموزش براساس مسئله‌محوری ساختاری را 
برای کشف فراهم می‌آورد تا به یاری آن، دانش‌آموزان 
آموخته‌های خویش را درونی سازند و به درک و فهم 

ژرف‌تر دست یابند. )آقازاده و تورانی، 1384: 1( 
یادگیری براساس مسئله‌محوری رویکرد تلفیقی یا 
میان‌رشته‌ای را ترویج می‌کند. یادگیری بر این اساس 
می‌طلبد که دانش‌آموزان بخوانند، بنویسند، پژوهش 
کنند، دست به تجزیه‌و‌تحلیل بزنند و تفکر و محاسبه 
کنند. )همان: 16( اســتفاده از ایــن روش، معلم را از 
محدودیت‌هایی که کتاب‌های درسی در مدارس ایجاد 

می‌کند می‌رهاند. معلم در این ساختار از هر رویداد یا 
حادثه‌ای داخل یا خارج از مدرسه می‌تواند برای طرح 
کردن مسئله‌ای که با زندگی دانش‌آموزان ارتباط دارد 
بهره گیــرد. مثلًا زمانی‌که یک رویداد سیاســی مثل 
انتخابات برگزار می‌شود از جنبه‌های مختلف می‌توان 
مســئله را طرح و آن را تحلیل و بررســی کرد. برخی 
دیوئی،  از نظریه‌پــردازان تعلیم‌و‌تربیت، از جمله جان‌
معلمان را تشــویق می‌کنند که برای بررســی و حل 
مسئله، دانش‌آموزان را باید به گروه‌هایی تقسیم کرد. 
)آلیــس و آلــن، 1386: 14( این روش را اکنون تحت 
عنــوان یادگیری از طریق همیاری می‌شناســیم 
كه نســبت به یادگیری رقابتی و انفرادی مؤثرتر است. 
مهم‌ترین مزیت این روش، افزایش مباحثه بین فراگیران 

و در نتيجه پرورش اعتماد‌به‌نفس در آنان است. 

4. روش ایفای نقش )نمایش( 
ایفای نقش روشی است که می‌توان از آن برای تجسم 
عینی موضوعات و درس‌هایی که برای نمایش مناسب 
باشــند اســتفاده کرد. دانش‌آموزان در ایفای نقش با 
نمایش موقعیت‌های دارای مسئله و سپس بحث دربارة 
آن نمایش، مســایل روابط انسانی را کشف می‌کنند. 
دانش‌آموزان با همدیگر می‌توانند احساسات، نگرش‌ها، 
ارزش‌ها و راهبردهای مشکل‌گشایی را کشف نمایند. 
)جویس و ویــل، 1384: 305( معلــم، برنامه‌ریزی و 
مدیریت برنامة نمایش را به عهده می‌گیرد و در حقیقت 
کارگردان نمایش اســت. این روش به شاگردان کمک 
می‌کند تا احساسات خود را دریابند، بینشی نسبت به 

در ايفاي نقش 
دانش‌آموزان مي‌توانند 

احساسات، نگرش‌ها، 
ارزش‌ها و راهبردهاي 

مشكل‌گشايي را 
كشف نمايند



نگرش‌ها و ارزش‌ها و ادراکات خود به‌دســت آورند و 
موضوع‌های درسی را به طرق گوناگون کاوش کنند. از 
ویژگی‌های ممتاز نمایش این است که مشاهده‌کنندگان 
با عملیات نمایشــی و ایفاگران نقش، ارتباط عاطفی 
برقرار می‌کنند، با هیجان عملیات نمایشی همکلاسان 
خود را می‌بینند و خود را در صحنة نمایش احساس 
می‌کنند. چون تمام حواس دانش‌آموزان برای مشاهدة 
نمایش به‌کار گرفته می‌شود، عمل یادگیری نیز بهتر 
انجام می‌گیرد. )صفــوی، 1371: 107( به‌کارگیری 
این روش در درس تاریخ زمینة مناسبی برای تفهیم 
مسائل تربیتی، آموزشی و اخلاقی است. تجربه نشان 
داده است که فراگیران برای یادگیری مطالبی که خود 
در آن شرکت فعال دارند، بهتر برانگیخته می‌شوند و در 

آن شرکت می‌کنند. 

5. پژوهش انفرادی و گروهی 
این الگو برای آن است که به دانش‌آموزان در تعریف 
مسائل، کشف چشم‌اندازهای مربوط به آن‌ها، گردآوری 
مطالب مربــوط، ایجاد فرضیه‌ها و آزمون آن‌ها کمک 
کند. )همان: 94( معلم جریان گروهی را سازمان داده 
و منظم می‌ســازد و به دانش‌آموزان کمک می‌کند تا 
اطلاعات را یافته و ســازمان دهند. همچنین با کمک 
معلم امکان بحث و فعالیت‌های مؤثر فراهم می‌شود. 
با توجه به این الگو و روش متوجه می‌شویم که نقش 
معلم به‌عنوان رهبر، امری قابل توجه و مؤثر اســت، 
زیرا انجام پژوهشــی که به‌طور منظم و مرتب انجام 
و منتج به نتیجة نهایی شــود بــا راهنمایی و آگاهی 
دادن معلم میسر است. بنابراین لازمة آن راهنمایی 
درست، آگاهی قبلی و تسلط معلم به روش‌های 

پژوهشی است. 
پاسخ به پرســش‌های متعدد دانش‌آموزان از طریق 
پژوهش می‌تواند به یادگیری عمیق و کاربردی کمک 
شــایانی نماید. این کار بایــد در کلاس ارائه و تمرین 
شــود ولي خارج از کلاس انجام گیرد و ســپس روند 
آن پیگیری شود تا نتیجة قابل قبول حاصل گردد. در 
کنار این مسئله باید از کار دانش‌آموزان، حتی 
اگر در سطح ابتدایی است، قدردانی شود زیرا 
آن‌ها را به کوشش و تلاش بیشتر و دلبستگی به درس 
وادار خواهــد کرد و باعــث تحریک حس کنجکاوی 

دانش‌آموزان در سایر مسائل نیز خواهد شد‌.
البته اجــرای پژوهش گروهی و انفــرادی، نیازمند 
به‌وجــود آوردن زمینه‌های پژوهــش و یادگیری در 
دانش‌آموز اســت و باید با دقت و هدفمند اجرا شــود 

وگرنه نتیجة دلخواه حاصل نخواهد شد. 

با یک تحقیــق و پژوهش گروهی می‌تــوان وقایع 
گذشته را به‌طور دقیق مورد مطالعه قرار داد و عوامل 
تشکیل‌دهندة آن‌ها را شناسایی کرد تا مطالب درسی 

بهتر درک شود. 
6. گروه‌های کوچک 

در این روش دانش‌آموزان کلاس به گروه‌هایی تقسیم 
می‌شــوند و هر گروه به‌صورت مســتقل به یادگیری 
می‌پردازد. معلم در این روش فقط نقش هماهنگ‌کننده 
را دارد و این گروه‌ها هســتند که هر يك فعالیت ویژة 
خــود را متفاوت از دیگران انجام می‌دهد )شــریفی و 
کیامنش، 1373: 50( اگر موضوع درس گسترده باشد، 
هر کدام از گروه‌ها می‌توانند در زمینة بخشی از موضوع، 
مطالعه کنند و در پایان با جمع‌بندی یافته‌های تمام 
گروه‌ها، اطلاعات جمعی از موضوع درس، مورد بررسی 
و مطالعه قرار می‌گیرد. به‌عنــوان مثال، برای مطالعة 
یک دورة تاریخی می‌تــوان دانش‌آموزان کلاس را به 
گروه‌هایی تقســیم کرد تا یک گروه مسائل سیاسی، 
گروهی مسائل اقتصادی و گروهی دیگر مسائل فرهنگی 
و اجتماعی را مطالعه کنند و سپس هر گروه نتیجة کار 
خــود را در کلاس عرضه کند. البته این روش نیازمند 
آمادگــی کافی و تهیة مطالبی بــرای مطالعه گروه‌ها 
اســت و در صورتی‌که هدایت صحیحی از جانب معلم 
صورت گیرد می‌تواند به یادگیری کمک کند، خصوصاً 
درکلاس‌هایی که وقت بیشتری در اختیار معلم است. 
نقش معلم در این روش فراهم ســاختن شــرایط و 
امکانات است به‌گونه‌ای که تغییرات مطلوب در رفتار 

دانش‌آموز ایجاد شود. 
استفاده از وسایل کمک‌آموزشی، بردن دانش‌آموزان 
به گردش علمی و نیز تشکیل نمایشگاه‌ تاریخ، از دیگر 
اقداماتی است که از طریق آن‌ها، دانش‌آموزان به درس 
تاریخ علاقه‌مند می‌شوند و جریان یادگیری جدی‌تر و 

پایدارتر خواهد شد.

 منابع

1. قاضی نعمان بن محمد؛ شرح الاخبار، تحقیق سیدمحمدحسین جلالی، قم: مؤسسه نشر اسلامی، 
1412

2. منتظرالقائم، اصغر؛ تاریخ امامت، قم: نشر معارف، 1386
3. صفوی، امان‌الله؛ کلیات روش‌ها و فنون تدریس، تهران: شرکت چاپ و نشر ایران، 1371 

4. شوارتز، د.؛ جادوی فکر بزرگ، ترجمة ژنا بخت‌آور، تهران: انتشارات فیروز، 1378
5. آقا‌زاده، محرم و تورانی، حیدر؛ کاربرد یادگیری مسئله‌محور، تهران: نشر آییش، 1384

6. الیس، ســوزان و الن، سوزان؛ یادگیری از طریق همیاری؛ ترجمة طاهره رستگار و مجید ملکان؛ 
تهران: نشر نی، 1386

8. جویس، بروس و ویل، مارشــال؛ الگوهای جدید تدریس، ترجمة محمدرضا بهرنگی، تهران: نشر 
کمال تربیت، 1384 

9. پاشــا شریفی، حســن‌ و کیامنش، علیرضا؛ شیوه‌های ارزشیابی از آموخته‌های دانش‌آموزان، 
تهران: شرکت چاپ و نشر ایران، 1373

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 34



مقدمه
خواندن يادداشت‌هاي فروغي1 به لحاظ 
اطلاع از آنچه در كنفرانس پاريس بر سر 
ايران رفت، تقريباً تحصيل حاصل است، 
زيرا در روايت‌هاي رســمي و كتاب‌هاي 
تاريخ قبلًا دربارة آن بحث شــده اســت 
و قبل از انتشــار ايــن كتاب هم موجود 
بود. آنچه يادداشت‌هاي فروغي را ممتاز 
مي‌ســازد و خواندنــش را- به‌ويژه براي 
دبيران تاريخ معاصر- لازم مي‌آورد علل 
يا زمينه‌هاي سياسي، اجتماعي، اخلاقي 
و بين‌المللي آن زمان اســت كه موجب 

ناكام ماندن ايران در احقاق حق خود در امر فوق 
شــد و اين زمينه‌ها را فروغي به بهترين وجه در 

يادداشت‌هايش به ما نشان داده است.

كلــيدواژه‌هـــا: كنفرانــس صلــح پاريس، 
محمدعلي‌فروغي، قرارداد 1919

يادداشت‌ها چيست؟
كتاب يادداشت‌ها- در 650 صفحه با ضمائم و 
عكس‌هاي بســيار- حاوي خاطرات روزانة حدود 
2 ســال اقامت فروغي، همراه با هيئت ايراني، در 
پاريس طي سال‌هاي 20-1918 ميلادي )39-

1337 قمري/99-1297 شمسي( است. ماجرا از 

ايران پس از جنگ جهاني اول

درنگي بر يادداشت‌هاي روزانة  محمدعلي فروغي  از سفر كنفرانس صلح پاريس
جعفر رباني

مقاله

اين قرار اســت كه با پايان يافتن جنگ 
جهاني اول در نوامبر 1918 متفقين يا 
دول پيروز اين جنگ )فرانسه، انگليس، 
كنفرانــس صلحي  تــدارك  روســيه( 
را در پاريــس ديدنــد تــا تكليف دول 
شكست‌خورده )آلمان، اتريش و عثماني( 
و در درجــه اول آلمان را روشــن كنند 
و به وضع كشــورهاي خسارت‌ديده نيز 
رسيدگي نمايند.  اين كنفراس از ژانويه 
1919 شروع شد و در ژانويه 1920 به 
پايان رســيد. در اين حال دولت ايران 
- پيش از تشــكيل كنفرانس- هيئتي 
را روانة پاريــس كرد تا با درخواســت عضويت 
در كنفرانــس صلح، طرح دعــوي كند و جبران 
خســارات فراواني را كه ملت ايران از رهگذر آن 
جنگ، ديده بــود، مطالبه نمايد و البته مي‌دانيم 
كه در آن جنگ ايران رسماً بي‌طرف بود. اعضاي 
هيئت عبارت بودنــد از مشاورالملك انصاري 
)وزير خارجه( و پسرش عبدالحسين انصاري 
)كارشــناس  فروغي  محمدعلي  )منشــي(، 
حقوقــي(، ابوالقاســم انتظام‌الملك، ميرزا 
و  بعدي(  علاي  )حسين  معين‌الوزاره  حسين 

آدولف پرني فرانسوي )مشاور وزارت عدليه(. 
تركيب اين هيئت از همان ابتدا ناهنجار شــكل 
گرفت زيرا از دل اختلاف بين رجال سياسي بر سر 

35 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



تعيين اعضا بيــرون آمده بود. اعضاي هيئت پس 
از 37 روز طــي كردن راه‌هاي زميني و دريايي از 
طريق رشت و درياي خزر و قفقاز و درياي سياه و 
استانبول و ... به پاريس مي‌رسند و اسكان مي‌يابند 
و از همان فرداي ورود مي‌نشينند به تهية لوايحي 
براي عرضه كردن بــه كنفرانس صلح كه يكي از 
لوايح، اصــل »تقاضاي عضويــت در كنفرانس« 
بود. تهيــة لوايح حدود دو ماه طول مي‌كشــد و 
در نهايــت چهار لايحه كه حاوي خواســته‌هاي 
متعدد و بعضاً غيرواقع‌بينانة آنان نيز هست تهيه 
مي‌شود. اعضاي هيئت در عين حال از همان ابتدا 
متوجه مي‌شوند كه امكان پذيرفته شدن ايران در 
كنفرانــس صلح بعيد اســت و مانع اصلي آن هم 
دولت انگليس اســت. انگلســتان كه در آن زمان 
ابرقدرت جهان بود و هنوز آفتاب در مستعمراتش 
غروب نمي‌كرد تمايل نداشــت ايران با شركت در 

كنفرانس وجهة بين‌المللي پيدا كند و از اين طريق 
با قدرت‌هاي بزرگ چانه‌زني كند. انگليســي‌ها در 
همان حال البته با دولت ايران محرمانه در مذاكره 
بودند تا جاي پاي خــود را در ايران محكم كنند 
كه در نهايت به قرارداد 1919 دســت يافتند، كه 
خوشــبختانه در اجراي آن نــاكام ماندند. به اين 
عامل اصلي بايد اضافه كنيم، عدم حمايت تهران 
را از هيئتي كه خود به فرانسه فرستاده بود‌ و نيز 
بي‌تجربگي، بي‌عملي و بي‌كفايتي بعضي از اعضاي 
هيئت، كه فروغي خود آن‌ها را مكرر آورده است.

دستاورد هيئت چه بود؟
بــاري، هيئت ايراني علي‌رغم دو ســال حضور 

در پاريــس به خواســته‌هاي خود نرســيد اما 
دســتاوردي داشــت و آن اين بود كه در جامعة 
ملــل، كه در حــال تشــكيل بــود، پذيرفته و 
به‌عنوان اولين كشــور مسلمان نامش ثبت شد و 
تا حدي اعتباري بين‌المللي كســب كرد. به‌نظر 
نگارنده يادداشــت‌هاي فروغي نيز، خود، يكي از 
دستاوردهاي جانبي آن ماجراست كه اكنون پس 
از صد ســال از نگارش آن، در اختيار علاقمندان 

به مطالعة تاريخ معاصر قرار گرفته است.
حــال، قبــل از اينكه به ذكــر جزئياتي از اين 
يادداشت‌ها بپردازيم به موضوعي بايد اشاره كنيم 
كه صرف‌نظر از خاطرات، مي‌تواند ترســيمي از 
اوضاع ايران در آن زمان باشــد. در ضمائم كتاب 
دو مطلب مهم وجود دارد، يكي متن نطق فروغي 
است در كنفرانس صلح پاريس )1919( كه البته 
معلوم نيست فروغي آن را ايراد كرده است يا نه. 

در اين نطق فروغي تاريخ كشور ايران را به زبان 
ســاده براي مخاطبان خود معرفي مي‌كند. چند 
ســطري از آن را مي‌خوانيــم: »مملكت ايران به 
حدي دور و ]مــردم جهان[ از وضع آن ]چنان[ 
بي‌اطلاع هســتند كه هرگاه در باب اين كشــور 
بحث بيشــتري شــود بي‌فايده نخواهد بود... در 
دورة ســيروس ]كوروش[ و داريوش امپراطوري 
ايران از هندوكش تا مديترانه و از خليج فارس تا 
دانوب و سيردريا ]جيحون[ ممتد بود. در دوران 

پارتي‌ها...« و در پايان مي‌آورد:
تاريخ  »ســال 18-1917 )99-1297ش( در 
ايران سابقه ندارد. صدها هزار ايراني از گرسنگي 
مردند. خســارت شهرهاي خراب‌شــده و مزارع 

انگلستان كه 
در آن زمان 

ابرقدرت جهان 
بود و هنوز آفتاب 
در مستعمراتش 
غروب نمي‌كرد 
تمايل نداشت 

ايران با شركت در 
كنفرانس وجهة 
بين‌المللي پيدا 

كند و از اين طريق 
با قدرت‌هاي بزرگ 

چانه‌زني كند

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 36



ويران‌شده به صدها ميليون تومان بالغ مي‌شود... 
يا بر سر ايران چه خواهد آمد؟ )ص 479-487(

اما مطلــب دوم با عنوان »ايــران در 1919« 
نامه‌اي اســت كه فروغي، ظاهراً پــس از نااميد 
شــدن از پيشــرفت كار هيئت و پذيرفته شدن 
در كنفراس صلح، »براي اطلاع خاطر دوســتان 
صدّيق« خود نوشــته اســت. به نظــر من اين 
دوستان صديق احتمالًا اعضاي »لژ فراماسونري 
ايرانيــان« بوده‌اند كه فروغــي هم عضو آن بوده 
اســت. به هر حال اين نامه تصويــر واقعي ولي 
اندوهباري از ايران در آن سال‌ها ترسيم مي‌كند. 
به اصطلاح ادبا، بيت‌الغــزل اين نامه دو عبارتي 
اســت كه فروغي بر آن تأكيد كرده اســت: »... 
ايران افكار عامّه ندارد. اگر افكار عامّه مي‌داشــت 
به اين روز نمي‌افتاد و همة مقاصد حاصل مي‌شد. 
اصلاح حال ايران و وجود آن متعلق به افكار عامّه 
است و اگر بگوييد تعليق بر محال مي‌كني عرض 
مي‌كنم خيلي متأسفم، اما در حقيقت نمي‌توانم 
صرف‌نظر كنم. من از همه وقت خوش‌بين‌تر بوده 
و باز هم خوش‌بين هســتم. امــا اميدم به فضل 
خداوند است نه اسباب ظاهر. )ص 467(« وي در 
پايان نامه نيز مي‌آورد: »ايران اول بايد وجود پيدا 
كند تا بر وجودش اثر مترتّب شود. وجود داشتن 
ايران ]هم[ وجود افكار عامّه اســت. وجود افكار 
عامّه]نيز[ بســته به اين اســت كه جماعتي، ولو 
قليل باشــند، از روي بي‌غرضي در خير مملكت 

كار بكنند و متفق باشند.«          )ص 469(

حاشيه فراتر از متن
اكنــون بپردازيم بــه بيان پــاره‌اي از جزئيات 
يادداشــت‌ها كه اگرچه حواشي سفر است اما از 

متن مهم‌تر است.
فروغــي شــهرهايي را كه ديــده اغلب در يك 
عبارت كوتاه توصيف كرده اســت: رشت شبيه به 
اروپاست )ص 5(. بعضي كوچه‌هاي بادكوبه مثل 
كوچه‌هاي تهران مكثف و مزبله اســت )ص‌11( 
تفليس خيلي شــهر قشــنگي اســت )ص 16( 
اسلامبول ]استانبول[ خيلي بزرگ و عمارات همه 
فرنگي و چندين طبقه اســت. اما كوچه‌ها خيلي 
تنگ است... كثافت شهر هم از تهران خيلي كمتر 
اســت... مســجد اياصوفيه نهايت عظمت را دارد 
و مسجد سپهســالار طهران در جنب آن چيزي 
نيست )ص20( با آن‌كه پاريس را ]قبلًا[ نديده‌ام 
و عظمت و شــوكت آن زياد است ولي مثل اين 

است كه براي من تازگي ندارد )ص35(
فروغي در رسيدن به استانبول متوجه مي‌شود 
كــه در آنجا زن‌ها بي‌حجاب‌اند: »در اســامبول 
زن‌هــاي مســلمين حجاب را موقــوف كرده‌اند 
و صورتشــان تماماً مكشوف اســت... سابقاً هم 
شــنيده بودم كه زن‌هــاي عثمانــي حجاب را 
متروك داشته‌اند.« )ص 26-7(. روشن است كه 
بــراي فروغي، و هركس ديگــر در آن زمان، در 
مقايســه با زن‌هاي ايراني كه در آن زمان روبنده 
داشــتند، باز بودن صورت بي‌حجابي تلقي شود! 
در استانبول فروغي از عثماني‌ها خوشش نمي‌آيد 
و مي‌نويســد: »ضمناً عثماني‌ها هم بيش از آنچه 

تصور مي‌كرديم مزخرف‌اند« )ص24(.

فروغي انگليسي و فروغي ماسون!
مي‌دانيم كه فروغــي را عموماً به دو چيز متهم 
مي‌داننــد: يكي طرفــدار انگليس بــودن و ديگر 
فراماســون بودن. در اين يادداشت‌ها دومي محرز 
مي‌شــود ولي اولي يعني انگليسي بودن او نه تنها 
محرز نمي‌شود بلكه با شــواهد متعدد خلاف آن 
به اثبات مي‌رســد. و اما در مورد فراماســونري، 
مي‌نويسد: »مقاله را تمام كردم. عصر همراه مسيو 
پرني به كوچه كاده نمــره 16 رفتم و وادكار را 
ملاقات كردم... در باب ويزيوز هم با او حرف زدم و 
قرار شد روز ديگر برويم و كارهامان را تمام كنيم« 
)ص 51(. شــايان ذكر است كه ويزيوز مؤسس لژ 
بيداري ايرانيان بوده است. و باز: »بعدازظهر همراه 
مســيو پرني رفتيم و ترتيب فهرســت اسامي لژ 
بيداري ايرانيان را داديم. ... قرار شد صورت مجلس 
معهود و نســخة عرض حال دولت را به كنفرانس 
براي او بفرســتيم كه به شوراي طريقت برساند« 
)ص 55( بايد دانست كه »شوراي طريقت« يكي 
از اركان تشــكيلات فراماسونري است. از اين‌گونه 

شواهد در كتاب متعدد است.
امــا در باب مخالفت فروغي با انگليس به آوردن 
عباراتي بسنده مي‌كنيم: مي‌ترسيم آخر انگليس‌ها 
كلاهمــان را بردارنــد )ص 57(. به هــر حال باز 
انگليس‌هــا نمي‌گذارنــد مــا كاري بكنيم. خدا 
تمامشان بكند )ص 76( معلوم مي‌شود انگليس‌ها 
حضرات طهراني‌ها را خوب رام كرده‌اند و نخواهند 
گذاشــت ما كاري بكنيم. خيانت‌كاري ببينيد به 
چه درجه اســت )ص 82(. »انگليس‌هــا دنيا را 
مي‌خواهند بخورند. آسيا را كه مال خود مي‌دانند، 
اما هندوســتان و مصر منقلب است. خدا كند اين 

فروغي را عموماً 
به دو چيز متهم 
مي‌دانند: يكي 

طرفدار انگليس 
بودن و ديگر 

فراماسون بودن. 
در اين يادداشت‌ها 

دومي محرز 
مي‌شود ولي اولي 

يعني انگليسي 
بودن او نه تنها 

محرز نمي‌شود بلكه 
با شواهد متعدد 

خلاف آن به اثبات 
مي‌رسد

37 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



فرعون هم دماغش ماليده شود. اما ما چه خواهيم 
شد؟« )ص 100(

»انگليس‌ها... در طهران مشــغول انجام مقاصد 
خود مي‌باشند. ما هم هيچ وسيله‌اي براي اينكه 
مردم طهران را مطلــع كنيم نداريم. تلگراف كه 
ممكن نيســت. چاپار كه نيســت...« )ص 112( 
»طهــران هــم كه نوكــر انگليس اســت« )ص 
113(. ضمنــاً اين را هــم مي‌گويد كه: »حقا كه 
فرانســوي‌ها خيلي مهمل‌اند و مخصوصاً پلتيك 
خارجي ندارند، ولي انگليس‌ها فوق‌العاده هوشيار 

و مراقب و فعال‌اند. )ص 137(
گفتيم همة افراد هيئت اعزامي افرادي باكفايت 
نبودنــد و اين واقعيتي اســت كه مــورد گله و 
شــكايت مكرر فروغي قرار گرفته است: »مشاور 
]وزيــر خارجه[ هــم كه جز چــرت زدن كاري 
نمي‌كند و به نظرم حواسش بيشتر مشغول تفرّج 
و عيش اســت.« )ص 63( و »خلاصه مشاور هم 
كه خر وامانده اســت. تا نزديك ظهر خواب است 
بعد برمي‌خيزد درس انگليسي مي‌خواند يا سيگار 
مي‌كشــد.« )ص 66( »در ميان هيئت ما كسي 
كه بالنّسبه عقل موزوني دارد انتظام‌الملك است 
اما چه فايده؟« )ص 72(. »حقيقتاً با اين قســم 
ديپلومات‌ها چگونه كار ايران ممكن است صورت 

بگيرد؟« )ص 74( 

قرارداد 1919
»امروز تلگرافي از رئيس‌الوزرا رســيد مبني بر 
اينكه قــرارداد با انگليس‌ها تمام و امضا شــد... 
اســاس اين است كه مســتخدميني از انگليس 
بگيرند و صاحب منصب براي قشون متحدالشكل 
و قــس علي ذلــك. انگليس‌ها هــم تماميت و 
استقلال ايران را حفظ كنند و پول قرض بدهند. 
چشم حضرات روشن. آخر كار خودشان را كردند. 
اين اندازه وقاحت و بي‌پروايي هم تصور نمي‌رفت 
در ايشــان موجود شــود.« )ص 192( و اضافه 
مي‌كند: »با بي‌حســي ملــت و بي‌حيايي رجال 
مملكت افتادن ايــران در چنگ انگليس حتمي 
بود. ما هم البته كاري نمي‌توانستيم بكنيم چون 

نمايندة واقعي ايران نبوديم.« )همان(

علايق فرهنگي فروغي
محمدعلــي فروغــي دربارة علايــق خودش و 
چگونگي گذران اوقات خود در پاريس نيز فراوان 
مطلب نوشته است. اجمالًا اينكه وي، بنا به مشي 

فيلسوفي و خردورزانه‌اي كه داشته، بيشتر اوقات 
خود را صــرف ديدن و خريدن كتــاب، رفتن به 
موزه‌ها و آرامگاه‌هاي مشــاهير و ديدن نمايش‌ها 
و اپراهاي پاريس، ملاقــات با چهره‌هاي علمي و 
فرهنگــي و البته تا اندازه‌اي هــم تفرّج صنع در 
جمال پريرويان پاريس مي‌كرده است. در واقع اين 
دو سال براي فروغي ســرماية فرهنگي، فكري و 
نگرشي بسياري فراهم كرد به‌طوري كه بايد گفت 
بي‌ترديــد در ديدگاه‌ها و برنامه‌هاي آينده‌اش، كه 
در دورة نخســت‌وزيري پهلوي مجال عمل يافت، 
مؤثر بوده است. اشاره‌اي به موارد گفته شده داريم: 
»رفتم كنار رودخانه يكي از كتاب‌هاي كوويه ]از 
دانشمندان علوم طبيعي[ را به يك فرانك خريدم. 
به كتابفروشــي معمولي رفته سفارش كتاب‌هاي 
ارسطو را دادم.« )ص 100( و بالاخره، بعد از نهار 
بيرون رفته در كنار رودخانه يك ديوان منوچهري 
و يك ديوان پيژن ]شــاعر فرانسوي[ و يك رساله 
از بورنوف راجع به خطوط ميخي خريدم و نزديك 
كتابفروشــي معمولــي رفته منطق پُــر روايال و 
رساله‌اي راجع به ارامنه خريدم. تاريخ ايران ثعالبي 

در واقع اين دو 
سال براي فروغي 
سرماية  فرهنگي، 

فكري و نگرشي 
بسياري فراهم 

كرد به‌طوري كه 
بايد گفت بي‌ترديد 

در ديدگاه‌ها 
و برنامه‌هاي 

آينده‌اش، كه در 
دورة نخست‌وزيري 
پهلوي مجال عمل 

يافت، مؤثر بوده 
است

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان  1395 38



متن عربي و ترجمة فرانسه داشت. آن را هم قبول 
كردم... در مراجعت كتاب اتيك ]اخلاق[ اسپينوزا 

را از كنار رودخانه خريدم...
فروغي گزارشــي هم از ديدارش از قبرســتان 
معروف پرلاشز مي‌دهد. روزي كه يكي از ايرانيان 
مرحوم شــده بود به تشــييع جنازة او مي‌رود و 
در آنجا، و ســپس در پانتئون مقابر بســياري از 
مشــاهير فرانســوي را مي‌بيند از جمله: فرانسوا 
آراگو، راسين، مولير، لافونتن، ولتر، ويكتورهوگو، 
سادي ]ســعدي[ ‌كارنو )عالم فيزيك(، اميل زُلا، 
برتلو )شــيمي‌دان( و لاگرانــژ )رياضي‌دان( )ص 
6-135(. ضمنــاً در جــاي ديگــر خانة توماس 
كارلايــل را هم مي‌بينــد )ص 232(. همان‌طور 
كه قبلًا اشــاره كرديــم وي در اين مدت پاره‌اي 
از مشــاهير زندة فرانسوي را نيز ملاقات مي‌كند 
از آن جمله‌اند ديولا فوآ، همســر مادام ديولافوآ، 
ايران‌شناس )ص 36( بالفور وزير خارجه معروف 
انگليــس )ص 45( آناتول فرانس، پادشــاه نثر 
فرانســه )ص 53( دومورگان باستان‌شــناس و 
ايران‌شــناس )ص60( فلاماريون ستاره‌شــناس 
)ص 140( هانري ماسه، ايران شناس )ص 179( 
كرنسكي، نخســت‌وزير روســية قبل از انقلاب، 
در تبعيــد )ص 116( ژان كوكتــو )ص‌396( و 

مينورسكي، ايران‌شناس روس )ص 282(.
كتاب،  اين  در  نكات چشــمگير  از  يكي 
به‌كار  واژه‌هايي است كه فروغي  از  پاره‌اي 
برده و مي‌تواند بــراي ما كه اكنون يكصد 
تازگي داشته  را مي‌خوانيم  بعد آن‌ها  سال 
باشد. گار= ايستگاه، گران هوتل= گراند هتل، 
موزئوم= موزه، قرن‌الذّهب= خليج شــاخ زرين، 
در كنار اســتانبول، فرانســه‌ها= فرانسوي‌ها، 
ســيروس= كوروش، گزرســس= خشايارشا، 
اســتانبول،  اســامبول=  گزنفون،  گزنوفن= 
پرسدور= دســتورالعمل و آيين‌نامــه، انترويو= 
مصاحبــه، حَمَل= فرورديــن، طيمس= روزنامه 
تيمز، ورسايل= ورساي، گروعملجات= اعتصاب 
روان‌شــناختي،  پســيكولوژيك=  كارگــران، 
كنترات= پيمان. ضمناً وي بسياري از كلمات را 
به همان صورت لاتيني خود نوشــته زيرا معادلي 
 inertie براي آن‌ها نيافته است؛ از آن جمله است
)اينرســي( كه به‌معني مقاومت در برابر حركت يا 
كاهلي است و در اصل از اصطلاحات علم مكانيك 
اســت. اين دو نكته را هم اضافه كنيم كه فروغي 
تغيير ساعت زمستاني به تابستاني را، كه ما تازه در 

چند دهة اخير به آن عمل مي‌كنيم، و چه بحث‌ها 
بر سر آن داشــته‌ايم،‌ در پاريس شاهد بوده است 
)ص 63( و همچنين دست زدن براي  تشويق كردن 

)ص‌129( و البته مواردي ديگر از اين دست را.

سخن آخر
يادداشــت‌هاي فروغــي كتابــي خواندنــي و 
عبرت‌آموز است و مي‌تواند فرد ايراني را به تأمل 
در گذشــته و امروز خــود وادارد. در اين كتاب 
فروغي را به‌مثابه ديدبانــي مي‌بينيم كه در مرز 
ميان ايــران و غرب )اروپا( ايســتاده و نظاره‌گر 
احــوال هر دو طرف اســت. يك طــرف ايراني 
درمانده و در حال غرق شدن در فقر و نابساماني 
و بي‌دولتــي و در طرف ديگــر اروپايي از جنگ 
درآمــده اما پرانــرژي و فعال بــراي درانداختن 
طرحي نو بــراي آينده. با اين حــال فروغي در 
وراي ايــن درماندگي ايران، روزنه‌هايي از نور هم 
مي‌بيند كه مي‌توان گفت مي‌تواند ناشي از خوض 
او در حكمت و فلســفه و تاريــخ و ادبيات ايران 
باشد و شايد هم ناشــي از تجربه‌اي كه در دورة 
مشروطه، در دو دهه قبل از آن از سر گذرانده و 

حركت بزرگ ايرانيان را شاهد بوده است.
نكته‌اي كه در اين كتاب چشم‌گير است اينكه در 
آن هيچ نشانه يا بازتابي از وضعيت اقشار و طبقات 
مردم ايران در آن‌ سال‌ها ديده نمي‌شود. نه علما، 
نه بازرگانان، نه كشــاورزان، نه روزنامه‌نگاران و نه 
حتي نشاني از طبقة اشــراف. اين در حالي است 
كه در دو دهه قبل از آن، همة اين اقشار و طبقات 
در صحنــة مشــروطه حاضر شــده و جلوه‌هايي 
شــگفت‌انگيز از آگاهي و رشادت و آزادي‌خواهي 
از خود نشــان داده بودند، و در واقع همان چيزي 
را كه فروغي اينك ديگــر نمي‌ديد، يعني »ملت 
ايران« را در صحنة جهاني به عرصه درآورده بودند. 
واقعاً چه شــده بود، و به‌ويژه جنگ اول جهاني با 
ايران چــه كرد كه همة آن ‌آثار در اين زمان محو 
شده بود؟ شــايد بي‌جهت نبود كه وقتي كودتاي 
انگليسي سوم اسفند )1299( رضاخان اتفاق افتاد، 
بسياري از نخبگان مملكت، و حتي خود فروغي، 

به آن تمكين كردند و شد آنچه شد.

 پي‌نوشت‌ها

1. يادداشــت‌هاي روزانة محمدعلي فروغي از سفر كنفرانس 
صلح پاريس 1920-1918. به كوشــش محمد افشين وفايي، تهران: 

نشر سخن، چاپ اول، 1394.

39 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



تاريخ ايران

فرهاد پروانه
سرگروه تاريخ منطقة گواور
farhad.parvaneh@yahoo.com

وزيري كه بيشترين اصلاحات 

را در عهد مغول انجام داد!

نگاهي به شخصيت رشيدالدين فضل‌الله همداني

       چكيده
يكي از بزرگ‌ترين شخصيت‌هاي تاريخ ايران در 
است.  همداني  فضل‌الله  رشيدالدّين  مغول،  عهد 
او را از برجســته‌ترين دانشــمندان، مورخان و 
سياستمداران ايران در اواخر قرن هفتم مي‌دانند. 
اقتدار وي از زماني آغاز شــد كه غازان، ايلخان 
مغول، متوجة شايستگي وي شد و او را به وزارت 
خويش برگزيد. با به وزارت برگزيده شدن اين فرد 
فرهيخته كه مرد سياست، مديريت، دين، فلسفه، 
طب، تاريخ، تأليف و انشا بود و به زبان‌هاي فارسي، 
عربي، تركي، مغولي و عبري تســلط و آشنايي 
داشــت، اقدامات بسيار ارزشــمندي به‌منظور 
اعتلاي فرهنگ و تمدن اين ســرزمين كه در پي 
حملات مغول‌ها رو به افول نهاده بود، انجام گرفت. 
آنچه امروزه از ســوي تاريخ‌نگاران »اصلاحات 
غازان‌خاني« نام گرفته است، به ياري دورانديشي 
و باريك‌بيني اين خواجه صورت پذيرفت. نيز با 
ياري و مشاورت وي بود كه نظم نويني در سپاه، در 
بهبود وضع مالي كشور، در تأمين امنيت قضايي، 
در ثبت حقوق مالك و زارع، در رونق اقتصاد، در 
آبادي اراضي و به‌طور كلي در اصلاح وضع عامة 

مردم به‌وجود آمد.

مغول،  اصلاحات،  رشــيدالدين،  خواجه  كليدواژه‌ها: 
غازان

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 40



 مقدمه
خواجه رشيدالدين فضل‌الله، كه در برخي 
از كتاب‌ها به او رشيدالحق و رشيدالدوله نيز 
گفته‌اند، در همدان ديده به جهان گشــود. 
وي مؤلف جامع‌التواريــخ و از تاريخ‌نگاران 
بزرگ ايران در سدة هفتم است. كارل يان، 
جهان  تاريخ‌نويس  نخستين  را  رشيدالدين 
دانسته اســت، زيرا آثار وي منبعي مفصل 
براي بررسي تاريخ مغولان است. او در طول 
زندگي خود در رشته‌هاي مختلف، آثار بديعي 
را در حوزه‌هاي تاريخ، معارف ديني )تفسير(، 
علوم قرآني، احكام و اندكي در طب و آيين 
مملكت‌داري به گنجينة هنر و دانش ايران 
تقديم كرد. وي كــه در روزگار فرمانروايي 
غمبــار ايلخانان مغول مي‌زيســت با نبوغ 
و مهارت خود در دانش پزشــكي توانست 
به دربار ســلطان مغول، اباقاخان، راه يابد. 
هوشمندي‌اش ســبب گرديد تا در روزگار 
گيخاتو و ارغون نيز مورد ارج و احترام باشد 
بدان‌گونه كه علاوه بر طبابت، رســيدگي به 

برخي امور ديواني را نيز بر عهده گرفت. 
نفوذ،  قدرت،  وجود  با  رشيدالدين  خواجه 
ثروت و افتخاراتي كه داشــت از ســعادت 
كامل برخوردار نبود. دشمنانش به او حسد 
مي‌ورزيدند و بــا حربة دروغ و افترا همواره 
درصدد آسيب رساندن به او بودند، سرانجام 
نیز، در آغاز دورة‌ ابوسعيد بهادر )717 هـ .ق(، 
سعايت بدخواهان، به‌ويژه خواجه علي‌شاه كه 
كارگر  به خواجه حسادت مي‌ورزيد  همواره 
افتاد. در نتيجه سلطان ابوسعيد خواجه رشيد 
را از مقام صدارت خلع و او را متهم كرد كه 
به همراه پسرش خواجه ابراهيم، الجايتو را 
با ســم به قتل رسانده‌اند! كار به اينجا ختم 
نشــد و ســرانجام بدخواهي‌ها بر سلطان 
ابوســعيد طوري تأثير كرد كه او نابخردانه 
حكم قتل اين دانشمند فرزانه را صادر كرد. 
بدين‌ترتيب خواجــه را كه در آن عهد، 73 
سال داشت و مردي سالخورده بود، به‌ طرز 
فجيعي در جمادي‌الاولي 718 هـ .ق در تبريز 
به قتل رساندند، اگرچه دانش و شخصيت او 
را نتوانستند بكشند. با كشته شدن خواجه، 
ـ  يادگار ارزشمند و ارزندة او بنای رَبع رشيدي‌

نيز سرنوشتي جز نابودي نيافت.
نگاهي گذرا به تاريخ صدسالة دورة ايلخانان 

)756ـ 656 هـ . ق( نشــان مي‌دهد كه از 
آغاز تشكيل دولت ايلخانان در ايران، يعني 
از هلاكوخان تا زمان اقتدار اين دوره يعني 
غازان و سپس الجايتو و ابوسعيد بهادر، این 
ديوان‌سالاران و اهل قلم بودند که به تثبيت 
حكومت آنان پرداختند. البته با پذيرش دين 
اسلام توســط غازان عنصر وزارت جايگاه 
خاصي يافت. در دوران سه ايلخان فوق نقش 
وزرا در امور مملكت بسيار مهم‌تر و كليدي‌تر 
شد، به‌طوري كه اقدامات آن‌ها موجب يك 
رشته اصلاحات وســيع و دامنه‌دار در امور 
كشور گرديد كه به گفتة نخجواني، نويسندة 
دستورالكاتب، اين اصلاحات تا آغاز سلطنت 
.ق( نيــز تا حدودي  ‌ـ جلايريــان )762 ه
باقي بوده اســت. )نخجوانــي، 35:1971( 
ايــن اصلاحات در زمان غــازان و به ياري 
رشيدالدين فضل‌الله وزير دوم ايلخان صورت 
گرفت. كه در اينجا لازم اســت مختصري از 

آن بیان گردد. 

اصلاحات اقتصادي و تجديدنظر در 
سازمان اداري

تبديل  با هدف  غازان  اقتصادي  اصلاحات 
اقتصاد شهرنشيني  به  چادرنشيني  اقتصاد 
صورت گرفت. بنابراين خواجه رشيد به‌عنوان 
مجري درصدد برآمد تــا مالكيت ارضي را 
تقويت نمايد، سيستم مالياتي را سر و سامان 
كند،  لغو  را  غيرقانونــي  ماليات‌هاي  دهد، 
ماليات‌هاي قانوني و موعد آن را مشــخص 
سازد و از خودسري متصديان وصول ماليات 
و بيدادگري‌ها و رشــوه‌خواري‌ها جلوگيري 
به عمــل آورد. وي در مكتوبي به فرزندش 
شهاب‌الدين ســفارش نمود كه »عاملان را 
در معنا، ميخ‌هاي مملكت گرفته‌اند و نشايد 
كه ميخ‌ها ضعيف باشــد. تا خيمة مملكت و 
سايه‌بان حشمت حكام را استحكامي باشد 
و عامل ســير باشــد، از مال رعيت دست 

خواجه رشيد به‌عنوان مجري درصدد برآمد تا مالكيت 
ارضي را تقويت نمايد، سيستم مالياتي را سر و سامان دهد. 
ماليات‌هاي غيرقانوني را لغو كند، ماليات‌هاي قانوني و موعد، 
آن را مشخص سازد و از خودسري متصديان وصول ماليات و 

بيدادگري‌ها و رشوه‌خواري‌ها جلوگيري به عمل آورد

41 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



كوتاه دارد و به هر چيز حقيري طمع نكند« 
)رشيدالدين فضل‌الله، 1945: 22(

اهم اصلاحات غازان و خواجه رشــيد به 
شرح زير بود:

سر و سامان دادن به وضع ماليات كشور: 
غازان دستور داد تا بيش از دو سال از رعيت 
ماليات نگيرند و به هــر ولايتي يك مأمور 
به‌نام مستوفي فرستاد تا املاك و آبادي‌هاي 
آن ناحيه را مميزي نمايد )خواندمير، 1362: 
128( و براي جلوگيــري از غرض‌ورزي در 
دريافت ماليات فرمان داد كه ماليات غلات 
را در دو نوبــت معين، يعنــي از اول تا 22 
فروردين يــا از اول تا 20 مهر، يا يك نوبت 
دريافت دارند. حتي در مورد مناطق گرمسير 

و سردسير دستورات خاصي داد.
غازان مواجب مأمــوران مالياتي را دقيقاً 
مشخص كرد و براي سال مالي تقويم تازه‌اي 
از روي سال خورشــيدي تدوين نمود كه 
پايان ســلطنت  تا  تقويم غازاني  به‌‌عنوان 
غازان  فرمان  به  داشــت.  اعتبار  ايلخانان 
در هر دهكده، لوحي فلزي يا سنگي نصب 
گرديد كه روي آن ميزان ماليات قيد شــده 
بود. در دهكده‌هاي مسلمان‌نشين اين لوح 
بر ديوار مساجد و در دهكده‌هاي مسيحي 
و يهودي‌نشين بر ديوار كليساها و كنيسه‌ها 

نصب مي‌شد. )همان: 264(.
مبارزه با رباخواري: با تشويق خواجه رشيد، 
غازان فرماني را صادر و رباخواري و منفعت 

دادن پول را اكيداً ممنوع کرد.
اصلاح ضراب‌خانه: چون عيار ســكه‌ها در 
تمام شهرها يكسان نبود به امر ايلخان همة 
يكنواخت گرديد  سكه‌ها در سراسر كشور 
و بر روي ســكه‌ها نام ولايتي كه سكه‌ها در 
آن ضرب شده بود، نام سلطان، آيات قرآن 
و اسامي دوازده امام)ع( زده شد. همچنين 
به‌منظور آســان نمودن تجــارت، اوزان و 
مقياســاتِ سراسر كشــور با اوزانِ تبريز 
يكســان و فرمانی صادر شد كه در تمامي 
كشــور وزنه‌ها را از آهن بسازند و مهري بر 

روي آن ضرب كنند تا تقلبي روي ندهد.
در زمينة قضايي، با حمايت و پشــتيباني 
خواجه رشــيد، غازان به اصلاحات قضايي 
گسترده‌اي دست زد. براي جلوگيري از جعل 
اســناد فرمان داد كه از هر سند رونوشتي 

تهيه كرده در محلي نگاهداري كنند. مجازات 
صدور اسناد جعلي حتي براي باسقاقان مرگ 
بود. علاوه بر اين دفتر ثبت و اسناد و املاك 
در سراسر كشور ايجاد شد كه در اين دفاتر، 
املاك شخصي و املاك موقوفه ثبت شده بود 

)رشيدالدين فضل‌الله، 1945، ج 2: 1540(
در زمينة نظامي نيز اصلاحاتي صورت گرفت. 
در ميزان و نحوة پرداخت مواجب سپاه نظم 
تازه‌اي ايجاد شــد. خواجه همچنين شيوة 
تحويل اسلحه به لشكريان را تغيير داد و از 
تماس مستقيم سپاه با مردم جلوگیری نمود.

ساماندهي امور كشاورزي، دامداري و 
صنعت

با تشويق خواجه رشيد دولت به سنت‌هاي 
كهن كشاورزي به‌عنوان پاية سعادت مملكت 
روي آورد )لمبتون، بي‌تا: 195( و براي بهبود 
وضع كشــاورزان و بازگشــت زارعان به 
گرديد  تعديل  مالكانه  بهرة  روستاهايشان، 
و عوارض و ماليات‌هاي مكرر حذف شــد و 
اراضي و مزارع ديواني نيز به افراد واگذار 
شد. رشيدالدين عوامل توليد، مانند بذر و 
چاپار براي زراعت و وســايل كشت را بين 
زارعان تقسيم نمود و اقدامات دامنه‌داري 
براي احياي شــبكه‌هاي آبياري انجام داد، 
نيز به تشويق او غازان به هر شهر و ولايت 
عمارتــي ايجاد كرد كه انهــار و كهريزها 

)کاریز( جاري نمود. )همان(
وي از جمله در حلّه نهري بزرگ به‌نام نهر 
غازاني ايجاد نمود و در آن آب را به مشهد 
مقدس اميرالمؤمنين)ع(، امام حسين‌)ع( و 
گردانيد  روانه  كربلا  دشت  صحراي  تمامت 
نواحي خشك  به‌منظور مشروب ساختن  و 
در حدود مقبــرة حضرت ابوالفضل)ع(، نيز 
از فرات  نهر ديگري  دستور جاري ساختن 
را داد كــه به نهر غازاني ســفلي معروف 
شــد )رشــيدالدين فضل‌الله، 1945، ج 2: 
نهرها موجب رونق  اين  ايجاد  994ـ 992( 

كشاورزي در اين مناطق گردید.
خود خواجه رشيد در نامه‌اي به فرزندش، 
كه حاكم روم ]آسياي صغير[ بود، امر كرد 
نهري از شطّ فرات در ناحية ملاطيه احداث 
كند و اراضي اطراف آن را مزروع و مسكون 
سازد. در اين مكتوب از فرزندش خواست، 

روش خواجه رشيد 
در آباد كردن 

سرزمين‌ها بدين 
صورت بود كه پس 

از سرمايه‌گذاري 
و تأمين مخارج و 

هزينه‌هاي رعايا و 
دهقانان، در هنگام 
بازدهي زمين‌ها و 
باغ‌ها، آنان را در 

مقداري از محصول 
و منفعت آن شريك 

مي‌كرد

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 421395



به جهت بندگــي غازان، بر آن نهر ده قريه 
بنيــاد فرمايد و رعايا از اطــراف بلدان... 
جمع كند و همــه را تخم و عوامل و ثقاري 
بدهد  موكله  و  بي‌تا: 148(  )پطروشفسكي، 
تا از ســر فراغ بال و رفاهيت اموال و... به 
زراعت و عمارت مشــغول گردند. )همان: 

)222
خواجه در نامة ديگري كه به خدمتگزاران 
خود در ديار بكر نوشته مي‌نويسد كه معتمد 
خويش ركن‌الدين مســعود را به آن ناحيه 
مي‌فرســتد تا براي او در حدود موصل نهر 
و قريه احداث كند. رشــيدالدين به‌منظور 
احياي كشاورزي اين منطقه مبالغ هنگفتي 
)حدود 70 تومان يا 700000 دينار( براي ترميم 
كارون صرف نمود. علاوه بر اين سراج‌الدين 
دزفولي را به خوزستان فرستاد و امر داد تا 
ولايت هويزه را آباد سازد و كردها و اعراب 
و لرها را در آنجا اســكان دهد و همچنين 
اعلام كند كه هر كس در آنجا درخت خرما 
و مشجّرات ديگر بنشاند از تخفيف مالياتي 
بهره‌مند خواهد شد. )رشيدالدين فضل‌الله، 

1945: 246 و 247(
روش خواجــه رشــيد در آبــاد كردن 
ســرزمين‌ها بدين صورت بــود كه پس از 
سرمايه‌گذاري و تأمين مخارج و هزينه‌هاي 
رعايا و دهقانان، در هنگام بازدهي زمين‌ها 
و باغ‌ها، آنــان را در مقداري از محصول و 

منفعت آن شــريك مي‌كرد. در يك مورد، او 
پنج قطعه زمين در ولايت دســتباد از مالكان 
خريد. آنگاه ســفارش كرد كه پنج هزار نخل 
خرماي خوب از ولايت هويــزه به آنجا حمل 
كنند و ده نفر دهقان كاردان براي كاشــت و 
آبياري درختان ميوه و نخل‌ها از هويزه به آنجا 
فراخواند و براي آن‌ها محلي در حوالي زمين‌ها 
ساخت، تا در آنجا سكونت گزينند و دستمزد 
آن‌ها پيش از محصول دادن درختان و پس از 

آن را معين كرد.
به تشــويق او غازان فرمود »تا از همه ممالك 
انــواع درختان ميوه‌دار و رياحين و حبوبات كه 
در تبريز نبود... نهال و شــاخ آن پيوند كردند و 
بُذور آن بياوردند« همچنيــن به ولايات بعيد، 
از هندوختاي و غيره، ايلچيان فرستاد تا تخم 
چيزهايي را كه مخصوص به آن ولايت اســت 

بياورند. )همان: 207(
در زمينة دامداري و پرورش طيور نيز خواجه 
رشيد ســرمايه‌گذاري كرد. وي تنها براي ربع 
رشيدي، هزاران دام و صدها هزار طيور )مرغ، 
اردك، غاز و...( و هزاران درازگوش و غيره وقف 

كرده بود.
در زمينة صنعت، خواجه رشيد تعدادي كارگاه 
در تبريز احداث كــرد و صنعتگران از نواحي 
گوناگون اســتخدام نمود، تا در اين كارخانه به 
كار اشتغال ورزند. وي در نامه‌اي كه براي يكي 
از فرزندان خود موســوم به سعد‌الدين، حاكم 

43 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



قنسرين و عواصم، نوشت از او خواست كه 
پنجاه صنعتگر صوف باف از انطاكيه وسوس و 
طرسوس و بيست نفر صوف باف از قبرس، به 
لطف و مواسات و نه زور و زجر، به دارالسلطنه 

تبريز اعزام كند.
 همچنين مقدار دويســت و پنجاه تومان 
غازاني به تجار ســپرده بود تا با آن تجارت 
كنند و اسامي آن تجار را نيز در دفتري ثبت 

كرده بود. )همان: 354، 352، 288، 253(

 زنده كردن سيستم اقطاع
در اين زمينه خواجه رشيد، غازان را تشويق 
به زنده كردن اقطاع بــراي نظاميان نمود. 
اراضي اقطاع، اكثراً در نقاطي قرار داشتند 

كه قرارگاه سپاه يا مسير حركت لشكر بود.
رشيدالدين در شرح »اقطاع به لشكر مغول« 
مي‌نويسد كه غازان انديشيد: مصلحت در آن 
است كه در ممالك و ولاياتي كه بر راه گذر 
لشكر يا ييلاق و قشلاق ايشان افتاده و دائماً 
در آن ولايت بي‌راهــي مي‌كنند و به تغلّب 
ديه‌ها رعايا به‌دست خرو مي‌گيرند، تمامت به 

اقطاع به لشكر دهيم.«

امنيت راه‌ها
از ديگر اقدامات غازان كه به همت خواجه 
رشــيد صورت گرفت، امن كــردن راه‌ها و 
جلوگيري از حق اقامت لشكريان و مأموران 
مالياتــي در خانة رعايا بود كــه همواره با 

زياده‌روي‌ها و سوءرفتار مغولان همراه بود.
 غازان به‌منظور توسعة تجارت، دسته‌هاي 
راهزنان و غارتگــران را كه موجب ناامني 
مي‌شــدند نابود كرد و براي امنيت راه‌ها از 
راهداران امين استفاده نمود؛ بدين‌صورت كه 
از هر چارپايي مقداري معين، حق راهداري 
مي‌گرفت و در عوض امنيت جان و مال او را 

تضمين مي‌كرد.

ايجاد سازمان پست
به فرمان غازان در هر سه فرسنگ فاصله، 
جهت ايلچيان يا فرستادگان ايلخان، يامخانه 
يا چاپارخانه‌اي ايجاد شــد و در هر يامخانه 
پانزده اسب فربه نگهداري مي‌شد. يامچيان 
وظيفه داشتند تا نامه‌ها را از يك يامخانه به 
يامخانة بعدي برسانند و به همين ترتيب عمل 

شود تا نامه‌ها به مقصد برسد. يامچيان روزانه 
6 فرســنگ راه مي‌رفتند. براي مثال فاصله 
بين خراسان و تبريز را طي 3 الي 4 روز طي 

مي‌كردند. )آيتي، 1371: 367(

تجديدنظر در سازمان علمي و آموزشي
بزرگ‌ترين بنياد علمي و آموزشي در زمان 
غازان توســط خواجه رشيدالدين در تبریز 
تأسيس شد. اين بنياد علمي و آموزشي، رَبع 
تأسيسات  ربع رشيدي  داشت.  نام  رشيدي 

زيادي داشت كه عبارت بودند از:
روضه

روضه شــامل دو مسجد بود. يكي مسجد 
صيفي )تابســتاني( كه نماز عيدين و نماز 
جمعه و نيز جلســات درس‌هاي علوم، در 
تابســتان، در آن برگزار مي‌شــد؛ ديگري 
مسجد شتوي )زمستاني( كه در زمستان در 
آن نماز، درس‌هاي علوم و تفسير و حديث 

برگزار مي‌شد.
خانقاه

خانقاه محل سكونت شيخ‌ها و صوفي‌ها بود 
و داراي امكاناتي چون محل ســماع، صرف 

غذا و... بود.
دارالضيافه

براي پذيرايي از كاركنان ربع رشيدي و نیز 
مسافران و مهمانان محلي به‌نام دارالضيافه 
)خانه مهمان( ايجاد شده بود. دارالضيافه داراي 
دو ساختمان دو طبقه بود که یک ساختمان 
براي ساكنان ربع رشيدي و ساختمان ديگر 
براي مسافران در نظر گرفته شده بود. مسافران 
دارالضيافه سه دســته بودند:‌1. مهمانان و 
مسافران عالي‌رتبه كه در سراي شاهنشاهي 
اسكان مي‌يافتند. 2. مسافران معمولي كه مدت 
اقامت آنان حداكثر سه روز بود. 3. مسافران 
فقير و درراه‌مانده. محل اســكان اين‌گونه 
اقامت آن‌ها حداكثر  مسافران جدا و مدت 

سه روز بود.
دارالضيافه از عموم مردم تبريز و ساكنان 
ربع رشيدي پذيرايي مي‌كرد. در وقف‌نامة ربع 
رشيدي تمام شب‌هاي ماه رمضان به هنگام 
افطار، عيدين، ميلاد پيامبر)ص( و... از اجناس 
و مواد خوراكي كه مورد مصرف ربع رشيدي 
بود ذكر شده است. )اميدياني، سال هفتم: 54(

دارالشفا

از ديگر اقدامات 
غازان كه به همت 

خواجه رشيد 
صورت گرفت، 

امن كردن راه‌ها و 
جلوگيري از حق 

اقامت لشكريان و 
مأمورين مالياتي 

در خانة رعايا 
بود كه همواره 

با زياده‌روي‌ها و 
سوءرفتار مغولان 

همراه بود

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 441395



دارالشفا شامل يك واحد مجزا بود كه در آن 
پزشــكان به درمان بيماران و تعليم علم طب 
مشغول بودند. اين پزشكان دو دستة تمام‌وقت 
و نيمه‌وقت، بودند. پزشــكان تمام‌وقت شامل 
يك پزشك، يك پزشكيار امراض عمومي، يك 
نفر كحّال )چشم‌پزشك( و چند مجبّر )جراح و 
شكسته‌بند( بودند. پزشكان صبح‌ها به تدريس 
و بعدازظهرها، به‌غير از دوشنبه و پنج‌شنبه، به 
مداواي كاركنان ربع رشيدي مي‌پرداختند. اين 
پزشكان همچنین به‌طور تمام‌وقت در خدمت 
ساكنان ربع رشيدي بودند و حق كار كردن در 

بيرون ربع رشيدي را نداشتند.
در كنار اين پزشــكان، يك نفر پزشــكيار 
)مُعيد( قرار داشت كه در امر تدريس و مداوا 
بهترين  به پزشــك كمك مي‌كرد. آن‌ها در 
صالحيه  يعني  رشــيدي  شهرستان  محلات 
زندگي مي‌كردند. پزشكان نيمه‌وقت نیز بودند 
که از كشورهاي بيگانه به تبريز مي‌آمدند. اتاق 
مخصوص نداشــتند و محل سكونت آن‌ها در 

كوچة معالجان بود.
بيمارستان ربع رشيدي داراي دو قسمت بود 
كه در يك قسمت بيماران معمولي و در قسمت 
ديگر آن بيماراني كه امراض واگيردار داشتند 

بستري مي‌شدند.
داروخانه نيز در نزديكي دارالشــفا بود. در 
وقف‌نامة ربع رشــيدي به صدها خمرة بزرگ 
دارو كه در محل داروخانه ربع رشــيدي قرار 
داشته اشاره شده است. در هر يك از خمره‌ها، 
براي مصارف چند ســال  داروهاي گوناگون 
ذخيره شده بود. بر روي هر يك از خمره‌ها با 

برچسب نام داروها نوشته شده بود.
دارالمساكين

دارالمساكين در داخل ربع رشيدي نبود، بلكه 
متصل به آن بود. در اين محل روزانه به صد نفر 
از فقرا و مساكين تبريز يك وعده غذا مي‌دادند 
و از فقراي مســافر هــم پذيرايي مي‌کردند. 

)رشيدالدين فضل‌الله، 1351: 145ـ 143(
كتابخانة ربع رشيدي

اين كتابخانه در دو طرف گنبد بزرگ احداث 
شــده بود و صدها جلد قرآن بسيار نفيس در 
آن نگهداري مي‌شــد. كتاب‌هاي موجود در 
كه  كتبي  بود،  شده  فهرست‌برداري  كتابخانه 
وارد كتابخانه مي‌شد توسط متولي مُهر مي‌شد 
و فهرست كتاب‌ها نيز در اختيار مراجعان قرار 

داشت تا از كتب موجود كتابخانه آگاه شوند.
شيوة استفاده از كتابخانه به اين صورت بود كه 
دانشجويان و مدرسان بايد كتب مورد نياز خود 
را در »قرائت‌خانه« مطالعه مي‌كردند. كسي كه 
مي‌خواست كتابي را از كتابخانه بيرون آورد بايد 
مبلغي معادل قيمت آن كتاب به وديعه مي‌گذاشت. 
مدت امانت كتاب حداكثر يك ماه بود و پس از 
آن بايد كتاب را به كتابخانه باز می‌گرداندند. افراد 
مختلف خارج از ربع رشــيدي و حتي تبريز نيز 
مي‌توانستند، منوط بر اين كه كتاب را از تبريز و 
 حومه آن خارج نكنند، از كتابخانه استفاده نمايند. 

)همان: 197 و 198(

 منابع

1. آشتياني، اقبال، عباس؛ تاريخ مغول، تهران: انتشارات اميركبير، چاپ سوم، 1347.
2. آيتــي، عبدالمحمــد؛ تحرير تاريخ وصاف، تهران: انتشــارات مطالعات و تحقيقات 

فرهنگي، چاپ دوم، 1371.
3. اشــپولر، برتولد، تاريخ مغول، ترجمة محمود ميرآفتاب، تهران: انتشارات اميركبير، 

.1356
4. اميدياني، سيدحســن؛ ربع رشيدي، مجتمع بزرگ وقفي، علمي و آموزشي در تبريز، 
فصل‌نامة وقف ميراث جاويدان، تهران: انتشــارات سازمان اوقاف و امور خيريه، شماره 3، 

سال هفتم.
5. بروشــكي، محمدمهدي؛ بررســي روش اداري و آموزشی ربع رشيدي، مشهد: 

آستان قدس رضوي، چاپ اول، 1362.
6. پطروشفســكي، ايليا؛ كشاورزي و مناسبات اراضي ايران در دورة مغول، ترجمة 

كريم كشاورز، جلد اول، تهران: مركز تحقيقات و مطالعات، بي‌تا.
7. خواندميــر، غياث‌الدين؛ حبيب‌السير، زير نظر محمد دبير سياقي، جلد سوم، تهران: 

انتشارات خيام، چاپ دوم، 1362.
8. خواندمير؛ دســتورالوزراء، با تصحيح و مقدمة ســعيد نفيســي، تهران: انتشارات 

كتابفروشي اقبال، چاپ دوم.
9. رشــيدالدين فضل‌الله همداني؛ تاريخ مبارك غازاني، به اهتمام كال يان، اصفهان: 

انتشارات نشر پرسش، چاپ دوم، 1368.
10. رشيدالدين فضل‌الله همداني؛ ســوانح الافكار، به كوشش محمدتقي دانش‌پژوه، 

تهران: انتشارات كتابخانة مركزي دانشگاه تهران، بي‌تا.
11. رشــيدالدين فضل‌الله؛ جامع‌التواريخ، به كوشــش دكتر بهمن كريمي، جلد دوم، 

تهران: انتشارات اقبال، چاپ سوم، 1367.
12. رشــيدالدين فضل‌الله؛ مكاتبات رشيدي، گردآوري محمد ابرقو، به اهتمام محمد 

شيخ، لاهور، انتشارات پنجاب، 1945.
13. رشــيدالدين، فضــل‌الله؛ وقف‌نامة ربع رشيدي، به كوشش مجتبي مينوي و ايرج 

افشار، تهران: انتشارات انجمن آثار ملي، چاپ اول، 1351.
14. كاشاني، ابوالقاسم، عبدالله؛ تاريخ الجايتو، به اهتمام مهين همبلي، تهران، انتشارات 

بنگاه ترجمه و نشر كتاب، چاپ اول، 1348.
15. لمبتــون، آن، مالك و زارع در ايران، ترجمة منوچهر اميري، تهران: انتشــارات 

علمي و فرهنگي، بي‌تا.
16. مرتضوي، منوچهر؛ مسائل عصر ايلخانان، تبريز: انتشارات آگاه، چاپ دوم، 1370.

17. منتخب‌الدين منشي يزدي، ناصرالدين؛ دره‌الاخبار و لمعه‌الانوار، بي‌جا، بي‌تا.
18. منشي كرماني؛ نسائم الاسحار من لطائم الاخبار )در تاريخ وزراء(، به تصحيح 

و تعليق و مقدمة جلال‌الدين حسیني ارموي )محدث(، تهران: انتشارات اطلاعات، بي‌تا.
19. مير خواند، ميرمحمدبن سير برهان‌الدين خاوندشاه؛ تاريخ روضه الصفا، به كوشش 

عباس زرياب‌خویی، تهران: انتشارات علمي، چاپ اول، 1373.
20. مينوي، مجتبي؛ خواجه رشيدالدين فضل‌الله، در مجموعه نقد حال )نوشتار 

و گفتار مينوي(، تهران: انتشارات خوارزمي، بي‌تا.
21. نخجواني، هندوشــاه‌بن ســنجر عبدالله صاحبي؛ دســتور الكاتب في التعيين 
المراتب، به ســعي و اهتمام عبدالكريم علي اوغلي‌زاده، مســكو: انتشارات دانش، شعبه 

ادبيات خاور، 1971.

45 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



حسين احمدزاده
آذربايجان شرقي، شهرستان خداآفرين

جغرافياي عراق عرب
جلگة پهناور بين‌النهرين- سرزمين واقع در ميان دو 
رود دجله و فرات- به دو قسمت تقسيم مي‌شود: قسمت 
شــمالي يا ســرزمين قديم »دولت آشــور« و قسمت 
جنوبي يا »بابل قديم« كه سرزميني حاصل‌خيز و داراي 
نخل‌هاي پربركت اســت. )لسترنج، 1377: 26( وجود 
دو رودخانة بزرگ دجله و فرات و نهرهاي جدا شــده از 
آن و خاك حاصل‌خيز باعث شده، اين منطقه، يكي از 

خاستگاه‌هاي مهم تمدن بشري قلمداد شود.
عرب‌ها، قســمت شــمالي يا علياي بين‌النهرين را 
»جزيره« و قســمت جنوبي يا ســفلاي آن را »عراق« 
مي‌ناميدند. واژة »عراق« به معناي صخره‌هاي كنار دريا 
و به معني ساحل نيز آمده ولي معلوم نيست اصل آن چه 
بوده و از چه زماني رايج شده است. جغرافي‌نويسان قديم 
عرب از شهر »انبار« واقع در ساحل فرات به »تكريت« 
واقع در ساحل دجله، خطي را فرض مي‌كردند كه مرز 
بين‌النهرين شمالي و جنوبي بود. البته دو شهر ياد شده 
تابع عراق- بين‌النهرين سفلي- بودند. )همان: 26 و 27(
در نزهت القلوب حمداله مستوفي، مرزهاي عراق عرب 

به خوزستان، بيابان نجد، درياي )خليج( فارس، كردستان 
و دياربكر محدود مي‌شود )مستوفي، 29:1336(. انبار، 
بابل، برازالرود، بصره، بندنيجين، تكريت، حلوان، حيره، 
خانقين، دجيل، دقوق، سامرا و قادسيه شهرهاي معروف 

عراق عرب بودند. )همان: 34 به بعد(.
 قزوينــي در »آثار البلاد« خــود حدود عراق عرب را 
از موصل تا آبادان و از قادســيه تا حلوان ذكر مي‌كند 
)قزويني، 1366، ج 2: 448(. ابن بطوطه از آن به‌عنوان 
عــراق ياد مي‌كند اما كلمه »عرب« را نمي‌آورد. وي در 
مورد عراق عجم نيز به واژه »عراق« بسنده كرده است 

)ابن بطوطه، 1359، ج 1: 195(. 
تقسيم‌بندي مســتوفي در مورد عراق عرب، بيشتر 
براساس دفترهاي مالياتي زمان خودش بوده است، زيرا 
سرنوشت سياســي اين ناحيه با ايالت‌هاي ديگر پيوند 
.ق. اباقاخان، بغداد و  داشت. براي نمونه در سال 663 هـ
فارس را به يك امير مغول به نام سونجاق نويان واگذار 
كرد و اين امير، علاءالدين عطا ملك جويني را به‌عنوان 
.ق  نايب خود در بغداد منصوب نمود و در سال 627 هـ
دستور داد شوشتر و ولايت‌هاي اطراف آن نيز به قلمرو 
جويني اضافه شود )ابن فوطي،‌ 1381: 224( بنابراين 
مي‌توان نتيجه گرفت كه تقسيمات حمدالله مستوفي در 
مورد عراق عرب با نحوة اداره و روند سياســي آن ايالت 

مطابقت ندارد.
با تصرف بغداد به دســت هلاكــو، ايالت عراق عرب، 
اعتبار خود را از دســت نداد. بلكــه در دورة ايلخانيان 
به‌عنوان يكي از ايالت‌هاي »مركزي« آن دولت، رونق و 
اعتبار فراواني نيز يافت. مهم‌ترين دگرگوني سياسي در 
عراق عرب، سقوط خلافت عباسي بود كه رهبر معنوي 

جهان اسلام، به‌ويژه اهل سنت به‌شمار مي‌رفت.
در آغــاز حكومت ايلخانيــان، عراق عــرب به پنج 

     اشاره
قبل از حملة مغول، عراق عرب به مركزيت بغداد، به علت حضور 
خلفاي عباســي در آن و مركزيت جهان اسلام از اعتبار خاصي 
برخوردار بود. از اين رو با ســقوط بغداد و تسليم آخرين خليفه 
)المستعصم( توسط هلاكوخان مغول )656 هـ.. ق( فصل جديدي 
در تاريخ بين‌النهرين گشوده شد. پژوهش حاضر به بررسي اوضاع 
سياسي و اهميت اين سرزمين در دورة فرمانروايي ايلخانان مي‌پردازد.

كليد‌واژه‌ها: عراق عرب، بغداد، ايلخانان و المستعصم

ايلخانيــان دورة  در  عــرب  عــراقِ 

تاريخ ايران

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 46



ناحيه حكومتي )اعمال( تقســيم مي‌شــد كه بهترين 
گزارش‌ها در اين مورد در اثر گران‌قدر ابن‌الفوطي به نام 
»الحوادث‌الجامعه« آمده است. اين نواحي عبارت بودند 
از: 1. »اعمال شرقي« كه شامل الخالص، طريق خراسان 
و بندنيجين مي‌شــد. 2. »اعمال الفراتيه« 3. »اعمال 
الواســطيه و البصريه« كه ناحية ميان بصره و واسط را 
در بر مي‌گرفت. 4. »اعمال الحليه و الكوفيه«. 5. »اعمال 
الدجيــل و المســتنصري« )الدجيل، آبگــذر فرعي و 
شاخه‌اي از دجله و المستنصري، ناحيه‌اي در اطراف نهر 
عيسي بود(. اين تقسيم‌بندي در واقع مثل دورة خلافت 
عباسي بود كه اصطلاح »اعمال« براي هر واحد اداري 
و ناحية حكومتي به‌كار برده مي‌شد. )رشيدوو، 1368: 

142 و 143؛ ابن الفوطي، 1381: 197(.

دلايل اهميت عراق عرب در دورة 
ايلخانيان

عراق عرب در دورة ايلخانان اهميت زيادي داشت زيرا:
1. مركز فرهنگ و تمدن بزرگ، و محل ظهور و بروز 

دانشمندان و علماي مذهبي بود.
2. پايگاه سوق‌الجيشــي مناسبي براي لشكركشي به 
مصر و شــام بود، چون منابع لازم براي گردآوري آذوقه 

سپاه در آنجا وجود داشت.
3. راه‌هاي بازرگاني شرق و غرب از اين ايالت مي‌گذشت 

و همة شهرهاي مهم غرب ايران به آن وصل مي‌شد.
4. كشاورزي پررونق و خاك حاصل‌خيزي داشت كه 
دو شــاهرگ حياتي يعني دجله و فرات آن را ســيراب 

مي‌كرد.
5. آب‌وهواي مناسب آن سپري كردن زمستان را براي 
ايلخانان، شاهزادگان و امراي مغولي آسان‌تر مي‌كرد؛ به 
همين دليل شهر بغداد در دوره‌هاي مختلف مورد توجه 
دولت ايلخاني ‌بود و از آن به‌عنوان »قشــاق« استفاده 

مي‌كردند. )خزائلي، 1382: 76(.

اوضاع سياسي
عراق عرب به پايتختي شــهر بغداد، به علت حضور 
خلفاي عباسي و مركزيت جهان اسلام از اعتبار خاصي 
برخوردار بود. در واقع با ســقوط بغداد و تسليم خليفه 
)المســتعصم( فصل جديدي در تاريــخ بين‌النهرين 
گشوده شــد. مغولان براي رسيدن به درياي مديترانه 
فقط يك مانع بزرگ داشــتند و آن، حكومت مصر بود 
كه بر سرزمين شام تسلط داشت. البته هيچ وقت رؤياي 

تسلط بر مصر براي آنان عملي نشد.
 با توجه به گزارش‌هاي منابع دورة ايلخاني، تحولات 

سياسي و نحوة ادارة عراق عرب را به سه دوره متفاوت 
مي‌توان تقسيم كرد:

دورة اول از سقوط بغداد به سال 656 
تا 657 هـ. ق )به مدت يك سال(

اين مدت كوتاه، زمان تثبيت فرمانروايي هلاكو بر عراق 
عرب بود. وي براي تمام شهرها شحنه و حاكم تعيين 
كرد و به تمام كساني كه در فتح بغداد كمك كرده بودند، 
»حكومت« و »جايزه« داد ولي تفكر »مغولي« بر همه 
.ق  چيز غلبه داشت. براي نمونه هلاكو در سال ‌657هـ
دستور داد تا مردم بغداد را سرشماري و براي هر هزار، 
صد و ده نفر اميري تعيين و آنان را مجبور كنند تا هر 
سال ماليات سرانه بپردازند. البته سالخوردگان و اطفال 
از اين قاعده مســتثني بودند. )ابن‌فوطي، 1381: 200 
و 201( همان‌طور كه ملاحظه مي‌شود به مردم بغداد 

بيشتر به‌عنوان تأمين كنندة ماليات نگاه مي‌شد.

.ق  دورة دوم از سال 657 تا 683 هـ
يعني از انتصاب عطاملك جويني به 
فرمانروايي عراق عرب در سال دوم 

دورة هلاكو تا ايلخاني ارغون
در واقع ملاك تقســيم‌بندي، غلبة تفكر »ايراني« بر 
تفكر »مغولي« بود. عطاملــك جويني، مورخ معروف 
.ق با  هـ و نويسندة »تاريخ جهان‌گشــا« در سال ‌657
كمك برادرش محمدصاحب ديوان شمس‌الدين جويني 
كه در دستگاه حكومتي هلاكو، صاحب منزلت مهمي 
شــده بود، به فرمانروايي عراق عرب دســت يافت. وي 
از همان آغــاز ورود به بغداد، به عمران ولايت‌ها و رفاه 
مردم توجه كرد. رسم‌‌هاي غلط را برانداخت و به جبران 
خسارت‌هايي همت گماشت كه حملة هلاكو بر عراق 
عرب تحميل كرده بود. او توانســت بر قدرت و عظمت 
خود بيفزايــد و به گفتة ابن‌العبــري »حاكم مطلق و 
فرمانرواي عالي بغداد« شود )ابن‌العبري، 1364: 378( 
و دســتگاه حكومتي خود را به تقليد از دستگاه خلفا، 
كه خود برگرفته از تشــكيلات حكومتي ساساني بود، 

پايه‌ريزي كرد. )بياني، 1371، ج 2: 402(.
دورة فرمانروايي عطاملك جويني كه از ســال 657 
.ق طول كشــيد، با سه ايلخان معاصر بود:‌  تا 681 هـ
هلاكو، اباقا و احمد تكودار. البته حكومت وي دشمناني 
نيز داشت و در موارد مختلف اتهام‌هاي متفاوتي را به او 
.ق با تلاش علي بهادر،  نسبت مي‌دادند. در سال 658 هـ
شحنة بغداد، عطاملك به مال‌اندوزي و تصرف در اموال 
بغداد متهم شد. نزديك بود هلاكو به زندگي وي پايان 

عرب‌ها، 
قسمت شمالي 

يا علياي 
بين‌النهرين 

را »جزيره« و 
قسمت جنوبي 

يا سفلاي آن 
را »عراق« 
مي‌ناميدند 

47 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



دهد ولي نجات يافت و تنها ريشــش را تراشيدند تا 
عبرتي براي ديگران باشد. )ابن‌فوطي، 1381: 203(. 
با اين حال، عطاملك با تلاش برادرش، شمس‌الدين 
جويني، دوباره فرمانروايي عراق عرب را به دست آورد 
و درگيري بين او و شــحنه، به عزل و كشــته شدن 
شحنه و ساير مخالفان وي منجر شد )همان: 205(. 
شحنه بعدي نيز همان تهمت را به عطاملك جويني 
نسبت داد ولي در اردوي هلاكو، بي‌گناهي‌اش ثابت 
.ق دوباره به بغداد برگشت  شد و در ســال 662 هـ
و قرابوقا شــحنة مغولي عزل گرديد )رشــيد‌الدين، 
1373، ج 2: 1049؛ ابن‌الفوطــي 1381: 209؛ مير 
خوانــد، 1373، ج5: 917( در واقع، عطاملك از دو 
اتهام مخالفانش در دورة هلاكو نجات يافت ولي اين 

پايان كار نبود.
با شروع ايلخاني اباقا )663 هـ.ق( اگرچه از لحاظ 
ظاهري، عطاملك شــخص دوم ايالت عراق عرب و 
نايب امير سونجاق بود ولي همه كارة آن‌جا به شمار 
مي‌رفــت، بنابراين دشــمنانش از جمله مجدالمك 
يزدي براي نابودي او اتهام سنگيني را به وي نسبت 
دادنــد و او را به »برقــراري رابطه با حكومت مصر« 
متهم ساختند و اينكه »مي‌خواهد حكومت ايلخانيان 
را نابود كند«، بنابراين به سال 676 هـ.ق عطاملك 
براي توضيح در مورد اتهام مخالفانش عازم اردوي اباقا 
شد ولي گناهي را بر او ثابت نكردند و دوباره به عراق 
عرب برگشت )ابن‌الفوطي، 1381: 238( عطاملك در 
.ق يعني آخرين سال فرمانروايي اباقا  ســال 680 هـ
نيز به اختلاس در اموال متهم شــد ولي محاكمه و 
تبرئة وي به دورة ايلخانان بعدي يعني احمد تگودار 
موكول گشــت )رشــيد‌الدين، 1373، ج 2: 1117؛ 
وصــاف شــيرازي، 1346، ج 1: 591؛ ابن‌الفوطــي 

.)249 :1381
.ق( به  در دورة احمد تكــودار )683- 681 هـ
ايرانيان و مســلمانان توجه ويژه‌اي مي‌شــد. ايلخان 
خودش مســلمان شده و با اين كارش دشمني امرا و 
بزرگان مغولي را برانگيخته بود. مقتدرترين دشــمن 
احمــد، بــرادرزاده‌اش ارغون‌بن اباقا بــود كه علاوه 
بر دشــمني با عمويش، بغداد و نواحي اطراف آن را 
مال خود مي‌دانست، بنابراين به دخالت در امور آنجا 
.ق روانة بغداد شد و بر  پرداخت. او در ســال 681 هـ
»نايبان و گماشتگان« عطاملك سختگيري كرد. حتي 
جنازة نايب وي به نام نجم‌الدين اصفر را از خاك بيرون 
كشيد. رســيدن اين خبر به عطاملك كه در اردوي 
احمد به ســر مي‌برد و هنوز به بغداد بازنگشته بود؛ 
باعث مرگ وي از غصه‌ و رنج شد )رشيد‌الدين، 1373، 

ج 2: 1131؛ ابن‌الفوطي، 1381: 254(.
با مرگ عطاملك جوينــي، »تفكر مغولي« حاكم 
نشد، چون برادرزاده‌اش، شــرف‌الدين هارون فرزند 
شمس‌الدين جويني، به حكومت عراق عرب منصوب 
شــد و ايلخان جديد- احمد- از خانــدان جويني، 
حمايت كرد )ابن‌الفوطي، 1381: 256؛ رشيدالدين، 
همــان، 1131( حكومت احمد تكودار، و به تبع آن 
شــرف‌الدين هارون كه راه عمويش را ادامه مي‌داد، 
چندان طول نكشيد، زيرا ارغون‌خان مغول با حمايت 
بزرگان مغولي و اشراف نظامي كه مخالف مسلمان 
شدن احمد تكودار و غلبة عنصر ايراني بودند، عمويش 
.ق(  را كشــت و صاحب تخت ايلخاني شد )683 هـ
به قول عباس اقبال آشــتياني، با كشته شدن احمد 
تكودار، عظمت مسلمانان و ايرانياني كه در دورة كوتاه 
فرمانروايي او قدرت فوق‌العاده‌اي به دســت آورده و 
جلوي نفوذ دو عنصر »مغول« و »مسيحي« را گرفته 
بودند، در هم شكســت و دوباره »ياساي چنگيزي« 
و آداب مغولي به جاي شــريعت اسلامي حاكم شد 
)اقبــال، 1380: 230( البته به اين جملة اقبال بايد 
اضافه كنيم كه اگرچه با كشــته شدن احمد، براي 
مدتي تفكر ايراني مغلوب شــد و تفكر مغولي پيروز 
گشــت اما بعدها بزرگاني چون رشيد‌الدين فضل‌ا... 

همداني عرصه را بر اشراف مغولي تنگ كردند.
 نتيجه اينكــه در دورة دوم، تفكر ايراني بر تفكر 
مغولــي غلبه يافت و عراق عرب با فكر ايراني كه در 
شــخصيت عطاملك جويني و ســپس شرف‌الدين 
هارون تبلور يافته بود اداره مي‌شــد. اين دوره عصر 

رونق اقتصادي عراق عرب بود.

دورة سوم: روي كار آمدن ارغون 
به سال 683 هـ. تا پايان دورة 

ايلخانيان
در اين مقطــع، اگرچه براي مدتي رشــيد‌الدين 
فضــل‌ا... همداني بــر غازان‌خــان و الجايتو تأثير 
مي‌گذاشت، اما براي مردم عراق عرب چندان سودي 
نداشــت. در اين دوره بيشــتر به اموال عراق عرب 
توجه مي‌شد. به‌طوري كه جمع‌آوري مالياتِ بيشتر 
از بغداد، موجب ارتقاي ســعدالدولة يهودي به مقام 
وزارت در دورة ارغون شد )ابن‌الفوطي، 1381: 270( 
يا در دورة بايدو، جمال‌الدين دســتجرداني، ابتدا به 
حكومت بغداد منصوب شــد و پــس از جمع‌آوري 
اموال بيشــتر از عراق عرب، به صاحب ديواني بايدو 
رسيد )همان: 289-290(. در دورة ايلخاني گيخاتو، 

عراق عرب به 
پايتختي شهر 
بغداد، به علت 
حضور خلفاي 

عباسي و 
مركزيت جهان 
اسلام از اعتبار 

خاصي برخوردار 
بود. در واقع با 
سقوط بغداد و 
تسليم خليفه 
)المستعصم( 

فصل جديدي در 
تاريخ بين‌النهرين 

گشوده شد

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 48



سياست فرستادن امراي مغولي براي رسيدگي به امور 
مالي بغداد و نواحي اطراف ادامه داشت )همان: 281 
.ق در ادارة امور  و 282(. غازان‌خان تا ســال 696 هـ
بغداد از جمال‌الدين دستجرداني بهره مي‌گرفت؛ يعني 
دخل و تصرف در امور آنجا را به صاحب ديوان واگذار 
كرده بــود. او نيز برادرش را به‌عنوان نايب خويش به 
عراق عرب روانه كرد )همان: 294(. با كشــته شدن 
جمال‌الدين دستجرداني به اتهام جاسوسي براي امير 
نوروز، برادرش نيز به سرنوشــت او دچار شد. از سال 
.ق به بعد، غازان‌خــان امور مالي عراق را به  696هـ
دو نفر ايراني واگذار كــرد كه يكي امام‌الدين يحيي 
قزوينــي بود و ديگــري شيخ‌الاســام جمال‌الدين 

سواملي. )همان: 297 و 298(. ابراهيم‌بن‌
 در واقــع حكومت آنان »متصرفي به ضمان« بوده 
اســت، يعني به علت آشــفتگي اوضاع عراق عرب، 
»متصرفــان« به آنجا روانه شــده و مجبور بودند، به 
حواله‌هايي كه از طرف ديوان نوشــته مي‌شد جواب 
دهند و مبلــغ آن‌ها را از ولايات اطراف بغداد، تأمين 

كنند. )وصاف، 1346، ج 4: 243(.
.ق( تمام  غازان‌خــان در اواخر عمــرش )702 هـ
شــهرهاي عراق عرب را در مقابــل ماليات معين به 
صاحب‌منصبان و بزرگان دولــت واگذار كرد و براي 

آن‌ها دو نوع متصرف در نظر گرفت: 
1. متصرف به »ضمان و مقاطعه«: حاكمي كه 
تعيين مي‌شــد، براي مدت معيني بــه ولايت اعزام 
مي‌گشــت، از تمام اختيارات برخــوردار بود و تعهد 
داشت كه به تمام برات‌ها و حواله‌هاي نوشته شده از 
طرف »ديوان بزرگ« رســيدگي كند و مبلغ‌ آن‌ها را 

بپردازد )نخجواني، 1976، ج 2: 136و 137(.
2. متصرف ولايات به »امانت«: براي ولايت‌هايي 
كه اوضاع مساعدي نداشتند و مردم آن‌‌ها در سختي‌ به 
سر مي‌بردند فردي را براي مدت معيني مي‌فرستادند، 
تا وضعيت منطقه را به حالت عادي برگرداند )همان، 

ج 2: 135- 132(.
با توجه بــه اينكه متصرفان در ولايت‌هاي زير نظر 
خــود اختيارات فراواني داشــتند، خودشــان باعث 
آشفتگي اوضاع مي‌شدند. نوشــتن برات و حواله به 
ولايت‌هاي عراق عرب كه مبلغ آن‌ها را حاكم آنجا از 

مردم مي‌گرفت باعث ويراني مي‌شد.
اين سياســت پس از غازان‌خــان در دورة ايلخانان 

بعدي نيز ادامه يافت.
در دورة الجايتو، به ســال 708 هـ.ق ســعدالدين 
ساوجي، صاحب ديوان، به حاكم عراق عرب برات‌هاي 
گوناگون نوشــت و اموال فراوان گرفت كه كاشاني از 

درمانده شدن وي گزارش مي‌دهد )كاشاني، 1348: 
83، 88( در جايي كه حاكم درمانده شود، حال رعيت 

معلوم است.
دورة ســوم را بايد دورة آشفتگي اوضاع سياسي و 
نبودن ثبات در عراق دانست، زيرا حاكمان پي‌درپي 
عوض مي‌شدند و متصرفان با استقلال كامل حكومت 

نمي‌كردند.

نتيجه
در دورة ايلخاني ثروت بي‌شماري كه خليفة عباسي 
از طريق ماليات و هدايا به‌دست آورده بود، زمين‌هاي 
حاصلخيز، وجود دو شــريان حياتي دجله و فرات و 
بالاخره هم‌مرز بودن با دشــمن بزرگ مغولان يعني 
حكومت شام و مصر، باعث اهميت يافتن منطقه عراق 
عرب شده بود. بنابراين دولت ايلخاني به ادارة بغداد و 

نواحي آن توجه ويژه‌اي داشت.
با تصرف بغداد به دســت هلاكوخان مغول در سال 
656 هـ.ق، ايالت عراق عرب از لحاظ سياسي، تحت 
ســيطرة مغولان قرار گرفت و حاكمان آن در طول 
حكومت ايلخاني از مركز تعيين مي‌شدند. البته گاهي 
فرمانرواي مغولي حــرف اول را مي‌زد و زماني حاكم 

ايراني برتري داشت.

در دورة احمد 
تكودار به 
ايرانيان و 

مسلمانان توجه 
ويژه‌اي مي‌شد 
ايلخان خودش 
مسلمان شده 
و با اين كارش 
دشمني امرا و 

بزرگان مغولي را 
برانگيخته بود

 منابع

1. ابن‌العبــري،‌ غريغوريوس ابوالفرج اهرون؛ ترجمة تاريخ مختصرالدول، ترجمة دكتر محمدعلي 
تاج‌پور و دكتر حشمت‌اله رياضي، تهران: انتشارات اطلاعات، 1364.

2. ابن‌بطوطــه؛ سفرنامة ابن‌بطوطه، جلد اول، ترجمة محمد‌علي موحد، تهران: بنگاه ترجمه و نشر 
كتاب، چاپ دوم، 1350.

3. ابن‌فوطي، كمال‌الدين عبدالــرزاق؛ الحوادث الجامعه، ترجمة عبدالمحمد آيتي، تهران: انجمن 
آثار و مفاخر فرهنگي، 1381.

4. رشــيدالدين، فضل‌اله همداني؛ جامع‌التواريخ، جلد دوم، به تصحيح و تحشــيه محمد روشن و 
مصطفي موسوي، تهران: نشر البرز، 1373.

5. كاشــاني، ابوالقاســم؛ تاريخ الجايتو، به اهتمام مهين همبلي، تهران: بنگاه ترجمه و نشر كتاب، 
.1348

6. قزوينــي، زكريابن محمد؛ آثار البلاد و اخبار العباد، جلــد دوم، ترجمه با اضافات از جهانگير 
ميرزاي قاجار، به تصحيح و تكميل ميرهاشم محدث، تهران: انتشارات اميركبير، 1373.

7. مستوفي، حمداله؛ نزهت القلوب، به كوشش محمد دبيرسياقي، تهران: كتابخانة طهوري، 1366.
8. ميرخواند، محمدبن خاوندشاه؛ روضه الصفا، جلد پنجم، تهذيب و تلخيص عباس زرياب خويي، 

تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگي، 1373.
9. نخجواني، محمد بن هندوشاه؛ دستور الكاتب في تعيين المراتب، جلد دوم، به سعي و اهتمام 

عبدالكريم علي‌اوغلي علي‌زاده، مسكو: فرهنگستان علوم شوروي، ادارة انتشارات دانش، 1976.
10. وصاف شيرازي، شهاب‌الدين عبداله؛ تجزيه‌ الامصار و تزجيه الاعصار )تاريخ وصاف(، جلد 

اول و چهارم، به قلم عبدالمحمد آيتي، تهران: انتشارات بنياد فرهنگ ايران، 1346.
11. اقبال، عباس؛ تاريخ مغول و اوايل ايام تيموري، تهران: نشر نامك، چاپ دوم، 1380.

12. بياني، شيرين؛ دين و دولت در ايران عهد ايلخاني، جلد دوم، تهران: مركز نشر دانشگاهي، 
.1371

13. رشيدوو، پي‌نن؛ ســقوط بغداد و حكمروايي مغولان در عراق، ترجمة اسد‌اله آزاد، مشهد: 
انتشارات آستان قدس رضوي. 1368.

14. لسترنج؛ جغرافياي تاريخي ســرزمين‌هاي خلافت شرقي، ترجمة‌ محمود عرفان، تهران:‌ 
انتشارات علمي و فرهنگي،‌ چاپ سوم، 1377.

15. خزائلي، عليرضا؛ رشد و زوال شهرهاي ايران در دورة ايلخانان، پايان‌نامة دكتري، دانشگاه 
تبريز، 1382.

49 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



کامبیز امیراسمی
دبیر تاریخ، بروجرد

kambizamiresmi49@Gmail.com

نزاریان اسماعیلی ایران 

در دوران ایلخانان و تیموریان

تاريخ ايران



       مقدمه
از روزگار ســلجوقیان تا برآمدن هولاکو، 
نزاریان اســماعیلی، علاوه بــر اینکه از 
مهم‌ترین قدرت‌های سیاسی نظامی آن عصر 
به‌شمار می‌آمدند در شمار جریان‌های بسیار 
پراهمیت فکری عقیدتی ایران نیز بودند. با 
تهاجم مغولان به ایران که به ویران شــدن 
دژها و مراکز نزاریان و کشته شدن رکن‌الدین 
خورشاه و گروه‌های فراوانی از پیروان نزاری 
او انجامیــد، این قدرت قابل توجه به یکباره 
از عرصه‌های سیاســی نظامــی و عقیدتی 
ایران حذف شد. از این زمان است که حیات 
فرقة نزاریان ایران کاملًا دگرگون می‌شود و 
تحولاتی کاملاً‌ متفاوت با سده‌های پیش را از 
سر گذراند، به‌گونه‌ای که باید گفت نزاریانِ 
دهه‌ها و ســده‌های پس از سقوط الموت با 
نزاریان پیشین‌ عصر سلجوقی بسیار متفاوت 
بودند؛ چه از نظر اندیشه و چه از نظر شیوة 
زندگی و فعالیت‌هــای اجتماعی. بنابراین، 
اینکه سرنوشت نزاریان ایران پس از سقوط 
الموت به کجا انجامید از مسائل مهم و قابل 
بررسی در تاریخ ایران است و ما در این مقاله 
کوشــیده‌ایم به آن بپردازیم. در این بررسی 
کوشش شــده اســت برای دو پرسش زیر 

پاسخ‌هایی ارائه شود: 
ـ نزاریان ایران در عصر مغولان و تیموریان 

چه وضعیتی داشتند؟
ـ کدام عوامل به دوام و بقای نزاریان ایران 

کمک کرد؟

کلیدواژه‌ها: نزاریان، قاسم‌شاهیان، تشیع، تصوف

بازماندگان کشتار
به دلیل کمبود منابع، سخن گفتن راجع به نزاریان 
ایران در دوران پس از سقوط الموت دشوار است. ضربة 
هولناکی که مغولان بر پیکر جامعه نزاریان ایران وارد 
آوردند و زندگی مخفیانه همراه با تقیّه‌ای که نزاریان از 
آن پس در پیش گرفتند، باعث شده است تا مورخان 
آن عصر نیز آن‌ها را مردمانی نابود شــده پندارند و 
کوششــی برای ثبت‌احوالشان نکنند. در واقع در آن 
دوران نزاریان نابود نشده بودند بلکه یکپارچگی خود 
را از دست داده و به جماعت‌های پراکندة کوچک و 
محلی تبدیل شده بودند و طبعاً دیگر نمی‌توانستند، 

همچون گذشته، چنان تأثیرگذار باشند که توجه 
مورخان را به سوی خود جلب کنند. تنها در معدودی 
از منابع، گاه به مناسبت حادثه‌ای، سخن کوتاهی نیز 
از نزاریان به میان آمده است. به هر روی، با سقوط 
قلعة الموت، یک دوران طولانی‌مدت و مبهم 
در تاریخ نزاریان آغاز می‌شود که تا پنج سده 

به طول می‌انجامد.
لشکریان هلاکوخان مغول در سال 654 قمری و 
پس از آن در کشــتار و قلع و قمع نزاریان و ویران 
نمودن دژهــای آن‌ها کوتاهی نکردند، با این حال، 
عده‌ای از نزاریان از قتل‌عام‌ها جان سالم به در بردند 
و به‌گونــه‌ای دیگر به حیات خود ادامه دادند. از آن 
پس نزاریان قدرت و سازمانی‌افتگی خود را از دست 
دادند و در گروه‌های محلی و مستقل از یکدیگر، یا 
مجبور به ترک ایران و گریختن به‌سوی افغانستان 
کنونی و هند شــدند و یا با پیش گرفتن تقیّه‌ای 
شدید، به زندگی جدیدی مشغول شدند. گروهی از 
آنان نیز در قهستان )خراسان( و دیلم )مازندران( 
گــرد آمدند. تجمع نزاریان در دیلم باعث شد 
که این منطقه تا سال‌ها یکی از مراکز اصلی 
فعالیت‌های نزاریان باقی بماند. این نزاریان، که 
در دامنه‌های البرز ســاکن بودند، آنچنان فعال و با 
انگیزه بودند که در سال 674 قمری باردیگر توانستند 
قلعة الموت را تسخیر کنند. حمدالله مستوفی در 
این‌باره می‌نویسد: »در سنة اربع و سبعین و سئ‌مأیه 
)674( جمعی از ملاحده با پسر خورشاه متفق شدند 
و او را »نو دولت« نام نهادند و بر قلعة الموت مستولی 
شدند و فتنة ایشان بالا گرفت. ابقاخان لشکر فرستاد 
تا قلعة الموت به کلی خراب کردند و آن ملاحده را 

مقهور گردانیدند«. )مستوفی، 592:1362(.
در اینجا لازم اســت اشاره‌ای کوتاه به شرح حال 
یک ادیب و سخنور اسماعیلی مذهب داشته باشیم. 
کسی که پس از سقوط الموت در اشعار خود عقاید 
نزاری را مطرح نمود. این سراینده نزاری قهستانی 
اســت. وی به ســال 645 در بیرجند زاده شد. از 
دوران جوانی در زمینة امور دیوانی به خدمت امرای 
آل‌کرت هرات درآمد. در سال 678 سفری دوساله 
به آذربایجان و قفقاز کرد. مدتی پس از بازگشــت 
از این سفر از خدمات دیوانی برکنار شد و عزلت و 
انزوا در پیش گرفت و به دهقانی مشغول گشت و 
سرانجام در سال 720 قمری در گذشت. دولتشاه 
سمرقندی درباره‌اش می‌نویسد: »نزاری را بعضی 
موحد و عارف می‌دانند و بعضی از زمرة اسماعیلیه 
می‌گویند؛ هرچند سخنان او بر شیوة مِی‌ پرستی و 

51 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395

 با سقوط قلعة 
الموت، یک دوران 

طولانی‌مدت و 
مبهم در تاریخ 

نزاریان آغاز 
می‌شود که تا 

پنج سده به طول 
می‌انجامد



آداب و معاشرت مستی واقع شده اما معارف و حقایق نیز 
دارد و از حقیقت سخنان او معلوم می‌شود که مرد حکیم 
و صاحب تحقیق بوده است. هرچند گستاخی‌هایی که در 
شرع ممنوع است از او صادر می‌شود. بعضی گفته‌اند که او 
مردی لاغر اندام بوده و نزاری بدان جهت تخلص می‌کرده 
و بعضی گفته‌اند که نزار از خلفای اسماعیلیه است و او 
خود را بدو منسوب می‌کند؛ اما وجه دوم به عقل نزدیک‌تر 
اســت چون ســخنان او از آن طریق گواهی می‌دهد«. 
)سمرقندی، 177:1366 175(. اما ذبیح‌الله صفا عقیده 
دارد که: »نزاری« عنوان خاندان سعدالدین است؛ چنان 
که پســرعمویی داشته که او نیز معروف به نزاری بوده 
است. سعدالدین و خاندانش از معاریف اسماعیلیة نزاری 
در قهستان بوده و از پیشوایی برخوردار بوده‌اند. در بعضی 
از اشعار نزاری قهستانی اعتقادات اسماعیلی وی دیده 

می‌شود. )صفا، 1368، ج 739:3 732(

جانشینان خورشاه
کشته شدن رکن‌الدین خورشاه، امام نزاریان، و جمعی 
از مریدان و نزدیکانش، بازماندگان او را واداشــت تا در 
پنهان کردن نام، مکان زندگی و مسائل مربوط به خود و 
امام خود نهایت تلاش را به‌کار گیرند. بنابراین از امامان 
نزاری پس از خورشــاه اطلاع زیادی در دست نداریم. 
صاحب کتاب »هدایه المؤمنین الطالبین« که خود 
شخصی نزاری و در خدمت تشکیلات آقاخان سوم در 
آغاز سدة بیستم میلادی بوده و یقیناً به اخبار، اطلاعات 
و منابع نزاریان دسترسی داشته می‌نویسد: »بدانید که از 
رکن‌الدین محمد خورشاه به بعد گزارشات این خانوادة 
جلیله در هیچ ]یک از[ تواریخ به نظر حقیر نرســیده؛ 
شــاید مثل زمان سابق که ســلطنت ظاهری نداشتن 
سرگذشت این طایفه در خیلی تواریخ دیده نشده، البته 

چنین باشد.« )خراسانی فدائی، 117:1362(.

شمس‌الدین محمد
زمانی که خطر مغولان خورشــاه را تهدید می‌کرد او 
فرزند هفت سالة‌ خود شمس‌الدین محمد را به‌عنوان 
جانشین خویش معرفی کرد و او را به آذربایجان فرستاد. 
شاید هم پس از آنکه خورشاه خود را به مغولان تسلیم 
کرد مریدان وی شــمس‌الدین را به آذربایجان منتقل 
کرده باشند. به هرحال، این شمس‌الدین محمد، ملقب 
به »زردوز« در آذربایجان می‌زیســت و نزاری قهستانی 
در سفری که در سال 678 به آذربایجان و قفقاز داشته 
این امام اسماعیلی را دیده است. آذربایجان برای مدت 
دو سده مرکز سکونت امامان نزاری شد. شمس‌الدین به 

منظور پنهان‌کاری به پیشه زردوزی اشتغال می‌ورزید 
و از ســال 655 تا سال 710 قمری امامت نزاریان را بر 

عهده داشت. )هالیستر، 369:1373(.
به نظر می‌رســد شمس‌الدین محمد با بزرگان نزاری 
در تماس بوده است. احتمال می‌دهند این شمس‌الدین 
محمد همان »نو دولت« باشد که حمدالله مستوفی در 
ماجرای تهاجم نزاریان به الموت از او سخن گفته است. 
گزارشی که خراسانی فدائی درباره شمس‌الدین محمد 
داده هرچند خالی از افسانه‌گویی و نادرستی نیست اما 
حاکی از آن است که شمس‌الدین محمد، گرچه در لباس 
یک پیشه‌ور ساده و با تقیّه‌کاری روزگار می‌گذرانیده، اما، 
در فعال نگه‌داشتن نزاریان کوشا بوده است. براساس این 
گزارش، شمس‌الدین محمد سفرهای فراوانی هم انجام 
داده است؛ سفرهایی که شاید برای سرکشی به جمعیت 
مریدان بوده باشــد. )خراســانی فدائی، 117:1362ـ 
118(، احتمالًا گفته‌اند که شمس‌الدین محمد در دوران 
امامت خود کوشــید تا جماعت نزاریان ایران را که به 
جمعیت‌های بسیار پراکنده و پنهان‌کار مبدل شده بود 
حفظ نماید و به آنان روحیه و انسجام دهد تا از نابودی 

کاملشان جلوگیری کند.

قاسم‌شاهیان
پس از مرگ شمس‌الدین محمد، نزاریان ایران بر سر 
جانشــینی او دچار اختلاف و با مشکل روبه‌رو شدند. 
این مسئله نهایتاً‌ موجب بروز انفکاک در جامعة نزاریان 
شد. شاخه‌ای از نزاریان، »محمدشاهی« و شاخة دیگر 
»قاسم‌شــاهی« نام گرفتند. در آغاز محمدشاهیان در 
اکثریت بودند و قاسم‌شاهیان در اقلیت، اما به مرور زمان 

وضع تغییر یافت )دفتری، 512:1376 510(.
چون شــاخة اصلی و بر جای ماندة نزاریان ایران تا به 
امروز قاسم‌شاهیان هســتند، در بررسی تاریخ نزاریان 
ایران پس از مرگ شمس‌الدین محمد باید به شناخت 
قاسم‌شاه‌ و اخلاف او، به‌عنوان جانشینان شمس‌الدین 
محمد، بپردازیم. قاسم‌شاه نیز در آذربایجان زندگی کرد 
و در بازسازی »ســازمان دعوت« نزاریان نقش مهمی 
داشت. از جمله، او داعیانی را برای دعوت مردم به کیش 
نزاری و حتی به خارج از مرزهای ایران فرســتاد. مثلًا 
شمس‌الدین ســبزواری را مأمور تبلیغ و دعوت نمود و 
او را به منصب پیری ســرافراز کرد. شمس‌الدین نیز به 
بدخشــان و تبت صغیر و به بعضی مناطق افغانستان 
کنونــی رفت و به تبلیغ برای قاسم‌شــاه پرداخت و از 
گروه‌هایی برای او بیعت گرفت. وی سرانجام در کشمیر 
مقیم شــد و به کار دعــوت و تبلیغ برای قاسم‌شــاه 

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 52



مشغول گردید )خراسانی فدائی، 118:1362؛ هالیستر، 
371:1373 و 372(.

به نظر می‌رسد نزاریان ایران در اختلاف بین محمدشاه 
و قاسم‌شــاه، بیشتر جانب محمدشــاه را گرفته بوده‌اند، 
زیرا قاسم‌شاه به جهت پایدار ماندن خود و جلب مریدان 
جدید، هند و آسیای مرکزی را مورد توجه قرار داد و در 
آن سرزمین‌ها کار دعوت و تبلیغ را به‌وسیلة داعیان کوشا 

در پیش گرفت.
پس از مرگ قاسم‌شاه، پسرش اسلام‌شاه جانشین او شد 
کــه از دوران زندگی و امامت او مطلب خاص و معتبری 
در دســت نداریم، به‌ویژه که دوران امامت او همزمان با 
لشکرکشــی‌های تیمور به ایران بود و در این تهاجمات، 
نزاریان ایــران صدماتی را متحمل شــدند. با این‌حال، 
می‌دانیــم که در زمــان امامت اسلام‌شــاه، مقر امامت 
قاسم‌شــاهی تغییر یافت. خراسانیِ فدائی، که توصیفش 
راجع‌ به اسلام‌شــاه همراه با ستایش‌های مریدانه است، 
می‌نویســد: »آن‌ جناب در اواخر عمر به ایران تشــریف 

آوردند و در اول محال کرمان در شهر بابک و ....]سپس[ 
... در شهر قزوین توطن نمودند و از همة اطراف، مریدان 

رجوع به او داشتند« )خراسانی فدائی، 119:1362(.
شاید اسلام‌شــاه بدان جهت که آذربایجان پس از 
سقوط ایلخانان از ثبات و امنیت برخوردار نبود و امیران 
ترک و مغول هر روز بر سر تصاحب آن ولایت، که اهمیت 
سیاسی نیز داشت، با هم درگیری داشته‌اند، ترجیح داده 
که به مناطق مرکزی‌تر ایران نقل مکان نماید. هالیستر 
دربارة این تغییر مکان می‌نویســد: »منابع اســماعیلی 
می‌گویند اسلام‌شــاه ابتدا در شهر بابک و پس از آن در 
کهک سکونت کرد. شاید مدت بسیار درازی پس از این 
تاریخ، امامان ارتباط خود را با آذربایجان حفظ کردند. به 
نظر می‌رســد اسلام‌شاه در ایام کشتار پیروان اسماعیلی 
به دست تیمور محل سکونت خود را به اجبار تغییر داده 

باشد« )هالیستر، 372:1373(.
باری، پس از اسلام‌شاه فرزندش مولانا‌ محمد به امامت 
قاسم‌شاهیان رسید. از او نیز جز نام چیزی باقی نیست. 
به‌طور کلی، از مرگ شــمس‌الدین محمد زردوز تا اواخر 
قرن نهم هجری صرفاً نام‌هایــی از امامان نزاری برجای 

مانده اســت. در ایــن دوران تاریک و مبهم، نزاریان به 
امام خویش که زندگی مخفیانه‌ای در پیش گرفته بود 
دسترسی مستقیم نداشتند. از این رو در هر منطقه از 
پیشوای محلی خود که می‌توانست ادعا کند با امام در 
ارتباط است اطاعت می‌کردند. گاه دعاوی ریاست‌طلبانة 
این پیشوایان نیز موجب جدائی جوامع نزاری از یکدیگر 

می‌شد )دفتری، 499:1376(.

نزاریان دیلم
اســتقرار و اقامت بیش از صد و هفتاد سالة رهبران 
نــزاری در الموت و دژهای نزدیک به آن موجب شــد 
کــه حتی پس از ســقوط الموت به دســت مغول‌ها، 
دامنه‌های شــمالی البرز همچنان محلی برای نزاریان 
باقــی بماند. خصوصاً که این مناطــق در دوران مغول 
و تیموری زیر ســلطة مســتقیم و کامل این قدرت‌ها 
نبود. دربارة‌ نزاریان این منطقه در اواخر ســدة هشتم 
و اوایل ســدة نهم هجری آگاهی‌هایی در دست است. 
از سیدظهیرالدین مرعشــی در تاریــخ گیلان و 
دیلمستان گزارش‌های ارزشمندی در این زمینه باقی 
مانده اســت. در این گزارش‌ها به دو سر کردة نزاری به 
نام‌های خداوند محمد و کیاسیف‌الدین مرجکولی 
بر می‌خوریم که در دسته‌بندی‌ها و برخوردهای نظامی 

منطقه دخالت‌هایی داشته‌اند.
به نظر می‌رســد فعال‌ترین جماعت نزاری ســاکن 
ایران در دو ســدة پس از ســقوط الموت نزاریان دیلم 
بوده‌اند. ســیدعلی‌ کیا حاکم لاهیجان که در اواخر 
سدة هشتم هجری به گسترش قلمرو خود می‌اندیشید، 
تصمیم گرفت کیا ملک هزار اسبی، حاکم اشکور، را 
مطیع خود کند و برای جنگ با او کوشــید متحدانی 
فراهم آورد. یکی از این متحدان خداوند محمد بود. 

)مرعشی، 52:1347 و53(.
شــاید بتوان خداوند محمد را با محمدشــاه، )امام 
نزاریان محمدشــاهی( یکی دانست، در دیلم اکثریت 
نزاریان برای مدتی به او و جانشــینانش به‌عنوان امام 

خویش گرویدند. )دفتری، 513:1376(.
مرعشی دربارة خداوند محمد می‌نویسد: »در آن ایام 
از نبیره‌ها و اقوام علاء‌الدین ملحد، در دیلمان شخصی 
خداوند محمد نام بود کــه مردم دیلمان، رودبار، پاذر، 
کوشیجان و بعضی نواحی اشکور اعتقادی به او داشتند« 

)مرعشی، 54:1347(.
ســیدعلی کیا برای خداوند محمد پیغام فرستاد که 
دســت از عقاید باطل خود برداشته توبه نماید؛ و قول 
می‌دهد که ولایت دیلمســتان را به او تخصیص دهد. 

نزاریان ایران در اختلاف بین محمدشاه و قاسم‌شاه، 
بیشتر جانب محمدشاه را گرفته بوده‌اند، زیرا قاسم‌شاه 

به جهت پایدار ماندن خود و جلب مریدان جدید، 
هند و آسیای مرکزی را مورد توجه قرار داد و در آن 

سرزمین‌ها کار دعوت و تبلیغ را به‌وسیلة داعیان کوشا 
در پیش گرفت      

53 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



خداوند محمد نیز پیشــنهاد سیدعلی را پذیرفت توبه 
نموده و به سپاه سیدعلی پیوســت. )همان: 55 54(. 
اما هنگامی‌که کیا ملک از سیدعلی شکست خورد و به 
الموت پناه برد، سیدعلی بر خلاف قول خود عمل نموده 
حکومت دیلم را به خداوند محمد نداد. در نتیجه خداوند 
محمد هم که در جنگ شرکت کرده ولی پاداش نیافته 
بود از سپاه سیدعلی گریخته و به الموت نزد کیاملک 
هزار اســبی رفت )رابینو، 468:1350 و 469؛ مرعشی 

.)55 58:1374
نکته قابل توجــه آنکه کیاملک نیز خداوند محمد را 
به‌عنوان یک دوســت و متحد پذیرفت. پس اینکه هم 
ســیدعلی کیا وهم کیاملک اتحاد و دوستی با خداوند 
محمد را ارج می‌نهاده‌اند بیانگر آن اســت که خداوند 
محمد از اعتبار نفوذ و مردان جنگی برخوردار بوده است. 
کیاملک به خداوند محمد قــول داد اگر بتواند دوباره 
اشکور را به دست آورد الموت را به او خواهد داد. در پی 
آن، نزاریان الموت و لمسر که از حضور خداوند محمد 

در الموت آگاه شدند نزد او آمدند. آنگاه، سپاه کیاملک 
به همراه این جماعت سیدمهدی کیا را شکست دادند 
و وی را به اســارت گرفتند، اشکور را تصرف نمودند و 
سیدمهدی را نزد سلطان اویس فرستادند. اویس سید 
را به زندان انداخت. خداوند محمد نیز به الموت رفت و 
علاوه‌ بر منطقة الموت، قلعه الموت را نیز تصاحب کرد 

)مرعشی، 60:1347 58(.
پس از مدتی ســیدمهدی کیا آزاد شــد و به همراه 
برادرش سیدعلی کیا بار دیگر کیاملک را شکست دادند. 
کیاملک به ســوی الموت آمد، اما خداوند محمد به او 
التفاتی نکرد. کیاملک هم به ناچار به اردوی تیمور رفت 
و به او پناهنده شــد. سیدعلی که در تعقیب کیاملک 
تا الموت آمده بود تصمیم به برانداختن قدرت خداوند 
محمد گرفت و الموت را محاصره کرد. خداوند محمد 
از قلعه خارج شــد و به ســوی اردوی تیمور گریخت 

)مرعشی، 64:1347 62؛ رابینو، 469:1350(. در حین 
محاصرة الموت، سیدعلی کیا، فردی به‌نام سیدهادی را 
به محاصرة قلعة لمســر مأمور نمود. بعید نیست که در 
تکاپوهای خداوند محمد لمسر دوباره کانونی برای نزاریان 

پیدا شده باشد.
پس از آنکه کیاملک و خداوند محمد به اردوی تیمور 
پناهنده شدند، سیدعلی کیا با فرستادن پیغامی از تیمور، 
درخواست نمود تا آن دو نفر را که از جادة شریعت خارج 
شده‌اند زیر نظر بگیرد تا آن‌ها دیگر نتوانند به گیلان و 
دیلمستان بازآیند. تیمور دستور داد خداوند محمد را به 
سلطانیه جای دادند و کیاملک را به ساوه فرستادند. از 
روایت مرعشی برمی‌آید که اخلاف خداوند محمد تا اواخر 
قرن نهم هجری همچنان در سلطانیه بوده‌اند )مرعشی، 

.)65:1347
از پایان‌ کار خداوند محمد اطلاعاتی در دست نیست اما 
از گزارش‌های مرعشی می‌توان استنباط کرد که او پس 
از مدتی موفق می‌شود به الموت بازگردد )همان:‌123(.

مرعشــی در جایی از کتاب خود، در گزارش درگیری 
بین سیدحسین کیا و امیر سیدمحمد، مجدداً‌ از خداوند 
محمد نامی از ملاحدة اســماعیلی نام می‌برد که دقیقاً 
مشخص نیست آیا او همان خداوند محمد پناه برده به 

تیمور است یا فرد دیگری )همان: 169(.
ســرکردة نزاری دیگری کــه از فعالیت‌های او اندک 
گزارشی در دســت است کیاسیف‌الدین مرجکولی 
اســت که بر دیلمان حکومت می‌کرد. گفته شده است 
که ســیدعلی‌کیا از او خواست خود و پیروانش از عقاید 
اســماعیلی دســت بردارند، اما کیاسیف‌الدین توجهی 
به پیغام ســیدعلی نکرد، بنابراین سیدعلی به او حمله 
برد )ســال 779ه( و کیاسیف‌الدین کشته شد )رابینو، 

326:1350؛ مرعشی، 68:1347 66(.
در گزارشی که مرعشــی از نبرد بین سیدعلی‌کیا و 
کیاسیف‌الدین آورده یک گفتة مهم وجود دارد. آنجا که 
می‌نویسد: »حضرت سید کامگار به دیلمان نزول اجلال 
و حلول اقبال فرمود و به رفع و دفع طریق الحاد و افساد 
که چند سالی اهالی آن دیار بر آن می‌بودند امر کردند.« 
)مرعشی، 67:1374( این روایت نشان می‌دهد که مذهب 
اسماعیلی حتی در سدة هشتم هجری نیز در میان اهالی 
دیلم رواج گسترده‌ای داشته است و سیدعلی به رفع آن 

امر کرده است.
 با کشته شدن کیاســیف‌الدین، بسیاری از نزدیکان 
وی و نزاریــان دیلم ناچار به قزوین گریختند و در آنجا 
ساکن شدند. آن‌ها هر از چند گاهی یورش‌هایی به دیلم 
می‌آوردند و عمّال سیدعلی کیا را در چنان تنگنایی قرار 
می‌دادند که سیدعلی دو سال پس از مرگ کیاسیف‌الدین 

وت
 الم

 در
لي

اعي
سم

ة ا
قلع

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 54



تصمیم گرفت قزوین را به تصــرف درآورد و نزاریان 
را از آنجــا براند تــا دیلم از تعرضــات آن‌ها در امان 
باشد. بنابراین قزوین در سال 781 به‌وسیلة نیروهای 
ســیدعلی کیا تصرف شد. نزاریان هم قزوین را ترک 
کردند و به ســلطانیه رفتند. )رابینــو، 470:1350؛ 

)69 مرعشی، 70:1347 ـ
به نظر می‌رسد دشمنی با نزاریان دیلم از سیاست‌های 
اصلــی حکمرانان لاهیجان بوده اســت. برای مثال، 
سیدرضی یکی از فرزندان ســیدعلی‌کیا که از سال 
798 تا 829 هجری بر لاهیجان حکمرانی کرد چندین 
ضربــة کاری بر پیکر جماعت نزاریان دیلم وارد آورد 

)مرعشی، 137:1347ـ 135؛ رابینو، 460:1350(.
با وجود این کشــتارها و درگیری‌ها، نزاریان برای 
مدت‌ها همچنان به زندگی خود در دیلم ادامه دادند و 

به فعالیت‌های محدود مشغول بودند.

نزاریان ایران و تهاجمات تیمور
در جریــان لشکرکشــی‌های تیمــور بــه ایران، 
درگیری‌هایــی بین او و بعضی از جمعیت‌های نزاری 
روی داد. از گزارش‌هایــی که وقایع‌نگاران دربارة این 
درگیری‌هــا آورده‌اند چنین به‌دســت می‌آید که در 
آخرین سال‌های سدة هشتم هجری در ناحیة انجدان 
)در شرق اراک و غرب محلات( که بعدها از مهم‌ترین 
مراکز اقامت امامان نزاری شــد، جماعتی از نزاریان 

ساکن بوده‌اند.
آیا اسلام‌شاه که مقرّ امامت را از آذربایجان انتقال داده 
به انجدان آمده بود؟ آیا حضور او موجب تجمع نزاریان 

قاسم‌شاهی در انجدان شده بود؟
به این پرســش‌ها پاسخ قطعی نمی‌توان داد. حتی 
اگر اسلام‌شــاه به انجدان هم نیامده باشــد جاهایی 
نظیر انجدان که از مراکز اصلی قدرت سیاسی به کنار 
بودند مکان‌هایی مناسب برای زندگی نزاریان به‌شمار 

می‌آمدند.
تیمور در سال 794، پس از تصرف استرآباد، یکی از 
حکمرانان شیعة شمالی به نام کمال‌الدین را سرکوب 
و دستگیر کرد؛ او را به سبب اعتقاداتش ملامت نمود 
و از او خواســت در زمرة اهل سنت و جماعت درآید. 
وی، در ضمن دستور داد جمعی از فداییان منطقه را 
که باید همان نزاریان بوده باشند از دم تیغ بگذرانند 

)شامی، 1937، ج 127:1و128(.
در سال 795 هجری تیمور پس از آنکه آل مظفر را 
برانداخت بعد از چند روز اقامت در اصفهان به سوی 
همدان حرکت کرد. در سر راه خود به قریة انکودان 

یا همان انجدان رسید. اهالی آنجا بر تیمور یاغی شدند 
و بنای مخالفت گذاردند. تیمور نیز به قتل و کشــتار 
آن‌ها فرمان داد. شــامی به اعتقــادات مردم انکودان 
اشاره‌ای ندارد، اما می‌نویســد: »امیر صاحب‌قران به 
ولایت انکودان آمد و آن قوم یاغی شــده و مخالفت 
ورزیده بودند. امر فرمود تا ایشان را بغارتیدند و شب 

در آن موضع نزول کردند« )همان: 136(.
گزارش شــرف‌الدین علی یزدی دربارة این حادثه 
کامل‌تر اســت. می‌نویسد: »امیر صاحب‌قران به قریة 
انکودان نزول فرمود و مردم آنجا که فرقه‌ای از ملاحده 
بودند یاغی شده و در نقب‌ها تحصن جستند. امر جهان 
مطاع صدور یافت تا عساکر گردون مآثر از بلندی جوی 
بریده از بسی راه آب آوردند و در آن نقب‌ها انداختند. 
تمام آن خاکساران باد پیمای از ممر آب به آتش دوزخ 
پیوستند و اموال و اسباب ایشــان به باد تاراج رفت 
)یزدی، 1336، ج 244:1(. اما این کشتار تیمور موجب 
برافتادن نزاریان انجدان نشد. میرخواند که گزارش‌ 
خود راجع به واقعة فوق‌الذکر را از شــرف‌الدین علی 
یزدی اخذ کرده به موضوعی اشــاره می‌کند که خبر 
از باقی ماندن نزاریان انجدان می‌دهد. او می‌نویســد: 

»حضرت صاحب‌قران به طــرف قلعة انکودان توجه 
فرمود و مردم آن موضع که از غُلات اسماعیلیه بودند 
و الحاله هــذه به همان مذهب‌اند گریخته‌ در نقب‌ها 

جستند« )میرخواند، 1339، ج 211:6(.

تأثیر تصوف در بقای نزاریان
در عهد مغول فرصت مناســبی جهت‌ گسترش و 
رونق تصوف به وجود آمــد. مغولان در رفتار و گفتار 
صوفیان دنیا گریز، خطری نمی‌دیدند. اوضاع اسفناک 
اقتصــادی اجتماعی آن دوران نیز مردم را در گرایش 
یافتن به تصوف تشویق می‌نمود. رونق صوفی‌گری به 
عهد تیموریان هم رســید. در سده‌های هشتم و نهم 
هجری تصوف در جهان اسلام پدیده‌ای فراگیر شده 
بود. تا آنجا که تیمور هم برای صوفیان احترام فراوان 
قائل بود و حتی خود خرقه نیز پوشــیده بود و مردی 

صوفی به‌شمار می‌رفت. )الشیبی، 159:1374(

دشمنی با نزاریان دیلم از سیاست‌های اصلی حکمرانان 
لاهیجان بوده است. برای مثال، سیدرضی یکی از 

فرزندان سیدعلی‌کیا که از سال 798 تا 829 هجری 
بر لاهیجان حکمرانی کرد چندین ضربة کاری بر پیکر 

جماعت نزاریان دیلم وارد آورد

55 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



جانشینان تیمور نیز به تصوف ابراز علاقه می‌کردند 
به‌ویژه که در ســدة نهم هجری تصوف و شــریعت تا 
اندازه‌ای زیاد به هم نزدیک شــده بودند مگر در بعضی 
از طریقت‌های نادر؛ بنابراین گرایش به تصوف چندان 
با نارضایتی اهل شرع روبه‌رو نمی‌شد )صفا، 1368، ج 

.)66:4
از ویژگی‌های عمدة ســده‌های هشتم و نهم هجری 
به‌وجود آمدن پیوند و نزدیکی میان تشــیع و تصوف 
است که ســرانجام به ایجاد و تشــکیل طریقت‌های 
صوفیانة شــیعی در قرن نهم منجر شد. از جمله این 
طریقت‌ها طریقت نعمت‌اللهی و طریقت نوربخشیه 
بود. پیوســتگی تشیع و تصوف در سدة نهم هجری به 
حدی بود که الشــیبی در این‌باره می‌نویسد: »در این 
دوران یک فقیه شیعی خصوصیات یک صوفی کامل 
عیار را با خود داشت و برعکس یک صوفی محض نیز 
نمونه‌ای از یک متکلم شــیعی جلوه می‌کرد. صوفیان 
این عصر غالباً بلکه همگی از علویان بودند« )الشیبی، 

168:1374ـ 166(.
فعالیت شــیعیان و صوفیان از عهد مغول تا برآمدن 
صفویان موجب می‌شد که فرق دیگری مانند نزاریان 
هم بتوانند عقاید و اندیشــه‌های خود را در گرمی بازار 
تشــیع و تصوف عرضه بدارند و به حیات اجتماعی و 
فکری خویش ادامه دهنــد. حتی اگر محدودیتی نیز 
برای این نزاریان پدید می‌آمد می‌توانســتند در لباس 
صوفیان یا مبلغان شیعی درآیند اما در اصل به تبلیغ 

عقاید خود که ظاهری جدید گرفته بود بپردازند.
بسیاری از جنبش‌های مردمی، خصوصاً پس از سقوط 
ایلخانان تا روی کار آمدن صفویان، متأثر از اندیشه‌های 
صوفیانه و شــیعی بوده‌اند. این جنبش‌ها و آرمان‌های 
آن‌ها نیز می‌توانســت جایگاهی مناسب برای رخنه و 
البته دوام و بقای اندیشه‌های نزاری باشد. برای نمونه 
ردپای عقاید اســماعیلی را به خوبی می‌توان در 
جنبش بزرگ حروفیّه دید. مثلًا اســماعیلیه معتقد 
بودند پس از انقطاع وحی رؤیای صادقه جانشــین آن 
می‌شود. حروفیه نیز معتقدند هرکس قدرت تأویل رؤیا 
داشته باشــد برانگیختة خدا و امام است. اسماعیلیان 
امامان خود را اهل تأویل می‌دانستند. فضل‌الله حروفی 
نیــز خود را صاحب تأویل می‌خوانــد. هر دو فرقه روز 
جمعه را روز قیامت می‌دانستند و اهمیتی که حروفیه 
برای رموز حروف قائل بودند شــبیه اعتقاد اسماعیلی 

است )الشیبی، 229:1374ـ 227(.
تشــیع و تصوف با رشــد و گســترش خود فضایی 
فکری؛ عقیدتی و اجتماعی در ایران پدید آوردند که به 
اسماعیلیان این فرصت را داد تا به بازسازی و کوشش 

برای بقای خود دست زنند.
پس از ســقوط الموت نزاریان ایران به‌گونه‌ای فراوان از 
اصطلاحات و تعالیم صوفیان متأثر می‌شــوند. از ســوی 
دیگر صوفیان نیز در به کاربردن اندیشه‌هایی که منسوب 
به اســماعیلیان می‌شــد راغب بودند. بــرای نزاریان که 
نمی‌خواستند دشــمنان به هویت آن‌ها پی ببرند زندگی 
کردن در ظاهر صوفیان می‌توانست بسیار سودمند باشد. 
از این رو امام اسماعیلی عنوان پیر گرفت و پیروانش عنوان 

مرید. 
علاوه بــر اوضاع و احوال زمانه، که نزاریان را به ســوی 
تصوف کشــانده بود، در اندیشــه‌های اسماعیلی و عقاید 
صوفیانه وجوه اشتراکی بود که سبب می‌شد نزاریان گرایش 
به صوفی‌گری را به راحتی بپذیرند. مثلًا برای اسماعیلیان 
انسان کامل همان امام بوده و نزد صوفیان فردی که بر 
قدرت‌های روحی تسلط کامل داشته باشد قطب نامیده 
می‌شد. تأثیرپذیری نزاریان از تصوف موجب شد که تمایل 
به گمنام زیســتن و عدم مداخله در امور سیاسی در آن‌ها 
تقویت شــود. نزدیک شدن افکار صوفیانه و نزاری در این 
عهد به‌گونه‌ای بوده که اظهارنظر دربارة بعضی آثار ادبی که 
اثر نزاری است یا اثری صوفیانه دشوار به نظر می‌آید. )الگار، 

28:1369 و 29؛ دفتری، 516:1376(

  منابع

1. الشیبی، کامل مصطفی؛ تشیع و تصوف تا آغاز سدة دوازدهم هجری. ترجمة 
علیرضا ذکاوتی قراگوزلو. تهران: امیرکبیر. 1374.

2. الــگار، حامد؛ شورش آقاخان محلاتی و چند مقالة دیگر؛ ترجمة ابوالقاسم سری. 
تهران: توس. 1369.

3. خراســانی، فدائی، محمدبن‌ زین‌العابدین؛ تاریخ اســماعیلیه یا هدایت‌المؤمنین 
الطالبین؛ به تصحیح الکساندر سیمیونوف. تهران: اساطیر. 1362.

4. دفتــری، فرهاد؛ تاریخ و عقاید اسماعیلیه. ترجمة فریدون بدره‌ای: تهران: فرزان 
روز، 1376.

5. رابینو، ه. ل؛ ولایات دارالمرز گیلان. ترجمة خمامی‌زاده. تهران: بنیاد فرهنگ ایران، 
.1350

6. سمرقندی، امیر دولتشاه؛ تذکرئ‌الشعرا. به همت محمد رمضانی. تهران: پدیده. 1366.
7. شامی، نظام‌الدین؛ ظفرنامه. جلد اول. به اهتمام فلکس تاور. بیروت: مطبعه آمریکایی. 

.1937
8. صفا، ذبیح‌الله؛ تاریخ ادبیات در ایران. جلد سوم. بخش دوم. تهران: فردوس. 1368.

9. صفا، ذبیح‌الله؛ تاریخ ادبیات در ایران. جلد چهارم. تهران: فردوس. 1368.
10. مرعشی، سیدظهیرالدین؛ تاریخ گیلان و دیلمستان، به تصحیح منوچهر ستوده، 

تهران: بنیاد فرهنگ ایران. 1347.
11. مســتوفی، حمدالله؛ تاریخ گزیده. به اهتمام عبدالحســین نوائی. تهران: امیرکبیر. 

.1362
12. میرخواند؛ روضئ‌الصفا. جلد ششم. تهران: کتاب‌فروشی‌های مرکزی، خیام و پیروزی. 

.1339
13. هالیستر، جان نورمن؛ تشیع در هند. ترجمة آذرمیدخت و مشایخ فریدنی. تهران: 

مرکز نشر دانشگاهی. 1373.
14. یزدی، شرف‌الدین علی؛ ظفرنامه. جلد اول، تصحیح محمد عباسی. تهران: امیرکبیر. 

.1336

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 56



قاسم فتاحی
سرگروه تاریخ چهارمحال و بختياري

دانش‌آموزان و کتاب‌های 

درسی تاریخ

نگرش دانش‌آموزان به کتاب‌های درسی تاریخ
با توجــه به نقش محوری کتاب‌های درســی در نظام 
آموزشــی کشــور ما، همواره یکی از دغدغه‌های اصلی 
دانش‌آموزان و معلمان مســائل و مشــکلات مربوط به 
کتاب‌های درسی بوده اســت و آنان این نارضایتیِ خود 
را در بازدیدها، جلسات، گردهمایی و اظهارنظرها مطرح 
کرده‌اند. در این میان کتاب‌های درســی تاریخ، به‌دلیل 
ماهیت این درس، حساسیّت‌های موجود و نوع نگرش به 
آن، از پرانتقادترین کتاب‌های درســی بوده‌اند. از دیدگاه 
عده‌ای، حجم زیاد کتاب‌های درسی تاریخ و ارائة جزئیات 
بسیار )ذکر وقایع و حوادث تاریخی متعدد، اسامی، سال‌ها 
و...( و شــکل ظاهری نامناســب و به اعتقاد برخی دیگر 
محتوای کتاب‌های درســی تاریخ، تکراری بودن مطالب 
و عوامل دیگر، عامل اصلی کاهش علاقة دانش‌آموزان به 

درس تاریخ می‌باشد.
اما مقایسة کتاب‌های درسی تاریخ در ایران با کشورهای 
دیگر نشــان می‌دهد که حجم مطالب کتاب‌های درسی 
در ایران، آن‌چنان که در مورد آن بزرگ‌نمایی می‌شــود 

         اشاره
   این مقاله بخشی از یک طرح پژوهشی است که توسط 
نویسنده به‌عنوان مجری طرح و داراب ظفریان، سیده‌آزیتا 
رضوی، فرحناز فردوسیان و معصومه سلیمی به‌عنوان همکار 
و بابک زمانی‌پور به‌عنوان ناظر، با حمایت شورای تحقیقات 
آموزش‌وپرورش چهارمحال و بختیاری، به انجام رسیده است.

مقدمه
در ایجاد نگرش مثبت یا منفی نسبت به درس تاريخ عواملی 
چون کتاب‌های درسی، معلمان و دبیران، مسئولان مدارس، 
دوستان، والدین، رســانه‌ها و ابزارهایی چون صدا‌وسیما، 
نشریات، سایت‌های اینترنتی و... که به‌عنوان متغیرهای این 
پژوهش نیز به‌کار رفته‌اند، نقش تعیین‌کننده‌ای دارند. در این 
مقاله نقش کتاب‌های درسی در نوع نگرش دانش‌آموزان به 
درس تاریخ در دورة متوسطه مورد بررسی قرار گرفته است.

کلیدواژه‌ها: کتاب درسی تاریخ، نگرش دانش‌آموزان، دورة متوسطه

57 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



و آن را عامــل اصلی بی‌علاقگــی دانش‌آموزان و 
افُت تحصیلی در این درس می‌دانند، زیاد نیست. 
»نگارنده، کتاب‌های درســی تاریخ مدارس بعضی 
از کشــورها را مطالعه و ملاحظه کرده و همواره با 
این واقعیت شــگفت‌انگیز روبه‌رو شده‌ام که حجم 
آن كتاب‌ها، چندين برابر حجم كتاب‌هاي درسي 
تاريخ در كشــور ماست. حال آنکه قدمت تاریخ ما 
چند برابــر آن‌ها و غنای فرهنگ و تمدن ایرانی و 
اسلامی بیش از آن است که نیاز به یادآوری داشته 

باشد.« )خیراندیش، 1379: 2(
در هــر حال بــا توجه به همگانــی بودن درس 
تاریخ و ارتباط ویژه‌اش با ســایر علوم، لازم است 
در تغییرات کتاب‌های درســی تاریخ دقت و تأمل 

بیشتری صورت گیرد.

محتوای کتاب‌های درسی تاریخ
در برخی از کشورها از جمله انگلستان در آموزش 
تاریخ در مدرسه‌ها سعی می‌شــود، دانش‌آموزان 
تفکــر انتقادی پیدا کنند و نســبت به مندرجات 
کتاب‌های تاریخ حساس شوند، آن‌ها را نقد کنند و 
بگویند که با کدام نظریه و کتاب‌ها بیشتر موافقند. 

)کول اویل1، 1383: 6(
 اما در کشور ما، اگر تاریخ تعلیم‌وتربیت در حوزة 
تحول برنامه‌های درسی را در 50 سال اخیر مطالعه 
کنیم، می‌بینیم  که دیدگاه جزئی‌نگریِ برخاسته از 
نگرش رفتارگرایی در تعلیم‌وتربیت، در برنامه‌ریزی 
درسی ما رسوخ کرده است... در مقابل این دیدگاه، 
ما از دهة 60 میلادی به این طرف، شاهد ظهور و 
توسعة دیدگاه دیگری در تعلیم‌وتربیت هستیم که 
به دیدگاه »فرآيندمدار« شهرت يافته است. در اين 
ديدگاه گفته مي‌شود، به جاي انتقال انبوه گسترده‌اي 
از مفاهيم جزئي، بهتر است كليات را به دانش‌آموزان 
عرضه كنيم، راه‌هاي بهتر يادگيري را به آنان آموزش 
دهيم، و پژوهش و حل مسئله را به آنان بياموزيم؛ 
زيرا عصر ما عصر انفجار دانش است... ما بايد كوشش 
كنيم تا در نحوة آموزش و يادگيري تاريخ، از همان 
دورة ابتدايي تحول ايجاد كنيم. دانش‌آموزان ما بايد 
از دورة ابتدايي با روش‌هاي تحقيق و حل مســئله 

آشنا شوند. )احمدي، 1380: 9 و 10(

چه اصولي بر انتخاب محتواي كتاب‌هاي 
درسي تاريخ كشور ما حاكم است؟

در پاسخ به سؤال فوق و در مراحل برنامه‌ريزي، 
تأليف و تدريس، شايسته اســت اين نكات مورد 

توجه قرار گيرند:
1. نگاه متعــادل و متوازن به تاريخ ايران، قبل و 

بعد از اسلام، از قديمي‌ترين دوران تا عصر حاضر؛
2. نــگاه جامع به تاريخ و توجه به اســاميت و 

ايرانيت و تأثيرپذيري و تأثيرگذاري متقابل آن‌ها؛
3. رعايت انصاف و واقع‌بيني در بيان تجزيه‌وتحليل 

پديده‌ها و حوادث تاريخي؛
4. بازشناســي و بازشناســاندن هويت ايراني بر 
مبناي مؤلفه‌هاي ايران و اسلام با توجه به شرايط 

عصر حاضر، به‌عنوان يك هويت واحد؛
5. پــرورش روحيــة اعتمادبه‌نفس، عزت نفس، 
استقلال‌طلبي و تقويت روحية افتخار به ايراني و 
مسلمان بودن و نيز آماده كردن آنان براي دفاع از 

ميهن اسلامي؛
6. تبيين جايگاه فرهنگ و تمدن ايران در فرهنگ 

و تمدن جهان؛
7. تقويــت روحيــة ارج گذاشــتن بــه ميراث 
فرهنگي، هنري، تاريخي و پاســداري از نمادهاي 

ايراني؛ ‌ـ اسلامي‌
8. تقويت بينش تاريخي دانش‌آموزان نسبت به 
مسائل ايران و جهان و توانايي تبيين علمي عوامل 

كاميابي‌ها و ناكامي‌هاي بزرگ تاريخي؛
9. شــناخت و تقويت فرهنگ و آداب و ســنن 

جامعة ايران اسلامي؛
10. پرورش روحية وحدت و اتحاد اسلامي بين 
ايرانيان و ساير مسلمانان، و حمايت از حق‌طلبان، 
عدالت‌خواهان، مظلومــان و تقويت روحية مبارزه 
با مســتكبران و ستمكاران براســاس ارزش‌هاي 

اسلامي؛
11. توجه و احترام به شاخه‌هاي گوناگون فرهنگ 

ملت ايران براي تقويت همبستگي ملي؛
12. تبيين فرهنگ اهل بيــت)ع( و تقويت آن 
به‌عنوان يكي از عوامل تعميق هويت ايراني اسلامي 

و محور وحدت اسلامي؛
13. تبيين و تحليل انقلاب اسلامي و ريشه‌هاي 

تاريخي و تأثير جهاني آن؛
اجتماعي  ‌‌ 14. طرح و تدوين متعادل تاريخ سياسي‌

و تمدني ايران؛
15. تعميق آشــنايي با شــخصيت‌هاي مهم و 
تاريخ‌ساز، با تأكيد بر مفاخر ملي. )جواديان، 1385: 

43 ـ 40(
»من در حال حاضر مي‌بينم كه كتاب‌هاي تاريخي 
ما سرشــار از مفاهيم جزئي فراوان است و آن‌وقت 
دانش‌آموزان ما با اين شــيوه‌هاي ســنتي تدريس‌ 

اما مقایسة کتاب‌های 
درسی تاریخ در 

ایران با کشورهای 
دیگر نشان می‌دهد 

که حجم مطالب 
کتاب‌های درسی در 
ایران، آنچنان که در 
مورد آن بزرگ‌نمایی 
می‌شود و آن را عامل 

اصلی بی‌علاقگی 
دانش‌آموزان و افُت 

تحصیلی در این درس 
می‌دانند، زیاد نیست

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 58



جدول 1. فراواني و درصد پاسخ‌هاي داده شده به اين سؤال

درصد تعداد سؤال 30

1/2 6 بدون پاسخ

24/2 121 كاملًا مخالفم

36/2 181 مخالفم

20/4 102 نظري ندارم

10 50 موافقم

8 40 كاملًا موافقم

100 500 جمع

مجبور مي‌شــوند تمام اين مفاهيم را حفظ كنند. اين 
عملًا موجب شــده اســت تا ما در اين دروس با نوعي 
افُت تحصيلي مواجه شــويم... مسئلة مهم در اين‌جا، 
رويكرد ما در طراحي برنامه‌هاي درســي تاريخ است 
كه بايد تغيير كنــد. بعضي به جاي ارائه انبوه مطالب، 
با شيوه‌هاي فرايندمحور، محتواي تاريخي را به گونه‌اي 
عرضه مي‌كنند كه دانش‌آمــوزان اولاً تاريخ را در يك 
بستر فرهنگي، اجتماعي، سياسي و اقتصادي مربوط 
به هر زمــان به‌طور فراگير مي‌آموزند و ثانياٌ در جريان 
آموزش و يادگيري تاريخ، به شــيوة حل مسئله و نگاه 
پژوهشي مشغول تحقيق، جمع‌آوري اطلاعات، تفسير 
و تحليل اطلاعات مي‌شوند تا از گذشته چراغي براي 
حركت در مسير حال و آينده ساخته شود. ما بايد در 
شيوة برنامه‌ريزي و تدريس تاريخ انقلاب ايجاد كنيم. 
ما در بررسي كتاب‌هاي تاريخي ساير كشورها، ملاحظه 
مي‌كنيم كه اولاً به برجسته‌ســازي مفاهيم، حوادث 
و مســائل عمدة تاريخي پرداخته‌اند و اين كوشش‌ها 
صورت مي‌گيرد تا دانش‌آموزان از طريق تفكر، تفحص 
دربارة رخدادهاي تاريخي اظهارنظر و به‌صورت گروهي 
با هم بحث كنند. ثانياً: در آموزش و يادگيري تاريخي 
از روش‌هاي نمايشي، ايفاي نقش، بازديد از مكان‌هاي 
تاريخي مثــل موزه‌ها، آثار تاريخــي و همچنين آثار 
پژوهشي در مورد فرهنگ مردم در طول تاريخ و مواردي 

از اين‌گونه استفاده مي‌شود.« )احمدي، 1380: 9(
بنابراين مناسب اســت هنگام بازنگري كتاب‌هاي 
درســي تاريخ، مزاياي فعلــي آن را حفظ كرد و در 
تطبيق اهداف آن با نيازهاي روز كوشيد و از شيوه‌اي 
براي تأليف كتاب ســود برد كه آموزش را آسان كند 
و بازدهــي را بالا ببرد. با احتســاب ايــن ويژگي‌ها، 
محتواي جديد كتاب‌ها بايد مانند مينياتور پيچيده 
و جذاب باشــد كه مانــع دل كندن بيننــده از آن 
 شــود و در عين حال، وي را به تفكر و تعمق وادارد. 

)زائري، 42:1387(
شكل ظاهري كتاب‌هاي درسي تاريخ نيز از عوامل 
تأثيرگذار بر نگرش دانش‌آموزان به اين درس محسوب 
مي‌شود و اين نكته در بيشتر كشورهاي جهان مورد 
توجه قرار مي‌گيرد. »براي مثال در كتاب‌هاي تاريخ 
كشور سوئيس شاهد بخش‌هايي از زندگاني خصوصي 
بزرگان تاريخ، ســخنان افراد مشــهور و عكس‌هاي 
زيبا هســتيم كه همگي نيز در كادربندي‌هاي رنگي 
قرار داده شــده‌اند. مثلًا ســخنان يــا بخش‌هايي از 
سخنراني‌هاي افرادي چون هيتلر، چرچيل، گاندي و 
غيره در كادرهاي رنگي در كتاب و متناسب با موضوع 

مورد بحث، خودنمايي مي‌كنند.

نكتة مهم ديگري كه در كتاب‌هاي درسي سوئيس 
جلب توجه مي‌كند ارائه يك نامه، قرارداد و يا عهدنامه 
است؛ گاهي اوقات نيز شاهد تصوير سند هستيم كه 
در كتاب به چاپ رســيده كه اين ابتكار، خود باعث 
يادگيري بهتر مفاد آن قرارداد يا عهدنامه مي‌شود.« 

)رامبد، 1379: 27(
بنابراين ترديد نيست كه يكي از عوامل مؤثر در نوع 
قضاوت دانش‌آموزان نسبت به درس تاريخ و چگونگي 

نگرش آن‌ها به اين درس »كتاب درسي« است.
براي بررسي نوع نگرش دانش‌آموزان به كتاب‌هاي 
درســي تاريخ، سه سؤال در پرسش‌نامة اين پژوهش 
طــرح گرديــده و بين يــك نمونــة 500 نفري از 

دانش‌آموزان توزيع كرديم.

سؤال 1: آيا بين شكل ظاهري، حجم و محتواي 
كتاب درسي تاريخ با نوع نگرش دانش‌آموزان 

به اين درس رابطه‌اي وجود دارد؟
پاســخ‌هاي دانش‌آموزان به اين ســؤال در جدول 

شماره 1 آمده است:

طبق جدول فوق پاسخ‌گويان نسبت به اين مسئله 
كه شكل ظاهري كتاب و استفاده از عكس، نمودار و 
نقشه، در يادگيري بيشتر تاريخ به‌ آنان كمك مي‌كند 

نظر موافق داشتند. )نمودار شماره‌1(

كاملًا مخالفم      مخالفم     نظري ندارم     موافقم    كاملًا موافقم    بدون پاسخ
.
5

10

15

20

25

30

35

40

1,2

8
10

20,4

36,2

24,2

59 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



ســؤال 2. آيا انصاف و عدالت در بيان وقايع تاريخي در 
كتاب‌هاي درسي رعايت شده است؟

پاســخ‌هاي دانش‌آموزان به اين ســؤال در جدول شماره 2 آمده 
است:

طبق جدول فوق دانش‌آموزان، در پاســخ به اين سؤال كه آيا در 
كتاب‌هاي درســي تاريخ، در بيان وقايــع تاريخي انصاف و اعتدال 
رعايت شده است، 36/6 درصد بي‌نظر 32/2 درصد موافق و 29/8 

درصد مخالف‌ بوده‌اند. )نمودار شماره 2(

ســؤال 3. آيا مطالعة كتاب‌هاي درســي تاريخ باعث 
علاقه‌مندي به انقلاب اســامي ايران شده و به سؤالات و 
ابهامات دانش‌آموزان پيرامون وقايع انقلاب پاسخ داده است؟
پاسخ‌هاي دانش‌آموزان به اين سؤال در جدول شماره 3 آمده است:

طبق جدول فوق مطالعة كتاب درســي تاريخ باعث 
علاقه‌مندي به انقلاب اسلامي ايران نشده و به سؤالات 
و ابهامــات دانش‌آموزان پيرامون وقايع انقلاب پاســخ 
نمي‌دهد. اين ســؤال 49 درصد مخالف و 25/2 درصد 

بي‌نظر دارد. )نمودار شماره 3(

بنابراين براساس يافته‌هاي اين پژوهش لزوم بازنگري 
در شــكل و محتواي كتاب‌هاي درسي تاريخ و رعايت 
اعتدال و انصاف در بررســي وقايع و حوادث تاريخي با 
در نظر گرفتن علايق و نگرش‌هــاي دانش‌آموزان، در 
برنامه‌ريزي درس تاريخ و تهية محتوا مورد توجه جدي 

قرار گيرد.

جدول 2. فراواني و درصد پاسخ‌هاي داده شده به اين سؤال

درصد تعداد سؤال 32

1/4 7 بدون پاسخ

13/8 69 كاملًا موافقم

18/4 92 موافقم

36/6 183 نظري ندارم

21/4 107 مخالفم

8/4 42 كاملًا مخالفم

100 500 جمع

جدول 3. فراواني و درصد پاسخ‌هاي داده شده به اين سؤال

درصد تعداد سؤال 39

1/8 9 بدون پاسخ

12 60 كاملًا موافقم

12 60 موافقم

25/2 126 نظري ندارم

31/2 156 مخالفم

17/8 89 كاملًا مخالفم

100 500 جمع

پی‌نوشت
1. Col ovi l

منابع
1. آرام، محمدباقر؛ درآمدي بر روش تدريس تاريخ، رشد آموزش تاريخ، 

سال دوم، شماره 3، تهران: دفتر انتشارات كمك‌آموزشي، پاييز 1379.
2. احمدي، غلامعلي؛ »هنوز در آغاز راه هســتيم«. رشد آموزش تاريخ، 

سال دوم، شماره 5، تهران: دفتر انتشارات كمك‌آموزشي، بهار 1380.
3. افضلان، فريده؛ دانش‌آموزان و تاريخ، رشد آموزش تاريخ، دوره ششم، 

شماره 19، تهران: دفتر انتشارات كمك‌آموزشي، تابستان 1384.
4. اوپنهام، 1. 1. ن، طرح پرسشنامه و سنجش نگرش‌ها،ترجمة مرضيه 

كريم‌نيا، تهران: انتشارات سمت، 1924.
5. جواديــان، مســعود؛ چگونگي تبيين نگرش تاريخي در برنامه‌ها و 
كتاب‌هاي درسي وزارت آموزش‌وپرورش، رشــد آموزش تاريخ، دورة 

هشتم، شمارة 24، تهران: دفتر انتشارات كمك‌آموزشي، پاييز 1385.
6. خيرانديش، عبدالرســول؛ درس تاريخ و معلمان آن در قرن نيروي 
انساني، رشــد آموزش تاريخ، سال دوم، شــماره 4، تهران: دفتر انتشارات 

كمك‌آموزشي، زمستان، 1379.
7. دلاور، علي؛ روش تحقيق در روا‌ن‌شناسي اجتماعي و علوم تربيتي‌ 

)ويرايش سوم(، چاپ پانزدهم، تهران: نشر ويرايش، 1383.
8. رامبد، آيدا؛ درس تاريخ در كشور سوئيس، رشد آموزش تاريخ، سال 

دوم، شماره 4، تهران: دفتر انتشارات كمك‌آموزشي، زمستان 1387.
9. زائري، غلامرضا؛ طرحي براي آموزش تاريخ، رشد آموزش تاريخ، دورة 

دهم، شماره 32، تهران: دفتر انتشارات كمك‌آموزشي، پاييز 1387.
10. كولويل، يان و گلاقر؛ آموزش تاريخ در انگلســتان، رشــد آموزش 
تاریخ، دورة‌6، شــماره 17، تهران: دفتر انتشــارات کمک‌آموزشی، زمستان 

.1383

.
5

10
15

20

25

30

35

12 12

1,8

25,2

31,2

17,8

.
5

10
15

20

25

30

35

40

1,4

13,8
18,4

36,6

21,4

8,4

فراوانی و درصد پاسخ‌های داده شده به این گویه

كاملًا مخالفم      مخالفم     نظري ندارم     موافقم    كاملًا موافقم    بدون پاسخ

كاملًا مخالفم      مخالفم     نظري ندارم     موافقم     كاملًا موافقم     بدون پاسخ

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 60



      مقدمه
ورود اســام به ايران و سقوط سلسلة ساساني يك 
نقطة عطف مهم در تاريخ ايران محسوب مي‌شود زيرا 
مبدأ تحولات اساســي گرديد. در اين فرايند، اگرچه 
طبقــات مختلف اجتماع هركدام ســعي در گرفتن 
قدرت از دست‌رفتة خود داشــت، اما دهقانان كه از 
اشراف و نجباي درجه دوم محسوب مي‌شدند رويه‌اي 
متفاوت از ديگر گروه‌هاي اجتماعي در پيش گرفتند، 
به اين معنا كه با كشته شدن يزدگرد آخرين پادشاه 
ساســاني و گسترش فتوحات مســلمانان در ايران، 
دهقانان تصميم به صلح و مذاكره با مسلمانان گرفتند. 
در این مقاله با اين فرض كه دهقانان توانســتند در 
تحولات اجتماعي ناشي از ورود اسلام به ايران نقش 
داشته و موقعيت خود را حفظ كنند به جايگاه، اهداف 

و نقش آنان در اين زمينه خواهيم پرداخت.

كليدواژه‌ها: دهقانان، اســام، ايران، ورود اســام به 
ايران

وجه تسميه و معني لغوي دهقان
واژة فارســي دهقــان معرب كلمة پهلــوي دهگان 
اســت )dehgan( كه قديمي‌‌تر آن به‌صورت دهيگان 
)deahigan( از واژة دهيــو به‌معنــاي صاحــب ده 
)سرزمين و كشــور( است كه بعدها معني روستا پيدا 
كرده اســت. )تفضلي، 1385: 63؛ كليما، 1359: 87؛ 

آبادي، 1356: 70ـ 64 و صفا، 1326: 39 و 40(
معني واژة دهقان در كتاب‌هاي مورخان اســامي به 
صورت‌هاي مختلف آمده است. در كتاب »مجمل‌التواريخ 
و القصص« دهقان به‌معنــي رئيس و صاحب اراضي و 
ضياع است. معاني ديگر آن عبارت است از مالك زمين، 
نژاد ايراني، راوي ســخن، كشــاورز و برزگر زردشتي. 

)حاكمي، 1357: 37ـ 23(
كلمــات دهيخدا و كدخدا متــرادف با كلمه دهقان 
هســتند. دهقانان را به دورة اســاطير ايراني منسوب 
كرده‌اند. در كتب زردشتي و آثار دوران اسلامي طبقة 
دهقــان و نســبت آن را به ويكــرد )wekord( برادر 
هوشنگ‌شــاه افسانه‌اي مي‌رســانند كه نخستين شاه 

الهه درگاهي
مدرس دانشگاه علمي‌ـ كاربردي، دهلران

دهقانان بعد از ورود اسلام به ايران

پيشــدادي بود. مســعودي در كتاب »مروج‌الذهب« 
خود مي‌گويد كه ]ويكرد[ نخســتين كســي بود كه 
رسم دهقاني آورد. )مسعودي، 1365، ج 1: 278(. اما 
بعضي ديگر از منابع منوچهر را بنيان‌گذار نظام دهقاني 

مي‌دانند. )ابن‌اثير، ج 1، 1374: 186(.

نقش دهقانان در ايران پيش از اسلام
از دوره‌هاي هخامنشيان و اشكانيان گزارش و نشانة 
مشخصي كه دالّ بر حضور و مشاركت دهقانان در امور 
سياســي، اجتماعي و اقتصادي باشد در دست نيست. 
اگرچه زراعت و كشاورزي جزء لاينفك زندگي ايرانيان 
از اعصار قديم تا امروز بوده اســت اما اساســاً دهقانان 
به‌عنوان يك طبقة اجتماعــي و داراي اهميت از دورة 
ساساني و به‌ويژه بعد از اصلاحات ارضي در دورة خسرو 
انوشيروان اهميت يافتند. خسرو انوشيروان براي كاهش 
قدرت نجبا و اشراف درجه اول دست به اصلاحاتي زد 
كه طي آن طبقه‌اي به‌عنوان نجباي درجه دوم به‌وجود 
آمد. طبقه‌بندي اشــرافيت در دورة ساســاني به اين 

صورت بود:
1. خاندان پادشاهي

2. واسپوهران
3. وزرگان

4. آزادان )دهقانان(
همان‌طور كــه مي‌بينيــم، دهقانان جــزء طبقة 
آخر محسوب مي‌شــدند. در كارنامة اردشير بابكان 
بــا »دهقانان« يكي دانســته شــده‌اند.  »آزادان« 
)دريايي، 1383: 31( اين نجباي درجه دوم كه به آنان 
كدخدايان نيز مي‌گفتند اقتدارشان منوط به ادارة امور 
محلي بود كه از طريق ارث به آن‌ها رسيده بود؛ در واقع 
ارتباط‌دهندة بين روستاييان و حكومت مركزي بودند. 
قباد، در دوران پادشــاهي خود، براي كاستن از قدرت 
اشراف و نجباي درجه اول كه در زمان او به اوج قدرت 
رســيده بودند به مزدك و آيين او گرايش پيدا كرد كه 
اين عمل او باعث شد تا موقعيت دهقانان در دورة او در 
جريان همــكاري با دربار تحكيم یابد. در واقع قباد در 
مقابله با نجباي قديمي از حمايت گستردة قشر وسيعي 
از آزادان برخوردار شد. بدين‌ترتيب اينان تكيه‌گاه قباد 

تاريخ‌ایران

61 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



در مبارزه با اشــراف شــدند و موجبات رجحان و 
برتري خود را در دورة انوشيروان فراهم آوردند. به 
طوري‌كه در حكومت خسرو انوشيروان قدرت آنان 
تحكيم یافت و آنان مأمور گردآوري خراج شــدند 
و به‌مثابة كارداران انوشيروان عمل مي‌كردند. اين 
دهقانان تا پايان دوره سلطنت خسرو پرويز )628ـ 
590 م( در دهكده‌ها مي‌زيســتند و املاك زراعي 
آنان در مقايسه با املاك نجباي درجه اول زمين‌دار 
)وسپوهران( چندان وسعت نداشت. به‌نظر مي‌رسد 

كه وظيفة اصلي آنان جمع‌آوري ماليات بوده است. 
)پيگولوسكايا، 1372: 306(

در واقع شــاه آنان را حمايــت مي‌كرد و زمين و 
پول و كمك‌هاي ديگر در اختيار آن‌ها مي‌گذاشت؛ 
بنابرايــن آنان هم طرفدار شــاه مي‌شــدند و در 
صورتي كه لازم مي‌شــد به او از لحاظ نظامي نيز 
ياري مي‌رساندند. )ابن بلخي، 1377: 37؛ بلعمي، 
1347: 345(، در اواخــر عهد ساســاني بيشــتر 
زمين‌هــاي حاصلخيز به دهقانان تعلق داشــت و 
آنان از بسياري جهات هسته و پاية ملت را تشكيل 
مي‌دادند. اهميت دهقان‌هــا بعدها، به‌ويژه هنگام 

تسلط مسلمانان بر ايران بيشتر ظاهر شد.

عملكرد دهقانان در آستانة ورود اسلام 
به ايران

با فروپاشــي شاهنشاهي ساســاني )651 م( و 
تصرف بسياري از نقاط ايران توسط مسلمانان كه 
به از بين رفتن نجباي طراز اول ساســاني انجاميد 
دهقانان نقش سياســي ـ اجتماعــي عمده‌اي در 
تعيين سرنوشــت ناحيه يا شــهر و روستاي خود 

برعهده گرفتنــد. اين طبقة اجتماعــي به‌عنوان 
بازماندگان نظام اداري و ديواني عصر ساســاني در 
برخورد خود با مهاجمان مسلمان ابتدا دو رويّه را 
در پيــش گرفتند. بدين‌ترتيب كه گروهي از آن‌ها 
به فكر مقابله با مســلمانان افتادند و گروهي ديگر 
به تعامل و همكاري با آنــان پرداختند. اما همان 
گروهي هم كه به فكر مقابله افتادند به‌تدريج تغيير 
عقيده داده و روية همكاري با اعراب مســلمان را 
در پيش گرفتند. بنابرايــن در كل مي‌توان گفت 
كــه عملكرد دهقانان در ورود اســام و برخورد با 

مسلمانان تعامل و همكاري بوده است.

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 62



اولين واكنش دو گروه دهقاني به هنگام مشاهدة 
هجوم مسلمانان، پناهنده شدن به دژها و قلعه‌هايي 
بود كه در اختيار داشتند. )دينوري، 1364: 145( 
از مهم‌ترين نقاطي كه آن‌ها در برابر ســپاه اسلام 
مقاومت كردند مي‌توان به شــهرهاي تيســفون، 
دسكره )شــهركي نزديك دجله(، دشت ميشان، 
ســوق‌الاهواز و شــوش اشــاره كرد. دهقانان اين 
شهرها بعد از مقاومتي كه در برابر مسلمانان انجام 
دادند كشته شدند اما گروهي از دهقانان كه به فكر 
مذاكره و تســليم افتادند با پرداخت جزيه و خراج 
جزئي از خلافت اسلامي شدند. اين وقايع ابتدا در 
ناحية عراق )بين‌النهرين( اتفاق افتاد و باعث شــد 
تا در ديگر ايالات ايران نيز همين رويه پيش رود. 

)طبري، 1363، ج 5: 1830، 1806، 1803(
در واقع دهقاناني كه تســليم شدند املاك خود 
را از آسيب نگه داشــتند و توانستند حتي مقام و 
مذهب خود را همچنان حفظ كنند، مانند دهقان 
زوابي كه در عراق با عروئ‌بن زيدالخطل طايي صلح 
كرد. )بلاذري، 1364: 12( يا بسطام، دهقان برس 
كه با بني‌زهره پيمان بســت كه براي سپاه او پلي 
بســازد. شيرزاد دهقان ســاباط، روستايي نزديك 
مداين، نيز توانسته بود صد هزار كشاورز را از جنگ 
با مسلمانان بر حذر دارد. )گرديزي، 1364: 102 و 

دينوري، 1364: 160(
در نبرد معروف جســر )پل( يك‌جــا گروهي از 
دهقانان پلي ساختند تا سپاه ابوعبيده ثقفي بتواند 
به‌راحتي از آن عبور كند و بــه خاك ايران بتازد. 

)مسعودي، 1365، ج 1: 615(
همچنيــن دهقانــان انبار در ســال 16 هـ به 
ســعد‌بن ابي‌وقاص نامه نوشتند و از او خواستند 
نهــري برايشــان حفر كند كه ايــن‌كار به‌دليل 
وجود صخره‌اي بزرگ بر سر راه صورت نگرفت. 
)بــاذري، 1364: 88( از طرف ديگر ســعد از 
دهقانان خواســت كه اســام بياورنــد يا جزيه 
بدهند كه آنان جزيه دادن را پذيرفتند. )طبري،  

1363، ج 5: 1807(
هنگامي كه يزدگرد در حال فرار از اين شــهر به 
آن شــهر بود از دهقانان اصفهان، كرمان و سپس 
مرو كمك خواســت ولي آن‌ها درخواست او را رد 
كردند چون مي‌دانســتند ســقوط او قريب‌الوقوع 
اســت. مي‌توان گفت كمك خواســتن يزدگرد از 
دهقانان علاوه بر اثبات قدرت نظامي دهقانان نشان 
از پيشــرفت جايگاه اجتماعي و بسط نفوذ آنان در 

دورة سقوط ساسانيان دارد. )تفضلي، 1385: 70(

در واقــع دهقانان، با آينده‌نگري، هم جان و مال 
خود و هم بســياري از ساكنان منطقه را از آسيب 
دور نگه داشتند. چون با اسلام‌پذيري آنان بسياري 

از پيروان آنان نيز به اسلام پيوستند.
دهقاناني كه با مسلمانان از در تعامل وارد شدند 
خود به دو گروه تقسيم مي‌شدند. يك گروه با بستن 
عهدنامة صلح با مسلمانان زمين‌هاي خود را حفظ 
كردند، خراج پرداختند و به آئين زردشــت پايبند 
ماندند. اين گروه از اهل ذمّه به حســاب مي‌آمدند. 
گروه ديگر دين اسلام را پذيرفتند و دين زردشتي را 
به‌طور رسمي كنار گذاشتند، لذا تخفيف‌هاي زيادي 
شــامل حالشان شــد. آن‌ها به جاي دادن خراج و 
جزيه، عُشر، يعني يك‌دهم محصول خود را به دولت 

اسلامي مي‌پرداختند. )يعقوبي، 1343، ج 2: 41(
در واقع دهقانان در اين دوره تعامل با حكام عرب 
را بهترين و تنهاتريــن راه براي حفظ موجوديت 

خود تشخيص دادند. 
بلاذري يكــي از علل گرايــش دهقانان به دين 
اســام را اين مي‌داند كه در ايران قبل از اســام 
پرداخت ماليات ســرانه يا همان )جزيه( نشــانة 
حقــارت و ضعف تلقي مي‌گشــت و معمولًا ويژة 
طبقات پايين جامعه بود. به همين دليل در دورة 
اسلامي بسياري از دهقانان مسلمان شدند زيرا قبول 
اسلام موجب معافيت آنان از ماليات سرانه )جزيه( 
مي‌شــد. )بلاذري، 1364: 88( در واقع كنار آمدن 
با مســلمانان و ايجاد ارتباط سياسي با آنان هدف 
اكثریت دهقانان بود، به‌ويژه كه مسلمانان نيز بعد 
از فتح سرزمين‌ها، به‌دليل عدم تجربه در ادارة امور 
سرزمين‌هاي فتح شده نياز به كساني داشتند كه 
در اين امر از جمله در گردآوري خراج دستي توانا 
و تجربة لازم را داشــته باشند. بنابراين با توجه به 
اينكه دهقانان در دورة ساســاني ادارة امور محلي 
و كشاورزي و گردآوري ماليات را بر عهده داشتند 
بهترين كساني بودند كه مي‌توانستند در اين امر به 
اعراب مسلمان كمك كنند. در واقع نياز متقابل اين 
دو گروه )دهقانان ـ مسلمانان( باعث شد تا با هم به 

همكاري بپردازند.
دهقانان در تعيين مقدار خراج و نوع محصولي كه 
مشمول ماليات مي‌شد و همچنين در جمع‌آوري 
خراج، نگهداري راه‌ها، پل‌ها و كشت و زرع راهنماي 
اعراب در طول فتوحات بودند. )طبري، 1363، ج 

5: 1836 و تفضلي، 1385: 45(
خلفا مقدار پرداخت جزيه را براســاس اطلاعات 
دهقانان مقرر مي‌نمودند. )جهشیاری، 1348: 71(

قباد، در دوران 
پادشاهي خود، براي 

كاستن از قدرت 
اشراف و نجباي درجه 

اول كه در زمان او 
به اوج قدرت رسيده 

بودند به مزدك و آيين 
او گرايش پيدا كرد

63 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



از نخســتين كارهاي ســعد‌بن ابي‌وقاص، فاتح 
قادسيّه، اين بود كه دهقانان را گرد آورد و آن‌ها را 
به آنچه در گذشته بر عهده داشتند متعهد ساخت. 
يعنــي به آن‌ها گفت كه همچنــان به كار و انجام 
وظايف خود ادامه دهند. )محمدي، 1356: 104( 
عمر نيز، وقتي ناحية ســواد )عــراق( را فتح نمود 
مردمان آن را بر ســرزمين‌هاي خود باقي گذاشت 
و براي هر شــخص جزيه‌اي مقرر نمود و بر زمين 
‌آن‌هــا نيز خراج نهاد ولــي زمين‌ها را بخش نكرد 
)بلاذري، 1364: 77ـ 71( اين اقدام او تأثير زيادي 
در تصرف ديگر سرزمين‌ها داشت و باعث شد تا هر 
منطقه‌اي كه دهقان يا مرزبان آن با مسلمانان صلح 
مي‌كرد اجازه مي‌يافت مالك اموال خود باشد و تنها 

جزيه و خراج بپردازد.
در زمان خلافت حضرت علي)ع( دهقانانِ صاحبِ 
استر را كه ثروتمندتر بودند 48 درهم، مردم ميانه 
و متوســط را 24 درهم و برزگران و ساير مردم را 
12 درهم جزيه بســتند. )محمدي، 1356: 33( 
اين نشــان‌دهندة اين است كه دهقانان از اهميت 
زيادتري نسبت به ديگر گروه‌هاي جامعه برخوردار 
بودند. در دوران اســامي عنوان دهقان براي همه 
طبقات اشراف و نجباي ايراني به‌كار گرفته مي‌شد و 
عنوان »اهل البيوتات و العظماء و الاشراف« ترجمة 
عنوان‌هاي فارســي واســپوهران، بزرگان و آزادان 
است. البته اين موضوع هميشه در كتاب‌هاي عربي 
با دقت رعايت نشــده بلكه دودمان‌هاي قديمي و 
بزرگ و اشــراف ايراني را هم با عنوان دهقان ياد 

كرده‌اند. )همان: 39(
عنوان دهقان، به‌صورت گروهِ فرودســتِ آزادان، 
در جامعه ساســاني به‌تدريج تغيير يافت و پس از 
فتح مسلمانان و از هم‌گسيختگي دستگاه طبقات 
اجتماعــي ساســاني آزاده معنــاي ايراني يافت. 

)تفضلي، 1385: 73( 
هرچند ميــان دهقانان و مســلمانان همكاري 
متقابل وجود داشــت امــا در مواقعي نيز دهقانان 
مورد ظلم و ستم حكام عرب قرار مي‌گرفتند و اين 
بيشــتر در دورة اموي نمود يافت؛ مانند زماني كه 
دهقانان و موالي در شورش‌ها عليه حكومت اموي 
شركت مي‌كردند. اين رويكرد آنان سبب مي‌شد كه 
مثلًا در زمان حجاج ‌ابن يوسف ثقفي وقتي دجله 
طغيان كرد او تدبيري براي ساختن سد نينديشيد 
تا دهقانان را آزار دهد زيرا آن‌ها به همراهي با قيام 

ابن‌اشعث متهم بودند. )بلاذري، 1346: 318(
نمونــة ديگــر تحقيــري اســت كــه از جانب 

اشرس‌بن عبدالله ســلمي حاكم خراسان در زمان 
هشام‌بن عبدالملك بر دهقانان ايراني وارد مي‌شد 
)همــان:‌318( اما در كل بايــد گفت كه امويان از 
دهقانــان در كارهــاي مالــي و اداري خود بهره 
مي‌گرفتند هرچند كه آنان از اعراب بيشــتر بهره 

مي‌بردند.
آنــان بي‌نياز از كمك دهقانــان نبودند، مثلًا در 
ســال 86 هـ قتيبه‌بن مسلم باهلي با دهقانان بلخ 
صلح كرد. )همــان: 306؛ طبــري، 1363، ج 9: 
3928ـ 3853( از منابــع چنيــن برمي‌آيد كه در 
اوايل دورة‌ اســامي بعضــي از دهقانان به‌ويژه در 
شرق ايران تقريباً از زندگي مرفهي برخوردار بودند 
و حتي نقش فرمانروايان محلي را داشتند. )تفضلي، 

)73:1385
دهقانان جدا از اهميت اجتماعي و سياســي كه 
داشــتند، نقش فرهنگي مهمي نيز ايفا مي‌كردند. 
آنان با پذيرفتن اسلام در موقعيت رهبري اجتماعي 
خود باقي ماندند و اين موجب شد تا فرهنگ ايراني 
همچنان پايــدار باقي بمانــد. دهقانان همچنان 
كاركرد گذشــتة خود را حفــظ كردند، در نتيجه 
عقايد و افكار ايرانــي را در خاندان‌هاي خود نگاه 
داشتند و داســتان‌هاي ايراني و آداب‌ورسوم آن‌را 
حفظ كردند. توسط آنان بود كه اين فرهنگ سينه 
به سينه به نســل‌هاي بعد منتقل شد. آنان حتي 
دسته یا گروه دانشمند و فرزانة مملكت را تشكيل 
مي‌دادند. )صديقي، 1375: 96 و 97(. فردوســي 
شاعر بزرگ خود دهقان‌زاده بود. همچنين سلمان 
فارســي از اينكه پدرش دهقان بود افتخار مي‌كرد 
و در روايتــي خود را دهقان‌زاده‌اي از جي اصفهان 
می‌دانست. )مجمل‌التواريخ و القصص، بي‌تا: 242(

دهقانان از همان قرن اول هجري و استقرار يافتن 
حكومت مســلمانان در مناطق مختلف ايران، به 
دارالخلافه‌ها و دارالاماره‌ها به‌عنوان دانشــمندان و 
خردمنداني كه از تاريخ و فرهنگ ايران آگاه بودند 
راه يافتند، چنانچه در قرن دوم، در عصر حكومت 
عباســيان، در ايران خاندان‌هاي دهقان‌زاده، مانند 
خاندان‌هاي برمكيان، در عرصة سياسي و اجتماعي 
و خانــدان نوبختــي در عرصة فرهنگــي و ديني 
توانستند تا چندين قرن نفوذ داشته باشند؛ چنان‌كه 
ابن‌حوقل، جغرافيدان سدة چهارم، مي‌نويسد كه در 
فارس آتشكده‌هاي فراوان وجود دارد و زردشتيان 
بسياري هنوز آداب‌ورسوم خود را حفظ كرده‌اند و 
خاندان‌هاي قديمــي را پاس مي‌دارند. )ابن‌حوقل، 
1366: 59(. اين امر نشــان مي‌دهــد كه تا قرن 

در ايران 
خاندان‌هاي 

دهقان‌زاده مانند 
خاندان‌هاي 
برمكيان در 

عرصة سياسي 
و اجتماعي و 

خاندان نوبختي در 
عرصة فرهنگي و 

ديني توانستند تا 
چندين قرن نفوذ 

داشته باشند

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 64



چهارم هنوز دهقانان نفوذ و موقعيت خود را حفظ 
كرده‌ بودند.

دهقانان ســهم بســزايي در انتقال جشــن‌ها و 
آئين‌هاي باستاني داشتند. آنان بنابر رسوم باستاني 
در عيد نوروز بر حســب توان خود به پادشــاهان 
هديــه‌اي تقديم مي‌كردند و ايــن روند را در دورة 
اســامي نيــز ادامه دادنــد. آنان بــه خلفا هديه 
مي‌دادند، هرچند كه نخســتين خلفا اين هديه‌ها 
را مطالبــه نمي‌كردند، از جملــه در زمان خلافت 
حضرت علي)ع( وقتي دهقانــان هديه نوروز را به 
وي تقديم كردند دستور داد تا آن هديه‌ها را جزء 
ماليات آن‌ها محسوب كنند. )اشپولر، 1364، ج 2: 

282 و طبري، 1363، ج 2: 1638ـ 1630(
در زمــان خلافــت يزيد‌بن عبدالملــك اموي، 
عمربن هبیره ناحية ســواد را مســاحي كرده و بر 
نخل‌ها و درختان خراج گزارد و اين باعث شــد تا 
به خراج‌گزاران زيان برساند. همچنين او بر دهقانان 
نيز خراج نهاد و آنچه در نوروز و مهرگان گرفته بود 

دوباره برقرار کرد. )محمدي، 1356: 88(
همچنين در ســال 121 هـ . در جشن مهرگان، 
دهقانان بلخ براي اسدبن عبدالله هديه‌هايي چون 

گوي طلا آوردند. )اشپولر، 1364، ج 2: 280(
بدين‌ترتيب دهقانان اســام را پذيرفتند اما در 
تمام مدتي كه در صحنه‌هاي اجتماعي ايران حضور 
داشتند نگاه‌دارندة اصلي سنن و داستان‌هاي كهن 
ايران بودند. اين ويژگي چنان آشــكار بود كه واژة 
دهقان به غير از مفهوم طبقاتي خود معناي اصيل 
و نژاده را با خود داشت، چنان‌كه فردوسي در شعر 

خود اين معنا را القا مي‌كند:
از ايران و از ترك و از تازيان

نژادي پديد آيد اندر ميان
نه دهقان، نه ترك و نه تازي بود

سخن‌ها به كردار بازي بود
دهقانان با تدابير خردمندانة خود در ابتداي ورود 
اســام به ايران باعث شــدند فرهنگ غني ايران 

از بين نرود و بتواند پايدار و مســتقل باقي بماند؛ 
همچنين باعث شدند زبان فارسي كه بعد از ورود 
اســام به ايران تا حد زيادي كم‌رنگ شــده و در 
مقابل زبان و خط عربي به سرعت رواج يافته بود، 
از بين نرود و زبان فارسي هويت خود را حفظ كند.
بايــد گفت كه دهقانان در قرون اوليه اســامي 
در تحولات سياســي و قيام‌ها و شورش‌ها چندان 
دخالتي نمي‌كردند و بيشــتر ســعي آنان در امور 
شخصي چون كشاورزي و مســائل مربوط به آن 
و امور فرهنگي بوده اســت. سهم دهقانان در امور 
اجتماعي و فرهنگي، بيشــتر از امور سياسي بوده 
و شــايد همين امر موجب شد كه تا چندين قرن 

پايدار بمانند و نفوذ و تأثير خود را داشته باشند.

دهقانان با تدابير خردمندانة خود در ابتداي ورود اسلام 
به ايران باعث شدند فرهنگ غني ايران از بين نرود و 

بتواند پايدار و مستقل باقي بماند. همچنين باعث شدند 
زبان فارسي كه بعد از ورود اسلام به ايران تا حد زيادي 

كم‌رنگ شده و در مقابل زبان و خط عربي به سرعت 
رواج يافته بود، از بين نرود و زبان فارسي هويت خود را 

حفظ كند                  

 منابع

1. آبادي، محمد؛ هنر و مردم، ش 179، 1356.
2. ابن‌اثير، عزّالدين علي؛ كامل، )تاريخ بزرگ اســام(، ترجمة محمدحسين روحاني، جلد 

اول، تهران: انتشارات اساطير، چاپ دوم، 1374.
3. ابن‌بلخي؛ فارســنامه، به سعي و اهتمام و تصحيح گاي لســترنج و رينولد الين نيكلسون، 

تهران: انتشارات دنياي كتاب، چاپ نهم، 1377.
4. ابن‌حوقل؛ ســفرنامه ابن‌حوقل، ترجمه و توضيح: دكتر جعفر شــعار، تهران: انتشــارات 

اميركبير، چاپ دوم، 1366.
5. اشپولر، برتولد؛ تاريخ ايران در قرون نخستين اسلامي، ترجمة عبدالجواد فلاطوري، جلد 

دوم، تهران: انتشارات علمي و فرهنگي، چاپ دوم، 1364.
6. بلاذري، احمدبن يحيي؛ فتوح‌البلدان، ترجمة آذرتاش آذرنوش، تهران: انتشــارات سروش، 

چاپ دوم، 1364.
7. بلاذري، احمدبــن يحيي؛ فتوح‌البلدان، ترجمة آذرتاش آذرنوش، تهران: انتشــارات بنياد 

فرهنگ ايران، چاپ اول، 1346.
8. بلعمي، ابوعلي محمد‌بن محمد؛ تاريخ بلعمي، به تصحيح محمدتقي بهار، به كوشش محمد 

پروين گنابادي، تهران: بي‌نا، 1347.
9. پيگولوسكايا، و. ن؛ شــهرهاي ايران در روزگار پارتيان و ساسانيان، ترجمة عنايت‌الله 

رضا، تهران: انتشارات علمي فرهنگي، چاپ دوم، 1372.
10. تفضلي، احمد؛ جامعة ساساني، سپاهيان، كاتبان، دبيران و دهقانان، ترجمة شيرين 

مختاريان و مهدي باقي، تهران: انتشارات ني، چاپ اول، 1385.
11. جهشــياري، ابوعبدالله محمدبن عبدوس؛ الوزراء و الكتّاب، ترجمة ابوالفضل طباطبايي، 

تهران: انتشارات تابان، چاپ اول، 1348.
12. حاكمي، اسماعيل؛ معاني دهقان در زبان و ادب پارسي، سخن سال، ش 12ـ 1، 1357.

13. دينــوري، ابوحنيفه احمدبن داوود؛ اخبار الطوال، ترجمة محمود مهدوي دامغاني، تهران: 
انتشارات ني، چاپ اول، 1364.

14. دريايي، تورج؛ سقوط ساسانيان، )فاتحان خارجي، مقاومت داخلي و تصوير پايان جهان( 
ترجمة منصوره اتحاديه و فرحناز اميرخاني حسينك‌لو، تهران: انتشارات تاريخ ايران، 1383.

15. صديقي، غلامحســين؛ جنبش‌هــاي ديني ايران )در قرن‌هاي دوم و ســوم هـ( تهران: 
انتشارات پاژنگ، چاپ دوم، 1375.

16. صفا، ذبيح‌الله؛ دهقانان، مجله آموزش‌وپرورش، سال 22، ش 1، 1336.
17. طبري، محمدبن جرير؛ تاريخ طبري )تاريخ الرســل و الملوك( ترجمة ابوالقاســم پاينده؛ 

جلد پنجم و نهم، تهران: انتشارات اساطير، چاپ دوم، بي‌تا.
18. كليمــا، اوتاكــر؛ تاريخ جنبش‌هاي مزدكيــان، ترجمة جهانگير فكري ارشــاد، تهران: 

انتشارات توس، 1359.
19. گرديــزي؛ زين‌الاخبار، تصحيح عبدالحي حبيبي، تهران: انتشــارات بنياد فرهنگ ايران، 

چاپ اول؛ 1364.
20. بي‌نا؛ مجمل‌التواريخ و القصص، تصحيح ملك‌الشعراي بهار، تهران: بي‌نا، چاپ اول، بي‌تا.

21. مسعودي، ابوالحسن علي‌بن حسين؛ مُروج الذهب، ج اول، ترجمة ابوالقاسم پاينده، تهران: 
انتشارات علمي و فرهنگي، چاپ سوم، 1365.

22. محمدي ملايري، محمد؛ تاريخ و فرهنگ ايران پيش از اســام و آثار آن در تمدن 
اسلامي و ادبيات عربي، تهران: انتشارات تهران، چاپ دوم، 1365.

23. يعقوبــي، احمدبن ابی یحیی؛ تاريخ يعقوبي، ترجمــة محمدابراهيم آيتي، جلد 2، تهران: 
انتشارات ترجمه و نشر كتاب، 1343.

65 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



سابقه و پیشینة طرح اصلاحات ارضی 
در ایران

اندیشــة انجام اصلاحات ارضی در ایران از بدو 
شکل‌گیری انقلاب مشــروطه مطرح شد تا اینکه 
در دورة پهلوی دوم، تحــت عنوان یکی از اصول 
اصلاحاتِ موســوم بــه »انقلاب ســفید« تحقق 
عملی یافت. این مســئله اولین‌بار از سوی یکی از 
رهبران فکری انقلاب مشروطه به نام عبدالرحیم 
طالبوف‌تبریزی مطرح شــد. فکر تقسیم زمین 
بین دهقانان را در روســتای ایده‌آ‌لی خود به نام 
»بایسنقر« چنین بیان می‌کند: »مقرر شده است 
که به واســطة یک هیئت موثّقــه، اراضی مالکان 
ایران قیمت شود و آن‌ها را به تبعه تقسیم نمایند 
که در عرض سی سال هر کس سهم خرید قیمت 
خــود را به ضمانت دولت ایــران به صاحب ملک 
ادا کند« )جامــی، 1364: 152(. برای دومین‌بار، 
حزب اجتماعیون- عامیون، یا حزب سوسیال 
دموکرات ایران، در دورة دوم مجلس شورای ملی، 
حل مســئلة اراضی را در ایران به‌صورت تقســیم 

دکتر فریدون شایسته
دانشگاه پیام نور. رشت

بررسی منابع مطالعات

اصلاحات ارضی

تاريخ ايران

       مقدمه
دیدگاه‌هــای محققان داخلی و خارجی بیان‌گر این واقعیت اســت که 
اجــرای برنامة اصلاحــات ارضی در ایران، از ســوی رئیس‌جمهور وقت 
آمریکا، جان. اف کندی و حزب دموکرات آمریکا به شــاه‌ پیشــنهاد و بر 

آن تأکید شد.
البته، محمدرضا پهلوی خود درصدد بود که با اجرای اصلاحات ارضی، 
حمایت روســتاییان را نسبت به خود برانگیزد و مانع از پیوستن آنان به 
گروه‌های سیاســی مخالف گردد. با این حال، این سیاست، نتوانست به 
رژیم محمدرضا کمک کند، زیرا فرایند اصلاحات ارضی به حذف قدرت 
مالکان در روستا‌ها از یک‌سو و ایجاد گروه‌های جدیدی چون: بانک‌داران 
و مقاطعه‌کاران از ســوی دیگر کمک کــرد که پیآمد آن اضمحلال بنیة 

اقتصاد روستایی و افزایش مهاجرت به کلان‌شهرها گردید.
افزایش مهاجــرت به کلان‌شــهرها را می‌توان نقطة عطفــی، از نظر 
ناکارآمدی و شکســت، در اصلاحات ارضی دانســت. محققان داخلی و 
خارجــی که به دیدگاه‌های آنان در این تحقیق پرداخته‌ایم در دو نکته با 
هم اشــتراک‌نظر دارند: یک نکته فشار آوردن آمریکا در انجام اصلاحات 

ارضی از سوی دولت کندی و دیگری پیآمد این سیاست است.

کلیدواژه‌ها: اصلاحات ارضی، محمدرضا پهلوي، انقلاب سفید

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 66



زمین میان دهقانان و پرداخت وام دولتی به آنان 
مطرح کرد. این حزب اعلام داشت: »هر زارع باید 
مالک آن مقدار زمین باشــد که می‌تواند کشت 
نماید و برای عملی شدن این منظور، معتدل‌ترین 
راه ذکر شده بود که هر یک از مالکین که بخواهد 
ملک خود را بفروشد، بانک کشاورزی حق تقدم را 
در خرید داشته باشد تا آن را، پس از خرید، بین 
کشاورزان تقســیم نماید و وجه آن را به اقساط 
از کشــاورزان دریافت دارد. )همان( ســومین‌بار 
این اندیشــه در نهضت جنگل مطرح شد. میرزا 
کوچک‌خان اصلاحــات را به ایــن دلیل برای 
پیشــبرد اهداف سیاســی خود ضروری دانست 
کــه: »نیروهای جنگل عمدتــاً از دهقانان بودند 
و چون اهداف میرزا کوچک از تشــکیل نهضت، 
انجام اصلاحاتی اســت که هدفــش بهتر کردن 
شرایط زندگی دهقانان بود« این امر را مورد توجه 
قرار داده بود )هوگلانــد، 1381: 79(. علیرضا 
ازغندی اقدامات رضاشاه در دورة اقتدار خود، 
از کودتای سوم اسفند 1299 تا شهریور 1320، 
را یکی از مراحل و سوابق انجام اصلاحات ارضی 
قلمداد کرده اســت و از این اقدامات تحت عنوان 
مبارزه علیه ملوک‌الطوایفی‌ـ زمین‌داری ســنتی‌ـ 

سخن گفته است. )ازغندی، 1379: 169(.
علیرغــم این نظر، باید دانســت کــه اقدامات 
رضاشاه در راستای مصادرة املاک مالکان بزرگ 
بود و نمی‌تــوان از آن به‌عنوان یکی از ادوار طرح 
یا اجرای سیاست اصلاحات ارضی در ایران سخن 
گفت؛ زیرا مالکیت این زمین‌ها در اختیار شخص 
شــاه قرار می‌گرفت و از این سیاســت کم‌ترین 
سودی عاید کشاورزان نمی‌شد. فوران به درستی 
می‌نویسد که: »رضا شــاه در زمین‌خواری شهرة 
خاص و عام بود. زمین‌داران از روی اکراه یا ترس 
بخشی از املاک خود را به او پیشکش می‌کردند 
و رضاشاه از زمین‌های سایر نقاط کشور پیشکشی 
آن‌هــا را جبران می‌کرد. تقریبــاً همه زمین‌های 
اســتان مازندران )زادگاه رضاشــاه( و بخش‌های 
وســیعی از گیلان و گرگان، که مرکز تولید برنج 
ایران بود، به مالکیــت خصوصی او درآمد، یعنی 
200 روســتا با جمعیتی متجاوز از 35000 نفر 
در مالکیت او قرار گرفت.« )فوران، 1378: 337(.
چهارمین مرحله از مراحل طرح اندیشة اصلاحات 
ارضی را باید در بیانیه‌ها و درخواســت‌های حزب 
تودة ایران ســراغ گرفت. حزب توده در نخستین 
کنفرانــس ایالتــی خــود کــه در روز 17 مهر 

ســال 1321 در تهران تشکیل شــد، شعارها و 
خواسته‌های خود را در چهار محور مطرح ساخت: 
»در بند سوم خواســتة خود را تقسیم بلاعوض 
امــاک خالصه و املاک اختصاصی رضاخان بین 
دهقانان، بازخرید املاک اربابی و تقسیم بلاعوض 
آن‌ها میان دهقانان طرح کردند. )جامی، 1364: 

 )157
آخریــن دوره از ادوار طــرح اندیشــة انجــام 
اصلاحات ارضــی در ایران و  اجرای بخشــی از 
این اهداف را، باید در دورة نخســت‌وزیری دکتر 
محمد مصدق عنوان کــرد: »در زمان نهضت 
ملی کردن صنعت نفت و حکومت دکتر مصدق، 
اقداماتی جزئی در زمینه تغییر مناســبات ارضی 
انجام گرفت؛ از جملــه در کنار کمک‌های مالی 
به روستائیان، طبق تصویب‌نامه‌ای، قسمت اعظم 
سیورســات و بیگاری‌های روستاییان ملغی اعلام 
شد. در تابستان 1331 دولت تصویب‌نامة دیگری 
منتشــر کرد که به موجب آن مالکان بزرگ ملزم 
می‌شــدند 10 درصد از ســهم مالکانة خود را به 
روســتاییان واگذار کنند و 10 درصد دیگر را به 
شورای ده مرکب از نمایندگان دهقانان و مالکان 
بپردازند تا صرف توسعه و آبادی روستاها شود. با 
صــدور این تصویب‌نامه‌ها و تصمیمات و اقدامات 
دیگر، ساختار کشاورزی ایران تغییر کرد و قدرت 
زمیــن‌داران بزرگ تــا اندازه‌ای تضعیف شــد«. 

)ازغندی، 1379: 175- 173(.

نقش عوامل داخلی در اجرای طرح 
اصلاحات ارضی

»یکــی از عوامــل مهمی که ضــرورت طرح و 
اجرای اصلاحات ارضی را به‌وجود آورد بی‌تردید 
تغییرات و تحولاتی بود که از  مشروطیت به بعد 
و به‌خصوص از زمان به‌قدرت رســیدن رضاخان 
به‌تدریج در روابط اقتصادی جامعه ایجاد شــده 
بود. در پویش تحولات اقتصادی و اداری، جامعة 
مالــکان بزرگ ارضی، هم از جنبــة توان مالی و 
هم از جنبه سیاســی، اهمیــت و اعتبار خود را 
از دســت می‌داد و هر روز بیــش از پیش گرفتار 
کمبود مالی و ورشکســتگی می‌شــد. از ســوی 
دیگر طی سال‌های 1332 تا 1339 دولت ایران 
در کنــار درگیــر بودن با مشــکلات اقتصادی و 
زراعی، همچنین با بحران مشــروعیت نیز مواجه 
بود. تزلزل سیاســی حکومت ایران که ریشه‌های 
اجتماعی داشت، امکانات مناسب حضور تدریجی 

ازغندی دو عامل 
یکی سیر قهقرایی 

توانمندی مالی و 
سیاسی مالکان 
بزرگ و دیگری 
شیوع قیام‌ها و 

مبارزات روستایی و 
دهقانی را به‌عنوان 
عوامل مؤثر داخلی 

مورد توجه قرار 
داده است

67 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



نیروهای اجتماعی را در عرصه‌های سیاسی فراهم 
می‌کرد. مبارزات پراکندة روستاییان که گهگاه در 
مناطق شمالی ایران به‌دنبال حرکت‌های سیاسی 
در جامعه درمی‌گرفت نیز بیش از پیش به قدرت 
زمین‌داران و حکومــت طرفدار آنان ضربه می‌زد. 
فروپاشی نظام سلطنتی در عراق و اتخاذ سیاست 
خارجی ضدامپریالیستی جمهوری جدیدالتأسیس 
عراق، موجب وحشــت دولت ایران شد و بر تزلزل 
سیاســی آن شدت بخشــید. در سال‌های پس از 
کودتــای 28 مرداد 1332، بحران‌‌‌‌های سیاســی 
ناشــی از جبّاریت دســتگاه حکومتــی، فقدان 
آزادی‌های فردی، سانسور مطبوعات، سوءاستفاده 
از قدرت نیروهــای امنیتی، همه و همه در ایجاد 
آشوب‌های سیاسی در نقاط مختلف کشور بسیار 

مؤثر بودند«. )ازغندی، همان( 
دیدگاه‌های مارک گازیوروســکی و اریک 
هوگلاند، دربارة نقش عوامــل داخلی در اجرای 
اســت.  ارضی مشــترک  سیاســت اصلاحــات 
گازیوروسکی معتقد اســت: »اهداف شاه از انجام 
اصلاحات ارضی این بود که از یک ســو به مقدار 
فراوانی بر توانایی‌هــای دربرگیری حکومت خود 
بیفزایــد و خــود را به‌صورت یــک رهبر مترقی 
جلوه‌گر ســازد و به این ترتیب پشتیبانی ملت را 
نسبت به گروه‌های مخالف حکومت تحت‌الشعاع 
قرار دهد، و از ســوی دیگر می‌خواست با تقسیم 
املاک بسیار بزرگ کشاورزی در برنامة اصلاحات 
ارضی، تقریباً همه زمیــن‌داران بزرگ را از میان 
بردارد و در نتیجه اساســاً طبقه بالای ســنتی را 
نابود کند.« )گازیوروسکی، 1371: 372(. هوگلاند  
نیز سه عامل را به‌عنوان عوامل داخلی مورد توجه 
قرار داده اســت که عبارت‌اند از اینکه: 1. اکثریت 
بزرگ مالکان، که به‌‌طور ســنتی بر نواحی زراعی 
سلطه داشتند، کنار گذاشته می‌شدند و حکومت 
مرکزی می‌توانست دامنة اقتدار خود را تا روستاها 
گســترش دهد. برای شاهی که تنها مسئله‌اش به 
حداکثر رســاندن اقتدار خود بر دستگاه حکومتی 
بود، به حداکثر رسیدن قدرت آن حکومت، مسلماً 

هدف مهمی شمرده می‌شد.
2. از آنجا که شــاه از عدم محبوبیت خود میان 
بیشــتر طبقات تحصیل‌کردة میان‌شهری باخبر 
بــود، برنامه‌ای که بتواند او را در نقش پادشــاهی 
اصلاح‌طلب نشــان دهد کــه به رفــاه مردمش 
علاقه‌مند است به کســب وجهه برای او در میان 
همــة گروه‌هایی که حامیان عمــدة جنبش‌‌های 

مخالف او بودند کمک می‌‌کرد.
3. کشاورزان که از شاه زمین دریافت می‌کردند 
بــه پایه‌های تازة حمایت مردمی برای حکومت او 
تبدیل می‌شــدند. )هوگلاند، 1381: 101( جان 
دیگر  دو هموطن  دیدگاهــی همچــون  فوران 
خود مارک گازیوروســکی و اریک هوگلاند دارد و 
می‌نویسد: »شــاه معتقد بود که اصلاحات ارضی 
قدرت زمین‌دار را به نفع قدرت دولتی در روستاها 
از بین خواهد برد و روستاییان صاحب زمین را به 

رژیم وفادار خواهد کرد« )فوران، 1378: 177(

نقش عوامل خارجی در اجرای طرح 
اصلاحات ارضی

و خارجی که دربارة  فارسی  منابع  تمامی 
ایالات  نقش  شده،  نوشته  ارضی  اصلاحات 
سیاســت  اجرای  در  را  آمریــکا  متحده 
اصلاحات ارضی مــورد تأکید قرار داده‌اند. 

ازغندی ضمن اشــاره به نقــش آمریکا در اجرای 
اصلاحــات ارضی در ایران، بــه ذکر علل تأکید و 
پافشــاری اجرای این سیاســت در ایران از سوی 

آمریکا می‌پردازد و می‌نویسد: 
1. کشورهای غربی، به‌ویژه ایالات متحده آمریکا، 
باتوجه به تجربة تلخ حوادث جنوب شــرقی آسیا 
و آمریکای لاتیــن و نقش دهقانان در جنگ‌های 
رهایی‌بخــش دهــه 1330 ازجملــه: جنگ‌های 
ویتنام، چین، الجزایر و کوبا، که مســئلة زمین و 
دهقان اهرم اصلی آن‌ها بود، بدین نتیجه رسیده 
بودند که با اجرای اصلاحات از بالا می‌توان از رشد 
جنبش‌های ضدخارجی و ضداستبدادی جلوگیری 
کرد و ثبات سیاسی کشورهایی را که از هر جهت 

آمادگی اصلاحات دارند تأمین نمود. 

کشورهای غربی، به‌ویژه ایالات متحده آمریکا، 
باتوجه به تجربة تلخ حوادث جنوب شرقی آسیا 
و آمریکای لاتین و نقش دهقانان در جنگ‌های 

رهایی‌بخش دهه 1330 ازجمله: جنگ‌های ویتنام، 
چین، الجزایر و کوبا، که مسئلة زمین و دهقان اهرم 

اصلی آن‌ها بود، بدین نتیجه رسیده بودند که با 
اجرای اصلاحات از بالا می‌توان از رشد جنبش‌های 
ضدخارجی و ضداستبدادی جلوگیری کرد و ثبات 

سیاسی کشورهایی را که از هر جهت آمادگی 
اصلاحات دارند تأمین نمود

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 68



2. کشورهای جهان سوم، از جمله کشور ایران، 
با نظام کشاورزی ارباب- رعیتی و جمعیت زیاد، 
بهترین محیط برای ورود کالاهای خارجی بودند 
ولــی لازمة رســیدن به این هدف، ســوق دادن 
تدریجی نظم ارباب- رعیتی به نظام سرمایه‌‌داری 
بود تا بدین ترتیب بــازار مصرف داخلی ایجاد و 
توسعه یابد و سرمایه‌گذاری‌ها نیز به سمت صنایع 
مصرفــی و مونتاژ گرایش پیدا کنــد. )ازغندی، 

1379: 176 و 177( 
پروفســور باری روبین از یک‌سو انقلاب سفید 
)اصلاحات ارضــی( را برنامــه‌ای از طرف دولت 
آمریکا دانسته و از سوی دیگر نقش این سیاست 
را بــا وقوع انقلاب اســامی 1357 به هم پیوند 
می‌دهد و می‌نویســد: انقلاب ســفید شاه که در 
اصل برای جلب حمایت و خوشایند آمریکا طرح 
و تنظیم شده بود و به‌نظر آمریکایی‌ها می‌توانست 
منشأ یک تحول عمیق و اساسی در جامعه ایران 
باشــد در واقع نطفة انقلابی را که به سقوط شاه 

انجامید در بطن داشت. )روبین، 1363: 95(
پروفسور جیمزبیل، می‌نویسد: »دولت کندی 
با برنامة اتحاد برای پیشــرفت درصدد بود برای 
تضمین وضعیت سیاسی فعلی کشورهای جهان 
سوم، اصلاحاتی را پیشــنهاد کند. تأکید شدید 
بر اقدامات ضدشــورش و کنترل پلیس بر اوضاع 
داخلی، شــاهدی بر این مدعاســت که کندی و 
مشاوران او بر این اندیشــه بودند که بهترین راه 
برای مبارزه با کمونیسم، ترکیب کردن اصلاحات 
با عملیات سرکوب است. ابزار دولت کندی برای 
مبارزه با خطر کمونیسم در مورد آمریکای لاتین، 
همانند سایر نقاط جهان ســوم، نیروی جدید و 
متخصص نظامی آن یعنی نیروی ضدشورش بود. 
نیروی متخصص ویژه‌ای که در آمریکا کلاه‌سبزها 
نامیده می‌شدند در ایران به کلاه‌ قرمزها معروف 
شــدند. شــاه که به‌خوبی از این حمایت آمریکا 
مطلع بــود در فراخوانــدن کماندوها و نیروهای 
ویژه و همچنین ســربازان ارتش برای سرکوبی 
تظاهرات در دانشگاه تهران، در ژانویه 1962، و در 
خیابان‌های تهران، در ژوئن سال 1962، تردیدی 
به خود راه نداد. این اصلاحات، در وضع سیاســی 
موجود، که هیچ‌گونه مشــارکت عمومی واقعی را 
اجازه نمی‌داد، عواقبی عظیم و جدی داشــت. از 
یک‌ســو روستاها بیدار شــدند و توقعات توده‌ها 
برای زندگی بهتر تحریک شد و از سوی دیگر، از 
آن‌جایی که طبقه متوســط دریافت که در برنامة 

اصلاحات نادیده گرفته شــده است، از سیستم 
دور شــد، تا آنجا که خود شاه اطمینان حاصل 
کرد که ایــن اصلاحات محدود باشــد.« )بیل، 

1371: 246 و 247( 
جان فوران و نیکی کدی، نقش خطیر دولت 
کندی را در اجرای سیاست اصلاحات ارضی در 
ایران مورد تأکید قرار داده‌اند. فوران اجرای این 
سیاســت را به علل داخلــی و خارجی مرتبط 
می‌داند و از عامل خارجی تحت عنوان »فشــار 
دولت کندی« یاد می‌کند. )فوران، 1378: 473(. 
نیکی کدی هم در همین‌باره می‌نویسد: »سیاست 
دولت آمریکا نســبت به ایران، در زمان حکومت 
کندی، تا حدودی نســبت به وضع قبلی آن که 
عبارت از حمایت بی‌قید و شرط بود تغییر کرد. 
از شاه خواسته شد مبارزه‌ای را علیه سوءاستفاده 
و فســاد و نیز عدم کارایی دســتگاه‌های دولتی 
آغاز کنــد. تأکیدی که حکومت کندی بر انجام 
پــاره‌ای از اصلاحات می‌نمود به اجرای بعضی از 
آن‌ها منجر گردید. البته شــاه از فشارهایی که 
آمریکایی‌ها در جهــت ایجاد رفورم و اصلاحات 
در ایران بر وی وارد می‌آوردند خوشــحال نبود، 
به‌خصوص که این فشــارها حکومت فردی او را 
به مخاطره می‌افکند، اما احساس می‌کرد مجبور 
است تا حدودی مصالحه کند«. )کدی، 1377: 

.)238
دکتــر فیوضات معتقد اســت ایــن نظر که 
اصلاحات ارضی به معنی پیشــگیری انقلاب از 
جانب روســتا مطرح شــد، احتمالًا یک مسئلة 
ذهنی روشنفکری متأثر از جنبش‌های سیاسی، 
اقتصادی در چین و ویتنام اســت که شرایطی 
متفاوت با فضای روســتایی ایران به معنای اعم 
کلمه داشتند. در کشورهای مذکور تراکم انسانی 
بــر روی زمین حدود 600 نفر در کیلومتر مربع 
بود و قابل مقایسه با کشوری نظیر ایران که این 
تراکــم در حدود 8 نفر در کلیومتر مربع اســت 
نیست. )فیوضات، 1375: 103( دکتر فیوضات 
اجرای اصلاحات ارضی در ایران را ناشی از تضاد 
منافع بیــن مالکان ارضی، به‌عنــوان گروه‌‌‌های 
کهنه‌کار مدافع سیاســت انگلیــس و گروه‌های 
جدید تکنوکــرات مدافع آمریــکا و جابه‌جایی 
آن‌ها می‌داند. وی بر این اعتقاد اســت که ایجاد 
»سیاست زراعی کشــت بزرگ« که در خدمت 
شــرکت‌های فراملیتی آمریکایــی بود علاوه بر 
تغییر در نظام کشاورزی سنتی ایران، از یک‌سو 

پروفسور باری روبین 
از یک‌سو انقلاب 
سفید ) اصلاحات 

ارضی( را برنامه‌ای از 
طرف دولت آمریکا 
دانسته و از سوی 

دیگر نقش این 
سیاست را با وقوع 

انقلاب اسلامی 1357 
به هم پیوند می‌دهد

69 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



می‌توانست اهداف شرکت‌های فراملیتی آمریکا را 
برآورده ســازد و از ســوی دیگر مانعی بر سر راه 
اشاعه کمونیســم گردد. فیوضات حمایت نکردن 
دولت از کشــاورزان در تأمین هزینه‌های کشت و 
زرع، تأمین وســایل تولید و جبران نارسایی‌های 
گوناگون نظیر کمبود آب را نتیجة سیاست فروش 
زمین‌های کشاورزی و ایجاد طرح یکپارچه شدن 
مجدد قطعات زمین به‌صورت کشت بزرگ می‌داند 

و برای  اثبات ادعای خود می‌نویسد: 
»کشت بزرگ می‌توانست در خدمت فراملیتی‌ها 
که عمومــاً آمریکایی‌ بودند قرار گیرد. ســپردن 
زمین‌هــای حاصل‌خیز و شــبکه‌بندی شــده به 
شرکت‌های آمریکایی به‌ویژه در دزفول، شرکت‌های 
ایران کالیفرنیا )هاشم نراقی( و شرکت‌های دیگر 
نمونه‌ای از سیاســت حمایت از کشت‌های بزرگ 
بود. توجه به سدســازی، به‌ویژه ایجاد ســد دز به 
هزینة کشور ما، و سود کشت‌های بزرگ و کشت 
و صنعت‌ها به فراملیتی‌های آمریکایی نیز از جمله 
خط‌مشــی‌های این دوره بود«. )فیوضات، همان: 

.)106

پیامدهای اجرای طرح اصلاحات ارضی 
در ایران

نویســندگان ایرانی و خارجــی، در بیان عدم 
موفقیــت طــرح اصلاحــات ارضــی در ایــران 
متفق‌القول‌اند، هرچند دیدگاه‌های هریک از آنان 
دربارة علل ناکارآمدی این سیاست متفاوت است. 
مورخ فقید تاریخ معاصر ســرهنگ غلامرضا 
ناکارآمــدی این سیاســت را در بیکار  نجاتی، 
شدن روســتاییان و ایجاد و بسط دامنة مهاجرت 
بــه شــهرها و در نهایت نابــودی اقتصاد داخلی 

جست‌وجو کرده است و می‌نویسد:
یک  که  ارضــی  اصلاحــات  »برنامــة 
ظاهراً‌  بود،  آمریکایی  شــدة  دیکته  طرح 
نیروی  یک  به‌عنوان  را  متوسط  کشاورزان 
تعداد  به حســاب می‌آورد ولی  اجتماعی 
این‌گونه کشاورزان، حدود یک‌دهم مجموع 
قطعات  فقیر  کشاورزان  به  بود.  کشاورزان 
که  کشاورز  کارگران  می‌رسید.  زمین  کوچک 
نیروی عمــده‌ای بودند امید زمین‌دار شــدن را 
از دســت می‌دادند. بدین ترتیب طولی نکشــید 
که ده‌‌ها هزار کشــاورز بیکار و بدون زمین برای 
کاریابی به شــهرها روی آوردند. شعار اصلاحات 
ارضی، آن دســته از روشــنفکران ساده‌اندیش را 

که فقط به ضربت خوردن مالکان بزرگ دلخوش 
بودند و از پایان ماجرا خبر نداشــتند شــاد کرد. 
این روشنفکران که عدّة کمی هم نبودند هنگامی 
متوجه اشتباه خود شدند که از لحاظ تئوریک مات 
شده بودند. طولی نکشید که حکومتِ بانک‌داران، 
مقاطعه‌کاران، صاحبان صنایع وابســته و مونتاژ و 
بوروکراســی اداری و نظامی در کشور برقرار شد 
و سرانجام کشاورزی به اضمحلال افتاد. کشوری 
که لااقل از لحاظ محصولات مختلف کشــاورزی 
و دامداری خودکفا بود به‌صورت واردکنندة غله، 
گوشــت، میوه، تخم‌مرغ و حتــی علوفه درآمد«. 

)نجاتی، 1373: 186 و 187(
جیمز بیل هدف شاه را از اجرای طرح اصلاحات 
ارضی تأمین و تحقق هدف سیاســی دانســته و 
معتقد اســت که این سیاست نتوانست شاه را در 
تحقق هدف سیاسی‌اش یاری دهد: »شاه از طریق 
اصلاحات درصدد بود با روســتاییان کشور علیه 
طبقة متوســط مخالف و رو به رشد متحد شود، 
اما وی با کنار گذاشــتن طبقة متوســط نیرویی 
را که بــرای اجرای موفقیت‌آمیز برنامة اصلاحات 
شدیداً ضروری بود از خود دور کرد. انقلاب سفید 
سرانجام با شکست توأم بود، زیرا برای محافظت 
از شاه از طریق حفظ سیستم سیاسی تدوین شده 

بود«. )بیل، 1371: 246(.
محمدهاشم پسران به ناکارآمدی و شکست 
اصلاحات ارضی اشــاره کرده و معتقد اســت که 
اصلاحات ارضی موجب تعمیق مطالبات سیاسی- 
اجتماعی مردم و ایجاد و گسترش شکاف طبقاتی 
گردید و اعتراضات وســیع مردمی را موجب شد. 
نامبرده ابتدا دیدگاه کرایگ را، که در یک مطالعة 
موردی وضعیت یکی از روســتاهای استان فارس 
را پیش از اصلاحات ارضی و پس از آن مقایســه 
کرده اســت و آن‌گاه نظر خود را ابراز نموده است: 
»مشــکلاتِ پیش از اصلاحات تا ده سال پس از 
آن همچنان حل نشده باقی ماند. با اینکه در بین 
روستاییان روحیة خو‌ش‌بینی و همکاری به‌وجود 
آمده بود ولی طولی نکشــید که اینان از حکومت 
مأیوس شــدند. انتظارات بالا رفت و البته پاســخ 
مناســبی به آن‌هــا داده نشــد. در نتیجة اجرای 
اصلاحات، سلطة مالکان بر زندگی روستایی، جای 
خود را به ســلطة طبقة جدیدی از مالکانِ دهقان 
و کارگزاران حکومتی داد. خوش‌نشــین در واقع 
کســی بود که از اواخر دهه 1960، همة امیدش 
را برای صاحب زمین شــدن از دســت داده بود و 

فیوضات نتایج 
اصلاحات ارضی را 

مثبت ارزیابی نمی‌کند 
و در مورد پیامدهای 

آن می‌نویسد: در 
آغاز، دولت برای  

مقابله با برخی مالکین 
و ترسانیدن آن‌ها از 

انقلاب دهقانی، تا 
حدی به کشاورزان 
میدان داد اما کمی 

بعد، نقش آنان را در 
امر اصلاحات به صفر 

تنزل داد

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 70



خود را مجبــور می‌دید که بــرای دهقانان دیگر 
کار کنــد، زمین‌دار نیز، هــم از دهقانان زمین‌دار 
و هم از حکومت تهــران عصبانی و رنجیده‌خاطر 
شــد. ناتوانی حکومت در پر کــردن خلأ فیزیکی 
و ســازمانی که از برکناری ناخواســته مالکان و 
کوتاهی در سرمایه‌گذاری کشاورزی ایجاد گردیده 
باعث شــد بســیاری از خوش‌نشــینان برای کار 
راهی مراکز صنعتی رو به رشــد شوند. سرانجام، 
برخلاف تبلیغــات، در اوایل دهه 1970، به‌تدریج 
روشــن شد که فواید صنعتی شــدن و اصلاحات 
ارضــی رضایت‌بخش نبــوده و توزیــع درآمد در 
مناطق شهری و روســتایی به‌طور فزاینده‌ای در 
سراسر سال‌های پس از 1963 نابرابر شده است«. 

)پسران، 1378: 121 و 122(
فیوضات نتایج اصلاحات ارضی را مثبت ارزیابی 
نمی‌کند و در مــورد پیامدهای آن می‌نویســد: 
»در آغاز، دولت برای مقابلــه با برخی مالکین و 
ترســانیدن آن‌ها از انقــاب دهقانی، تا حدی به 
کشــاورزان میدان داد اما کمی بعد، نقش آنان را 
در امــر اصلاحات به صفر تنــزل داد. تا آنجا که 
بررسی‌ها نشان می‌دهد، زمین در میان کشاورزان 
براساس نامتعادلی توزیع گردید و قانون اصلاحات 
تنها شامل 8649 روستا از 50 هزار روستای ایران 
شد. کدی و مهدوی متخصصان اقتصاد کشاورزی، 
زمین‌های تقسیم شــده را بین 10 تا 15 درصد 
کل زمین‌های مزروعی ارزیابی کرده‌اند. اصلاحات 
ارضی تنها در شــمال ایران )گیلان و مازندران( 
بــه علت وجود بارندگی فــراوان و منابع طبیعی 
آن توانســت به زارعین کمــک کند، در حالی‌که 
در سایر نقاط ایران، کشاورزان به علت دسترسی 
نداشــتن به آب نتوانستند از زمین به‌دست آمده 
اســتفادة منطقی به‌عمل آورند و ناچار به فروش 

آن شدند«. )فیوضات، 1375: 107و 108(
آبراهامیان می‌نویسد »نسبت کشاورزان مستقل 
به کل جمعیت روســتایی که پیــش از اصلاحات 
ارضــی کمتــر از 5 درصد بود پــس از اصلاحات 
ارضی به 76 درصد جمعیت روستایی رسید. گرچه 
اصلاحات ارضی شمار دهقانان صاحب زمین را بالا 
برد، ولی نتوانســت زمین کافی به آن‌ها بدهد تا به 
کشــاورزانی توانا و متکی به خود تبدیل شوند. از 
مجموع 2/800/000 خانوار روســتایی که تا سال 
1351 صاحب زمین شــده بودند، زمین دریافتی 
1/850/000 خانــوار )65 درصد( زیر پنج هکتار- 
دو هکتــار کمتر از حداقل میــزان  لازم برای یک 

زندگی اجتماعی مناســب- در اکثر مناطق بود. 
96 درصد روســتاییان حتی پــس از اصلاحات 
ارضی برق نداشــتند و در ازای هر دو خانواده‌ای 
که صاحب زمین می‌شدند یک خانواده بی‌زمین 
می‌ماند و در برابر هر خانواده‌ای که از زمین کافی 
)7 هکتار( برخوردار شــد، مقدار زمین داده شده 
به سه خانوار دیگر برای تبدیل آن‌ها به کشاورزی 
تجاری مستقل کافی نبود. همچنین قیمت تعیین 
شده برای فرآورده‌های اساسی کشاورزی مانند غله 

به سود شهرها و به زیان روستاها بود.
این اقدام، انگیزه کشاورزان را برای کشت مواد 
غذایی اصلی، کاســت و بنابرایــن میزان تولید 
کشاورزی هم کاهش یافت. درآمدهای بیش از 
حــد نفت در اواخر عمر رژیم شــاه، به فقر این 
توده‌های میلیونی که بیشترشــان از روستاها به 

شهرها رانده شده بودند پایان نداد بلکه شکل آن 
را مدرن کرد. )آبراهامیان، 1381: 550 - 527(. 
دکتر ازغنــدی از دو زاویــه پیامدهای منفی 
اصلاحات ارضی را در ابعاد اقتصادی و اجتماعی 
مــورد توجه قرار می‌دهد و می‌نویســد: »پیامد 
این سیاســت به کاهــش تولیــد و در نهایت 
کاهش نقش کشاورزی در اقتصاد ملی و جدایی 
روزافزون شهر و روســتا منجر گردید علاوه بر 
این وضع بسیار نامطلوب اقتصاد روستایی از یک 
طرف و جاذبه‌های روزافزون شــهرها به ســبب 
رونق فعالیت‌های ساختمانی و خدماتی از طرف 
دیگر، موجب تسریع مهاجرت نیروهای روستایی 
به شهر گردید«. )ازغندی، 1379: 178 و 146(.

اریــک هوگلانــد در کتــاب تحقیقــی خود 
اصلاحات ارضی در ایران را ناکام دانسته و برای 

اثبات ادعای خود دلایل متعددی می‌آورد:

مارک گازیوروسکی 
هم همانند دیگر 
محققان ایرانی و 

خارجی، پیامدهای 
مثبت اصلاحات 

ارضی را سطحی و 
محدود دانسته و از 

سوی دیگر نقش آن 
را در ایجاد انقلاب 

اسلامی مؤثر شمرده‌ 
است

71 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



1. برای تأمین معیشــت یک خانــوادة دهقان 
7 هکتار زمین لازم بــود در حالی‌که در مجموع 
بیــش از 72 درصد از زارعــان زمینی کمتر از 6 
هکتــار دریافت کردند. بنابراین می‌توان گفت که 
ســه‌چهارم آن‌ها حداقل 7 هکتــار زمین لازم را 

برای تأمین معاش خود به‌دست نیاوردند.
2. اصلاحــات ارضی خصلت نظام کشــاورزی 
قبلی را، یعنی نظامــی را که در آن اقلیتِ مالک 
با اســتثمار اکثریتِ روستانشین از کار کشاورزی 

سود می‌بردند، تغییر نداد.
3. اصلاحات ارضی مشکل کشاورزان بی‌زمین- 
خوش‌نشینان- را حل نکرد. پس از پایان اصلاحات 
ارضی، مهاجرت این گروه بیشتر به سمت نواحی 
شــهری بود، مهاجرتی که عملًا ده‌ها هزار نفر و 
عمدتاً جوانان را دربرمی‌گرفت. )هوگلاند، 1381: 
178- 146(. مــارک گازیوروســکی هم همانند 
دیگر محققان ایرانی و خارجی، پیامدهای مثبت 
اصلاحات ارضی را سطحی و محدود دانسته و از 
ســوی دیگر نقش آن را در ایجاد انقلاب اسلامی 
مؤثــر شــمرده‌اند: »تحول اجتماعــی که انتظار 
می‌رفت با تقســیم املاکی که ثروتمندان به ارث 
برده بودند میان توده‌های روستایی، که هرگز قادر 
نبودند صاحب زمین شوند، و تشویق مالکان سابق 
به ســرمایه‌گذاری در صنایع مــدرن اگر به‌وجود 
می‌آمد واقعــاً‌ منجر به یک انقــاب می‌گردید. 
بی‌رغبتی مردم در مشــارکت بــا این برنامه آنان 
)دولت( را وادار ســاخت که اصلاحات خود را از 
طریق وزارت‌خانه‌های تهران تحمیل کنند بدون 
آن‌که نگــران پیامدهای کوتاه یــا درازمدت آن 
باشــند و بدون آنکه حتی یک لحظه تصور کنند 
پانزده سال بعد ]1357[ چه حوادثی روی خواهد 

داد؟« )دیگار، هورکادوریشار، 1377: 165(.

نتیجه
اندیشة اجرای اصلاحات ارضی از ابتدای نهضت 
مشــروطیت مطرح گردید و به‌عنوان یک اندیشه 
زنده و پویا همواره از سوی نیروهای اصلاح‌طلب 
و ترقی‌خواه مورد پیگیری قرار ‌گرفت، اما طرح و 
اجرای این سیاســت، چندین دهه بعد، با تأکید 
و اصــرار دولت دموکرات جان کنــدی در ایران 
آغاز گردید. با این حــال، عدم تعمیق اصلاحات 
و تنزل آن از یــک اصلاحات عمیق به اصلاحات 
ســطحی موجب گردید که مشکلات کشاورزی 
در ایــران حل و فصل نشــود و پیامدهایی چون 

افزایش ســطح بیکاری را در میان روســتاییان و 
به‌دنبــال آن روند رو به افزایش مهاجرت بیکاران 
را به شــهرهای بــزرگ موجب شــود. محققان 
معتقدند که اصلاحات بدون مشــارکت گروه‌های 
اجتماعی در تصمیم‌گیری، نمی‌تواند نتیجه‌بخش 
باشــد ضمن اینکه اصلاحات سیاسی نیز، مانند 
ایجاد انجمن‌های شــهر و روستا، انتخابات آزاد و 
داشــتن قدرت تصمیم‌گیری، ضروری است. این 
محققان به‌طور غیرمستقیم نقش پیامدهای منفی 
اصلاحات ارضی را در ایران، در پیدایش و تسریع 
روند پیروزی انقلاب اسلامی مؤثر می‌دانند. اگر در 
دورة‌ کشاورزی سنتی و زمین‌داری بزرگ مالکی، 
اربابان تمامی دســترنج زحمات کشاورزان را به 
یغما می‌بردند در دورة ‌به اصطلاح انجام اصلاحات 
ارضی و پیروزی انقلاب سفید، دکان‌داران به‌عنوان 
یک پدیده نوظهور و چپاول‌گر مطرح شدند. آن‌ها 
دکان‌‌های خــود را پر از اجنــاس غیرضروری و 
تفننی می‌کردند تا مصرف بیشتر را تشویق کنند. 
همچنیــن بنکداران به سَــلَف‌‌خری، یعنی خرید 
محصول کشاورزی تهی‌دست پیش از آنکه فصل 

برداشت فرا رسد، می‌پرداختند.

 منابع

1. آبراهامیان، یرواند؛ ایــران بین دو انقلاب،  ترجمة احمد گل‌محمدی و محمدابراهیم 
فتاحی، تهران، انتشارات نی، چاپ هفتم، 1381.

2. ازغنــدی، علیرضا؛ تاریخ تحولات سیاســی و اجتماعی ایران )تحولات اجتماعی، 
سیاست و حکومت در ایران از 1320 تا 1357(، ج 2، تهران، سازمان مطالعه و تدوین کتب 

علوم انسانی دانشگاه‌ها )سمت(، چاپ اول، 1379.
3. بیل، جیمز؛ عقاب و شــیر )تراژدی روابط ایران و آمریکا(،  ج2، ترجمة مهوش غلامی، 

تهران، انتشارات کوبه، چاپ اول، 1371.
4. پسران محمدهاشم؛ توسعه اقتصادی و شورش‌های انقلابی در ایران، ترجمة منصور 

انصاری، تهران، 1378.
5. جامی؛ گذشته چراغ راه آینده است، تهران، انتشارات ققنوس، چاپ سوم، 1364

6. دیگار، ژان پیر، برنار هور، کادویان ریشــار؛ ایران در قرن بیســتم، ترجمة عبدالرضا 
)هوشنگ( مهدوی، تهران، انتشارات البرز، چاپ اول، 1377.

7. روبیــن، باری؛ جنگ قدرت‌ها در ایران، ترجمة محمود مشــرقی، تهران، انتشــارات 
آشتیانی، چاپ اول، 1363.

8. فیوضات، ســیدابراهیم؛ دولت در عصر پهلوی، تهران، انتشــارات چاپخش، چاپ اول، 
.1375

9. فوران، جان؛ مقاومت شــکننده )تاریخ تحولات اجتماعی ایران از صفویه تا سال‌های 
پس از انقلاب اســامی(، ترجمة احمدتدین، تهران، مؤسســه خدمات فرهنگی رسا، چاپ 

دوم، 1378.
10. کــدی، نیکی؛ ریشــه‌های انقلاب ایران، ترجمة دکتر عبدالرحیــم گواهی، تهران، 

انتشارات قلم، چاپ دوم، 1377.
11. گازیوروسکی، مارک؛ سیاست خارجی آمریکا و شاه )ایجاد یک حکومت سلطه‌پذیر 

در ایران(، ترجمة جمشید زنگنه، تهران، مؤسسه خدمات فرهنگی رسا، چاپ دوم، 1371.
12. نجاتی، غلامرضا؛ تاریخ سیاسی بیست و پنج سالة ایران )از کودتا تا انقلاب(، جلد 

اول، تهران، مؤسسه خدمات فرهنگی رسا، چاپ چهارم، 1373.
13. هوگلاند، اریک؛ زمیــن و انقلاب در ایران )1360- 1340(، ترجمة فیروزه مهاجر، 

تهران، انتشارات شیرازه، چاپ اول، 1381.
14. نامه پژوهش  )فصل‌نامه تحقیقات فرهنگی(، شماره‌های 12 و 13، سال سوم و چهارم.

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 7272



نويسندگان: مرتضي عبدالحسين، رشا عبدالكريم فالح حسن
مترجمان: هادي الهايي
كارشناس ارشد تاريخ مطالعات خليج ‌فارس
karaareLhaie@yahoo.com
سعيد حيدري
مدرس دانشگاه پيام نور 

حملة‌ نادرشاه

به هند

حملة نادرشاه به هند
اورنگ زيب، آخرين امپراتــور قدرتمند مغولان كبير 
)گوركانيــان( بود كه بر هند حكومــت مي‌كرد. در زمان 
او وســعت هند از كابل تا خليج بنگال گسترده بود. بعد 
از وفات او در ســال 1707 به تدريج ضعف و سســتي در 
امپراتوري‌اش ظاهر شــد. )الوردي، بي‌تا، ج 1: 211( زيرا 
جانشــينان او، پادشــاهان و امپراتورانی ضعيف بودند كه 
قدرت و كفايتي براي حفظ قلمرو خویش نداشــتند. اين 
وضعيت تا ســال 1719 ادامه داشت تا اينكه محمدشاه 
گوركاني به قدرت رســيد و توانســت در آغاز حكومتش 
برخي از صدماتــي را كه به امپراتوري )گوركانيان( مغول 
وارد شــده بود جبران كند. اما سقوط گوركانيان سريع‌تر 
از آنچه كه وي تصور مي‌كرد روي داد. محمدشــاه بدون 
اهميت دادن به امور كشور، به خوشگذراني و عيش و نوش 
مشغول شد. )w jones. no date. P40( لذا هنگامي كه 
خطر حملة نادر، او و قلمروش را تهديد كرد، هيچ اقدامي 
انجام نداد. توطئه و كارشكني نیز در اين ميان نقش مهمي 
ايفــا كرد، به‌طوري كه برخي از رهبران و اشــراف هند با 
نادرشاه ارتباط داشتند و اخبار را يكي پس از ديگري به او 
مي‌رساندند. )Ibid( اين امر نقش مهمي در آشفتگي اوضاع 

ايفا كرد )خليل احمد و علي‌مراد خان، بي‌تا: 53(
نادرشاه پس از فتح هند قدرت خود را در زمين‌هاي فتح 
شده تثبيت كرد و شــروع به اجراي مرحلة نهايي نقشة 
خود )يعني در‌هم‌كوبي مغولان( كرد. وي با ســپاه خود از 

       مقدمه
نادرشاه، پس از آنكه امپراتوري ايران را به گستره و وسعتي كه در 
دوران صفويان بود بازگرداند، به فكر حمله بر حكومت گســترده و 
ثروتمند مغول در هند افتاد. در آن دوره حكومت مغول در وضعيت 
نامطلوب سياسي و نظامي بود )بروكلمان، 1961، ج 3: 159( اما نادر 
قبل از آنكه مستقيماً به اشغال هند بپردازد شهرها و مناطق سر راه 
خود را تحت تابعيت درآورد. از جمله حمله به بختياري‌ها، و كساني 
كه پي‌درپي عليه حكومت ايران شورش مي‌كردند و در كوه‌ها پناه 
گرفته بودند و موقعيت و استراتژي آنان براي حكومت ايران دشوار 
 بود زيرا اين مكان‌ها تنها مناطقي بودند كه از جنگ، دور مانده بودند. 
)syks no date.v2.p301( پس نادرشاه با سپاهيان خود به طرف 
پايگاه آنان حركت كرد و رهبر آن‌ها را كشت و با زور تحت تابعيت خود 
 درآورد و برخي از آن‌ها را به‌عنوان نيروي نظامي خويش به‌كار گرفت. 

)peter avery., 1965. p25(
در اين زمان نادرشاه دست به حملة بزرگي عليه افغان‌ها )1737ـ 
1738( زد و قندهار را پس از محاصرة يك ساله فتح كرد. او رهبري 
ســپاهيانش در اين حمله را به پســر بزرگش رضاقلي سپرده بود. 
رضاقلي پس از آن به‌ســوي بلخ لشکر کشید و پس از سه روز نبرد 
)sirpercy syks. no date. V2. p303( .اين شهر را تصرف كرد

كليدواژه‌ها: نادرشاه، هند، افغان‌ها، گوركانيان

73 73|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



بيشاپور، مســتقيماً به طرف لابور )مرز امروزي هند و 
پاكســتان( پيش رفت. در آنجا با مقاومت زكرياخان، 
حاكم آن ديار مواجه شد كه ديوارها و قلعه‌هاي شهر را 
مستحكم كرده بود و نيروهاي ايراني را به مدت سه روز 
گلوله‌باران كرد. با این حال، نادرشاه با قواي نيرومندش 
شهر را فتح كرد و توانست بر آن سيطره پيدا كند. پس 
از آن نادر و نيروهايش در لابور در جنگل‌هاي شاليمار 
به مدت يك هفته اســتراحت كردنــد )همان: 41( و 
سپس به طرف رودخانة كرنال، )جايي كه گوركانيان را 
در آنجا شكست دادند( پيشروي كردند. در طول مسير، 
نادرشاه شهر تلدفري ـ نزديك كرنال ـ را تصرف كرد و 
از اين شهر شروع به فرستادن هيئت‌ها و 
ـ  نامه‌هايي به امپراتور گوركاني ـ محمدشاه‌
نمود و خواســتار تسليم شدن نيروهاي او 
شد. اما محمدشاه درخواست وي را رد كرد 
و دستور داد نيروهايش با بهترين سلاح‌ها 
آماده نبرد شــوند و خود در مقدمة لشكر، 
سوار بر كالســكه‌اي مزين، به‌طرف كرنال 
پيش رفت و دســتوراتي در مورد تعيين 
موقعيت‌ها و فرســتادن نیروهای پيشتاز 
بر ضد نيروهاي نادرشــاه در شاليمار داد. 
)بروكلمان، 1961، ج 3: 161(. نيروهاي 
وي در نزديك شــهر جوفــا )حدود 60 
مايلي شــهر دهلي( با فاصلة نه‌چندان زياد از نيروهاي 
نادرشاه، كه به اين منطقه هم رخنه كرده بودند، اردو 
زدنــد )جلوريمر؛ 1968، ج 1: 132( ســرانجام آن‌ها 
با نيروهاي نادرشــاه درگير شدند و بيشترشان كشته 
شدند. هنگامي كه ســعادت‌خان اين جريان را شنيد 
دســتور داد حمله فقط توســط 30000 نفر نيروي 
 )w bengamin.no date. p292( كمكي انجام گيرد
در اين زمان نادرشــاه، نيروهــاي نظامي خود را طبق 
نقشــه‌اي كه طراحي كرده بود، تقســيم كرد. كردها، 
گرجي‌ها )الاثري، 1981، ج 3: 63( و بختياري‌ها را، از 
هركدام هزار نفر، و نیز چهار هزار نفر از سواركاران و سه 
هزار نفر از كساني را كه طبق نقشه مي‌بايستي در سه 
جناح مختلف باشــند آماده كرد. پانصد نفر از سربازان 
خود را هم به طرف نيروهاي سعادت‌خان فرستاد و به 
سرعت در مورد چگونگي استراتژي و هجوم به دشمن 

دستوراتي داد.
نادر، خود، در رأس هزار ســواركار به ‌منظور تشويق 
و هدايت مردان خود باقي ماند و بقيه لشــكر به امر او 
صرفاً به حالت آماده‌باش درآمدند )بروكلمان، 1961، ج 
3: 162( هنگام غروب، نيروهاي امپراتور عقب‌نشيني 
كردند و بعضي از فرماندهان به اســارت گرفته شدند. 

علاوه بر آن هنگامي كه اغتشاش در امپراتوري مغول 
افتاد، بعضي از رهبران هندي، از ميدان جنگ به طرف 

دهلي فرار كردند.
از  محمدشــاه  درگيــري،  و  كشــاكش  ايــن  در 
فرماندهان خــود در خط مقدم خواســت تا گروهي 
از وزيــران و اميــران را به او ملحــق كنند تا به پيش 
برونــد و نيروهــا را به خط مقدم جنگ بكشــند تا از 
 پيشــروي بيشــتر نادر و نيروهايش جلوگيري كنند
)peter avery. no date. p253( كساني كه از جنگ 
فرار كردند، اموالي را با خود حمل مي‌كردند بيشتر آنان 

كشته شدند و اموال‌شان غارت شد.
محمدشاه به نيروهايش دســتور داد به‌طرف كرنال 
حركت كنند، به‌خصوص كه اردوگاهش تهديد و تقريباً 
خالي از ســرباز شــده بود. )Ibid( ولي چيزي كه او را 
به تحرك واداشــت ياري و كمك سعادت‌خان بود که 
حدود 30000 سرباز به كمك او فرستاد. سعادت‌خان 
با رساندن اين نيروها امپراتور را به شروع جنگ تشويق 
كرد. )jems farser. no date. p153( و خود، بعد از 
اينكه شنيد نيروهايي متشكل از 5000 جنگجو شروع 
به پيشــروي و حمله كرده‌اند، تصميم گرفت به‌سوي 
 آن‌ها حركت كند و موفق به بيرون راندن آن‌ها شــد.
حادثــه،  ايــن  بــا   (roger savory.1980.p98)
سعادت‌خان به جمع‌آوري هرچه بيشتر نيرو پرداخت. 
اما ارســال قواي كمكي نظامي براي هر دو طرف ادامه 
يافت و اوضاع رو به وخامت نهاد. در اين مرحله نادرشاه 
تاكتيــك و برنامه‌ريزي ضدنظامي ویژه‌ای را به‌كار برد 
و آن انداختن دشــمن در مسير پرتگاه بود. در نتیجه 
موفق شد لشــكر مغول را كه فرمانده‌اش سعادت‌خان 
بود شكست دهد و او را به اسارت بگيرد. نادرشاه دستور 
داد خيمه‌اي براي ســعادت‌خان بر پا و در آن وسايل و 
لوازم مورد نياز بعد از اسارت قرار داده شود و هيچ‌كس 
 از افراد نادرشاه اجازه اســتفاده از آن را نداشته باشد. 

)w bengamin. no date. p244(
جنگ كرنال دو ساعت طول كشيد و در آن از سلاح 
و گلوله‌هاي آتشين براي ترساندن فيل‌ها استفاده شد 
و با وجود اينكه نيروهاي كمتــري از هر دو طرف در 
آن شــركت داشتند، ارتش مغول )گوركانيان( هند در 
منطقة تنگي محاصره شد. )الاثري،1981، ج64:3( در 
اينجا شــرحی را كه نادرشاه از اين جنگ براي پسرش 

نصرالله بيان كرده مي‌آوريم:
»جنگ بيش از دو ســاعت طول كشيد كه نيروهاي 
ســربلندمان مشغول به بيرون راندن دشمن بودند. در 
هنگام غروب ميدان جنگ از دشــمنان خالي گرديد. 
با اينكه تجهيزات نظامي دشــمن قوي بود و عبور از 

اورنگ زيب، آخرين 
امپراتور قدرتمند 

مغولان كبير 
)گوركانيان( بود 

كه بر هند حكومت 
مي‌كرد. در زمان 
او وسعت هند از 

كابل تا خليج بنگال 
گسترده بود

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 74



قلعه‌هاي صعب‌العبور، دشــوار بود به لشكر دستور 
داديم كه حمله نكنند. علي‌رغم اين مشــكلات، از 
اين پيروزي مزاياي بسياري‌ به‌دست آورديم. الان 
بيش از 20 هزار كشته از دشمن در ميدان جنگ 
وجود دارد و بيش از اين تعداد به اســارت گرفته 
شدند. پس از اتمام جنگ، مستقيماً لشكر امپراتور 
را احاطه كرديم و شــروع به اجراي اقدامات لازم 
براي قطع ارتباط با كشــورهاي همســايه كرديم. 
همچنين توپ‌هايمــان را همزمان در كنار دژهاي 
ساخته شده دشمن كه در آنجا بود، آماده كرديم« 
ترس و وحشــتي كــه در اردوگاه گوركانيان افتاد 
باعث شــد كه محمدشاه تسليم شــود و نزد نادر 
حاضر شود و اعلام اطاعت كند. نادرشاه امپراتوري 
را به او واگذار كرد و او را به‌عنوان حاكم هند تعيين 
 )sir percy sykes. no date. v2. p310( .كرد
بعد از اينكه محمدشاه تسليم شد، نادرشاه حملة 
فاتحانه‌اي به‌ســمت دهلي رهبري كرد و همانند 
فاتحي كه از روحية پيروزي و ســرافرازي اشــباع 
شده باشد وارد آن شد. )الاثري، 1981، ج 3: 46( 
نادرشاه و ســربازانش شروع به غارت شهر كردند. 

از جمله غنايم گرانبهايي كه نادرشاه به‌دست آورد 
تخت‌طاووس بــود كه از بزرگ‌تريــن تخت‌ها در 
اولين دادگاه در كاخ محمدشاه مغولي است. طول 
آن شش فوت1 و عرضش به چهار فوت مي‌رسد و 
با مرواريد و الماس مزين شده و با حاشيه‌اي كه با 
جواهر و مرواريد منبت‌كاري شــده است و در آن 
قطعه‌اي اســت كه از كمانــي داراي 4 چوب و در 
بالاي آن طاووسي مي‌نشيند در حالي‌كه دم پر از 
ياقوت آبي و سنگ‌هاي رنگارنگ خود را گسترانيده 
اســت. بدن طاووس از طلاي آذين بسته با جواهر 
است و همچنين ياقوت بزرگي در سينه‌اش دارد. 
ساخت اين تخت را تاليران شروع كرده بود و وقتي 
فوت كرد، ســاخت آن تمام نشــده بود. جانشين 
تاليران، جان جيهان اقــدام به تكميل آن كرد به 
‌گونه‌اي كه هزينة ساخت آن 160 ميليون و 5000 
هزار ليره شد. )همان: 64 و 65( طبق برخي منابع، 
قيمت زمين‌هايي كه نادرشــاه توانســت به‌دست 
بياورد را تقريباً )87/500/000( ليره ارزيابي شده 
است و برخي منابع ديگر )30/000/000( گزارش 

داده‌اند. )الوردي، بي‌تا، ج 1: 122(

جنگ كرنال 
دو ساعت طول 

كشيد كه در 
آن از سلاح و 

گلوله‌هاي آتشين 
براي ترساندن 
فيل‌ها استفاده 
شد و با وجود 

اينكه نيروهاي 
كمتري از هر 

دو طرف در آن 
شركت داشتند، 

ارتش مغول 
)گوركانيان( هند 
در منطقة تنگي 

محاصره شدند

نادرشاه در جنگ كرنال

75 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



در هر دو مورد مبلغ بســيار چشــمگير است و اگر 
نادرشــاه، اين هزينه را ســنجيده و حساب شده براي 
آباداني كشور و بهبود لشكر و امور عمومي به‌كار مي‌برد، 
مي‌توانست وضعيت ايران را اصلاح كند همان‌گونه كه 
در دورة اول حكومــت صفوي بود. يكي از تاريخ‌نگاران 
ثروت‌هاي به‌دست آورده نادرشاه را بسيار زياد ارزيابي 
كرده اســت. )بروكلمــان، 1986، ج 3: 159 و 160( 
و به‌نظر مي‌رســد كه نادرشــاه هرگز از غنائم مغول و 
هندوها با وجود سرشاري آن‌ها سير نشد بلكه هنوز به 
خون آن‌ها تشــنه بود. از ورود او به دهلي جز روزهاي 
اندكي نگذشــته بود كه دستور قتل‌عام ساكنان دهلي 
داد. علت قتل‌عام، به‌وجود آمدن آشــوبي در شهر بود 
 كه در آن برخي از افراد لشــكرش كشته شده بودند.
 )sir percy sykes. no date. V2. p310( گفته 
مي‌شود نادرشــاه، بر كرسي‌اي كه برايش بالاي سقف 
مســجد نصب كرده بودند از سه جهت به كشتار مردم 
مي‌نگريســت و پيوسته در بازارهاي دهلي مي‌گذشت. 
)الاثــري، 1981، ج 3: 164( نادرشــاه، بــراي اينكه 
حكومــت خود را در هند تثبيــت كند تصميم گرفت 
كه بــا حاكم آنجا محمدشــاه، پيمان اتحــاد ببندد؛ 
كســي كه بعد از تقديم مراتب اطاعت، زمام حكومت 
را به نادرشــاه داد. اين اتحاد با ازدواج پســر نادرشاه، 
 نصرالله با دختر امپراتور مغول محمدشاه به‌وجود آمد. 
)Ibid( گفته مي‌شــود عادت مغــول اين بود كه براي 
تفاخر به داماد و نســبش، داماد نسب خود را به 7 جد 
برســاند و جواب نصرالله اين‌گونه بود: پســر نادرشاه، 
پســر سيف و فرزندان ســيف را به‌جاي نسل هفتم تا 

هفتادمين نفر ذكر كرد. 
نادر بعد از بازگشت از هند، بلخ و بخارا را تصرف كرد 
تا اينكه به اوج حشــمت و قدرت رسيد. سپس حملة 
فاتحانه‌اي را در ســند رهبري كرد. پس از اســتقرار و 
تثبيت قدرت خود در آنجــا، از طريق ايران و قندهار 
بازگشت و ارتش به مدت 40 روز در هرات با آرامش و 

راحتي باقي ماند.

نتيجه‌گيري
حملة نادرشاه به هند در سال 1738 انعكاس وسيعي 
در منطقه داشت. با وجود توفيقاتي كه نادرشاه به‌دست 
آورد، وي با ســختي توانســت مناطقي را كه از كشور 
ايران از دست رفته بود باز گرداند. در اين حمله او علاوه 
بر شهرتي كه به‌دست آورد توانست بر ثروت عظيم هند 
دست يابد. نادرشاه هر كسي را كه از اطاعت او سر باز 
مي‌زد تهديد مي‌كرد. او توانست همة مناطقي را كه در 
كرانة شرقي افغانستان بود بازگرداند. پس از بازگشت به 

ايران براي همة قبايل ساكن در گذرگاه خيبر تهديدي 
فرستاد كه مبادا كاروان حامل ثروت به‌دست آمدة وي 
كه از هند به‌ســوي كابل در مسير است مورد تعرض 
احتمالي اين قبايل قرار گيرد. اين تهديد اثر به‌سزايي 
در پس راندن قبايل مذكور و عدم حمله آنان به كاروان 

نادر داشت.

نقد و نظر مترجم
1. نويسنده در مقدمه بدون آگاهي از بختياري‌ها نام 
مي‌برد كه در مسير حملة نادرشاه به هند قرار گرفته‌اند 
در صورتي كه بختياري‌ها در رشته‌كوه زاگرس و شمال 
خوزستان قرار داشــتند و به هيچ‌وجه در مسير حملة 
نادرشاه به هند قرار نداشتند. دربارة قيام بختياري عليه 
حكومت ايراني نام برده شده است اما از ذكر نام دولت 
ايراني خودداري كرده است. همچنين دربارة قتل حاكم 

بختياري‌ها اشاره كرده ولي نام او را بيان نكرده است.
2. در مقاله، نام رضاقلي به اشتباه رضا قولي و اورنگ 

زيب به اورنكرزيب نوشته شده است. )غلط املايي(
3. مغولان: امير تيمور گوركاني به‌دنبال ديگر 
كشورگشائيان ســرزمين هند را با تاخت‌وتاز به 
تصــرف خود درآورد و همچنيــن بازماندگان او 
سلسلة امپراتوري گوركاني هند كه به »مغولان 
كبير« شــهرت داشــتند را بنيان گذاشتند كه در 
عهد صفويه روابط نســبتاً خوبــي بين اين دو 
كشور برقرار بود. اما به‌دنبال انحطاط سلسلة 
صفويه و تزلزلي كه در اركان اين قدرت پديد آمد 
فتنه‌هاي بسياري در ايران گرديد كه در نهايت به 
نابودي صفويه و پيدايش آشوب‌هاي زيادي در 
سرزمين پهناور ايران منجر شد. با ظهور نادرشاه 
افشار و ســركوب دشمنان داخلي و خارجي بار 
ديگر هندوســتان مورد توجه و طمع دولتمردان 
ايران قرار گرفت. به‌خصوص كه عمليات نظامي 
از خصوصيــات بارز نــادر بود و در ســرزمين 
هندوستان پادشاهي حكومت مي‌كرد كه »هرگز 
دســتش بي‌جام و كنارش بي‌دلآرام نبود« نويسنده به 
هيچ موردي اشــاره نكرده و از حكومت گوركانيان هند 

به‌نام مغولان تعبير مي‌كند.
با مطالعــة كتاب‌هاي تاريخي به ايــن نكته متوجه 
مي‌شويم كه محمدشــاه گوركاني )1131 ق/ 1719 
م( در دوران حكومتــش، مردي عاجــز و بي‌اراده بود و 
در يكي از دشــوارترين روزگاران تاريخ هند، بر مســند 
ســلطنت تكيه زد. زيــرا گروه »ماراتا« يــا »مهرات« در 
سراسر هند مشغول بودند و از طرف ديگر حكام و واليان 
نالايق به خرابي‌ كارها كمك مي‌كردند و همچنين در اين 

حملة نادرشاه 
به هند در سال 
1738 انعكاس 

وسيعي در منطقه 
داشت. با وجود 

توفيقاتي كه 
نادرشاه به‌دست 

آورد، وي با 
سختي توانست 
مناطقي را كه از 

كشور ايران از 
دست رفته بود 

باز گرداند

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 76



دوران پاي دولت‌هاي استعمارگر انگليس و فرانسه در 
آن سرزمين باز شــده و حتي به تصرف نواحي كلكته 
و اطراف گنگ پرداخته بودند. نويسنده به هيچ‌كدام از 
اين موارد در دوران محمدشــاه اشاره نكرده و فقط به 

خصوصيات فردي او بسنده كرده است.
 بيشــتر مورخان دورة نادر وظيفه خــوران درباري و 
منشيان بوده‌اند و به‌خاطر پادشاه يا به امر او به تأليف 
كتاب پرداخته‌اند. متأســفانه پس از گذشــت ســال‌ها 
هنوز شــخصيت نــادر در تاريكي افسانه‌ســازي‌ها و 
خيال‌بافي‌هاي دوستان و دشمنان پوشيده مانده است 
و تاريخ‌نــگاران جرأت پيــدا نكردند جز تعظيم و تكريم 
شــخصيت نادرشــاه و اقدامات وي چيز ديگري را به 
نگارش درآورند. به همين دليل مورخان درباري، درباره 
انگيزه‌هاي واقعي نادر در لشكركشــي به هندوســتان 
پرده‌پوشــي نموده‌اند و علاوه بر آن كمبود منابع دست 

‌اول و عــدم پرداخت بــه موضوع 
عصر افشــاريه از سوي مورخان 
حاضر از جمله مشــكلات بررسي 

موضوع مورد بحث است.
در بررســي انگيزه‌هــاي حملة 
نادر به هند بايد ديد كه آيا اساســاً 
نادر قصد كشورگشــايي داشته و 
مي‌خواســت جاي پــاي بزرگاني 
چون اســكندر و محمــود غزنوي 
نهد يا اينكــه واقعاً تحركات دولت 
هند در قندهــار و ادعاي ارضي آن 
دولت سبب شد كه دست به چنين 

عملي بزند.
در اين زمينه مورخان ايراني نظريات مختلفي دارند. 
علي‌اصغر شميم جنگ‌هاي نادر با عثماني‌ها، سلاطين 
بخارا، خوارزم، حكام محلي قندهار، هرات و لشكركشي 
او به هند را فقط براي ايجاد وحدت ارضي و تشــكيل 

سرحدات طبيعي ايران دانسته است.
از طرفــي اكثر مورخان هنــدي و اروپايــي معاصر، 
علــت حملة نادرشــاه به هند را تشــويق نظام‌الملك 
نايب‌السلطنه دكن و سعادت‌خان يكي از استادان نامي 
هندوستان كه اصالتاً ايراني بوده مي‌دانند. يعني اينكه 
نادر به دعوت آنان به هند آمده اســت كه نويســنده به 
اين موارد از منابع خارجي هم توجه نداشــته و به آن‌ها 

اشاره‌اي نكرده است.
بعضــي از مورخان علت حملة نــادر به هند را قدرت 
يافتن دولت‌هاي محلي در هند مانند »ماراتاها« و ضعف 
محمدشــاه  دانســته‌اند كه باعث شد حكام مسلمين 
تحت سلطة اين دولت‌ها قرار گرفته و از نادر درخواست 

كنند كه براي دفع فتنه ماراتاها و ديگر دولت‌هاي محلي 
غيرمسلمان اقدامي نمايد.

 به مسئله فراواني نعمت هند و فقر و گرسنگي مردم 
ايران كه در اثر جنگ‌هاي متوالي و اغتشاشات داخلي 
كه چندين ســال به طول انجاميده اســت و تلاش نادر 
براي بهبــود وضع داخلي و اقتصــادي مملكت خود 

دست به چنين حمله‌اي زد اشاره نشده است.
نويســنده دربارة حملة نادرشاه به هند فقط به علل 
ظاهري حملة نادرشــاه به هندوســتان توجه داشته 
است. به جريان مذاكرات نادرشاه با دربار هند كه دربارة 
حملة نادر به افغانستان بوده است و در آنجا كه نادر از 
او خواسته بود كه به فراريان افغان اجازة ورود به هند را 
ندهد اصلاً اشــاره‌اي نشده است. نيز به تأمين بودجه 
براي حفظ ارتش كه براي نادر اهميت فراواني داشت، 

اشاره‌اي نشده است.
همچنين به مسئلة محو خلافت 
سلاطين عثماني كه از مدت‌ها قبل 
به‌ويژه در موقع تاجگذاري فكر نادر 
را مشغول خود كرده بود و نيز علاقة 
انگليسي‌ها براي تجزيه هندوستان 
تا بتوانند نفوذ خود را بسط دهند، 

اشاره‌اي نشده‌ است.
در نتيجه‌گيري به دو علت اساسي 
حملة نادر به هندوســتان، كه يكي 
علاقة شــديد او به فتح و پيروزي و 
دوم انگيزه اقتصادي بوده اشاره‌اي 

نشده است.
 پي‌نوشت

1. فوت معادل 3/40 سانتي‌متر

منابع
1. استرآبادي، ميرزامهدي‌خان؛ جهانگشاي نادري، تهران، بي‌نا، بي‌تا.

2. قدوسي، محمدحسين؛ نادر ناما، خراسان: بي‌نا، 1339.
3. الوردي، علي؛ لمحات اجتماعيه من تاريخ العراقا لحديث، جلد 

اول، ايان، بي‌تا.
4. بروكلمان، كارل؛ تاريخ الشعوب الاسلاميه، جلد سوم، بيروت: ‌بي‌نا، 

.1961
5. ليمبرت، جون؛ ايران حرب مع التاريخ، ترجمة حسين عبدالزهره 

مجيد، البصره، بي‌نا، 1992.
6. جلوريمر، ج؛ دليل‌الخليج، جلد اول، قطر: بي‌نا، 1968.

7. الاثــري، محمدبهجــه؛ ذرائع العصبيــات العنصريه في اثارظ 
الحروب و حملات نادرشاه علي العراق في روايئ شاهد عيان، 
مجلة المجمع العلمي العراقي، المجلد الثاني، جلد سوم، بي‌جا، 1981.

8. ابراهيــم خليل احمد، خليل علي مراد؛ ايران و تركيه دراسه في 
تاريخ الحديث و المعاصر، الموصل، بي‌نا، 1988.

9. syks. Sir percy (no date), History of Persia, vol 2, londen.
10. avery. peter, Modern iran, londen, 1965.
11. jones. w. (no date) The history of nadershah, londen.
12. s.g.w.bengamin (no date), Ppersla, londen.
13. farser. jems (no date), The history of nadirshah, londen.
14. savory. roger, Iran under sofavidsca, mbidge, (1980).

77 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



نام كتاب: اروپا از انقلاب فرانســه تا اتحاد 
آلمان

مؤلف: فرج‌الله احمدي
ناشر: دانش نگار، )تلفن: 66400220(

سال نشر: 1394
محل نشر: تهران

قيمت: 14000 تومان
فهرست مطالب اين كتاب عبارت است از:

فصل اول: نگاهي به اوضاع اروپا درآســتانة 
انقلاب فرانسه

فصل دوم: انقلاب فرانسه 99 - 1789
فصــل ســوم: ناپلئــون، فرانســه و اروپا، 

1815ـ1799
فصــل چهــارم: اروپــا از كنگــرة وين تا 

انقلاب‌هاي 1848
فصل پنجم: صنعتي شدن اروپا و پيامدهاي 

آن
فصل ششــم: اروپا از انقلاب‌هاي 1848 تا 

اتحاد آلمان 
و فهرست منابع 

در اين كتاب، نويسنده دو جريان محوري را 
مبنا قرار داده و‌ تأثير آن را در تاريخ سياســي 

اجتماعي اروپا نشــان داده است. اين دو جريان 
يكي انقلاب كبير فرانسه است و ديگري انقلاب 
صنعتي. انقلاب نخست عليرغم ميل فرمانروايان 
دولت‌هاي اروپايي، كم و بيش در سرزمين‌هاي 
اطــراف تأثير جــدي گذارد و انقــاب دوم در 
بنيان‌هــاي زندگي و ارتباطات جوامع اروپا )و تا 
حدي كمتر در آســيا و غيره( تغييرات شگرف 

ايجاد كرد.
دكتــر احمــدي در مقدمه به ايــن دو نكته 
اشــاره كرده و در متن، به تشريح آن پرداخته 
اســت. با توجه به اندك بودن منابع مربوط به 
اين موضوعات در زبان فارســي،‌كتاب مذكور را 
بايد غنيمت شــمرد و در انتظار چاپ تأليفات 
بيشتري از اين دست نشست. مؤلف، با اشراف به 
منابع فارسي و انگليسي و با نثري روان، كتابي 
ارزنده پيــش روي علاقه‌مندان نهاده و خدمت 
شايســته‌اي را به انجام رســانده است. فهرست 
اعلام  و چاپ نفيس، با حروف‌چيني مناسب، از 

امتيازات كتاب به شمار مي‌رود.
در پايــان يادآوري چند نكتــه خالي از فايده 

نيست:
ـ در بحث از مســائلي كه به انقلاب فرانســه 

منجر شــد، به نقش ماري آنتوانت اشــاره‌اي 
نشده است.

ـ نقش انديشه‌هاي متفكران سياسي اروپا در 
نگرش سياسي فرانســويان به‌طور كافي و وافي 
مورد بحــث قرار نگرفته و تنها به چند ســطر 

)صص 31 ـ 30( اكتفا شده است.
ـ مقياس‌هاي نقشه‌ها يكدست نيست. برخي 
به‌صــورت كيلومتر، برخي مايل و برخي هر دو، 

ارائه شده است.
ـ افزودن تصاويري به كتاب، از شخصيت‌هاي 
سياسي و غيرسياسي كه در متن بدان‌ها پرداخته 
شده است، مي‌توانست كتاب را جذاب‌تر كند و 

براي خوانندگان راهنماي مفيدي باشد.
نكته آخر اينكه شايســته بود در فهرست،‌ به 
جاي عنوان فصل‌ها، فهرست تفصيلي ارائه شود.

اروپا از انقلاب فرانسه تا اتحاد آلمان

 مسعود جواديان

معرفي كتاب

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 78



حشمت‌اله سليمي

يكشنبة آخر

نام کتاب: یکشنبة آخر
خاطرات معصومه‌ رامهرمزی

ناشر: سورة مهر )تلفن: 66477001(
قيمت: 3700 تومان

تعداد صفحه: 216 )با تصاوير و اسناد(
محتوای کتاب از نظر شیوة نویسندگی، 
نثری یکدست دارد و فراز و فرودی در آن 
دیده نمی‌شــود. نویسنده به ذکر جزئیات 
پرداخته و حتی اســامی افراد مختلف را 
بارها تکرار کرده اســت. در انتهای کتاب 
تصاویری از برادر شهید راوی و خود راوی 
در موقعیت‌های مختلف دوران جنگ چاپ 

شده است.
بخش‌های ابتدای کتاب محیط خانوادگی 
و فعالیت‌های فکری و فرهنگی نویسنده 
آبــادان،  در  نوجوانــی‌اش  دوران  در  را، 
دربرمی‌گیــرد و به‌تدریج به حوادث دوران 
انقلاب وجنگ می‌پیوندد. فعالیت گرو‌ه‌های 
چپ در اوایل انقلاب و شرکت در جلسات 
دینــی و مطالعة کتب مذهبــی از جمله 
نخستین روایت‌ها و خاطرات نویسنده است. 
با تشکیل انجمن اسلامی وارد فعالیت‌های 
اجتماعی و مذهبی شــده اســت. حضور 
نویســنده در بطن حوادث بعد از پیروزی 
انقلاب اسلامی و جریان‌هایی که گروه‌های 
چپ‌گرا و ناسیونالیست در خوزستان ایجاد 
کرده بودند، از جمله نکات بارز و قابل توجه 

خاطرات اوست.
خاطرات دوران جنگ بخش اصلي كتاب 
را تشكيل مي‌دهد. نويسنده هنگام شروع 
محاصرة آبادان توســط نيروهاي عراقي، 
به همراه خانواده‌اش در آن شــهر حضور 
داشــته و گزارش لحظه‌‌به‌لحظه‌اي از اين 
واقعــه را در كتاب خود آورده اســت. وي 
لحظات پر اضطراب و شــرايط نامطلوب 
زندگي در آبــادان را در هنگام محاصره و 
مشكلاتي كه مردم با آن درگير بودند، به 
خوبي به تصوير كشيده است. اين بخش از 
خاطرات با مهاجرت ناخواسته خانواده او به 
شيراز پيوند مي‌خورد. نويسنده و دو نفر از 
خواهران و برادرش در آبادان مي‌مانند و به 
خدمت‌رساني در جنگ مشغول مي‌شوند. 
اين بخش از كتاب، نويســنده را كه در آن 
زمان دختربچه اي 14 ساله بوده به تصوير 

مي‌كشد كه براي رساندن غذا به رزمندگان، 
با ماشين‌هاي نظامي بين آبادان و خرمشهر 
در رفت و آمد است. او در خرمشهر از نزديك 
شاهد شهادت يكي از برادرانش مي‌شود كه 
اين واقعه را با بياني ناراحت كننده روايت 
كرده است. در شرايط جنگي به تحصيل در 
دورة‌ راهنمايي به صورت داوطلب آزاد ادامه 
داده و در امتحانات موفق مي‌شود. در كنار 
فعاليت‌هاي مربوط به جنگ و امتحان دادن، 
در دومين دورة انتخابات رياست‌جمهوري، 
منشي يكي از صندوق‌هاي رأي‌گيري در 
آبادان مي‌شود كه حضور شهيد رجايي در 
آبادان و ديدار نويسنده با او يكي از فرازهاي 
زيباي خاطرات او را تشــكيل مي‌دهد. در 
آن شــرايط او به تناسب موقعيت جنگي 
و نياز بيمارستان‌ها، در شهرهاي مختلف 
در بيمارســتان به خدمت‌رساني مشغول 
مي‌شــود. كار او ابتدا امدادگري و سپس 
خدمت در اتاق عمل است. در همان شرايط 
با اســتفاده از موقعيت‌هايي كه به‌دســت 
مي‌آورد، به روستاها رفته و گزارش‌هايي از 
وضعيت نامطلوب زندگي روستاييان تهيه 

می‌كند.
در هنگام عمليات شكست حصر آبادان، 

وي در بيمارســتان طالقاني آن شــهر به 
مصدومان و مجروحان خدمت مي‌كند كه 
علاوه بر شرح خدماتي كه خود به صورت 
ارائه مــي‌داده، صحنه‌هاي  شــبانه‌روزي 
زيبايــي از ايثار رزمنــدگان را نقل كرده‌ 
است. وي لحظات سخت‌ و نفس‌گيري را 
كه با تلاش امدادگران و تيم‌هاي پزشكي 
و كمك‌پزشكي براي نجات جان رزمندگان 
همراه مي‌شود به‌خوبي شــرح داده است. 
فعاليت اين دســته از ايثارگران كه كمتر 
در كتاب‌ها و آثــار مربوط به جنگ مورد 
توجه قرار گرفته است در اين كتاب معرفي 
شده اســت. فعاليت در كار خدمت‌رساني 
به خانواده شــهدايي كه براي ديدن مزار 
فرزندانشــان به شــهر مي‌آمدند، بخش 

ديگري از خاطرات نویسنده است.
معصومه رامهرمزي از اواخر دي ماه 1360 
از طرف ستاد بهداشت سپاه پاسداران و بنياد 
امور مهاجرين جنگ به صورت سازماندهي 
شده وارد فعاليت در عرصه خدمت‌رساني 
به روستاهاي آبادان مي‌شود. در اين راستا 
او و همكارانــش نيازمندي‌هاي پزشــكي 
و بهداشــتي و امكانات لازم را به روستاها 
مي‌برند كه از جمله انجام واكسيناســيون 
اســت. وي در اين رابطه انواع مشــكلات 
فرهنگي، اجتماعي و بهداشتي روستاييان را 
شرح داده و خواننده را با وضعيت نامناسب 

روستاها آشنا مي‌كند.
نويسنده، در آستانة عمليات فتح‌المبين 
و آزادســازي دشــت عبــاس، از طــرف 
هلال‌احمر اهواز به بيمارســتان شــوش 
معرفي مي‌شــود. فعاليت و خدمت‌رساني 
در بيمارستان طالقاني آبادان و بيمارستان 
شهداي ماهشهر از جمله ديگر فعاليت‌هاي 
رامهرمزي بــوده و او در هركــدام از اين 
موقعيت‌ها روايت‌هاي مستندي از بخش 
ناشــناختة جنــگ يعنــي فعاليت‌هاي 
بيمارســتاني ارائه كرده اســت. از جمله 
خاطرات شيرين انتهاي كتاب، آزادسازي 
خرمشهر است كه در آن‌هنگام نويسنده در 
بيمارستان مشغول امدادرساني بوده است. 
خاطرة شيرين آزادسازي خرمشهر با رفتن 
نويسنده به خرمشهر و حاضرشدن در محل 

شهادت برادرش پيوند مي‌خورد.

79 |  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395



خبر

قطعاتي از خمره‌هاي ذخيرة آذوقه، 
متعلق به دورة ساساني، در نخستين 
كاوش‌هاي باستان‌شناسي زير آب در 
بوشهر كشف شد. اين كاوش‌ها نشان 
مي‌دهد كه براين اســاس سفال‌هاي 
پراكنده شــده در بستر سواحل اين 
بندر متعلق به يك كشتي غرق شده 
بوده كــه به مرور زمان در گســترة 

وسيعي پخش شده است.
حســين توفيقيان سرپرســت 
هيئــت كاوش با اشــاره بــه اينكه 
سواحل بندر بوشــهر، براساس يك 
برنامة پژوهشــي ميداني با مشاركت 
دانشگاه علوم پزشكي اين شهر، مورد 
بررســي‌هاي باستان‌شناسي زير آب 
قرار گرفت اظهار داشت: در عمليات 
غواصــي روزهاي نخســت،‌ قطعاتي 
از خمره‌هاي بــزرگ ذخيرة آذوقه و 
شناسايي  شــكل  اژدري  سفال‌هاي 

شد.
به گفته‌ وي اين يافته‌ها نشان‌دهندة 
وجود يك سايت باستاني زير آب در 
سواحل كم‌عمق شبه جزيرة بوشهر 

است.
وي همچنين تصريح كرد: با ادامة 
كاوش‌هاي زير آب و شناســايي اشيا 
و مواد فرهنگي بســتر دريا، علاوه بر 

تعيين محدوده و گسترة اين محوطه 
باستاني زير آب، هويت واقعي آن نيز 

روشن خواهد شد.
ايــن باستان‌شــناس با اشــاره به 
تاريخ‌گذاري سفال‌هاي به‌دست آمده 
گفت: مي‌توان دورة ساساني را براي 
اين محوطه باســتاني زير آب تعيين 

كرد.
اظهار داشــت:  ادامه  توفيقيان در 
اميد مي‌رود با ادامة برنامة كاوش‌هاي 
باستان‌شناســي در آب‌هاي سواحل 
بوشهر، كه براي نخستين بار صورت 
مي‌پذيــرد، اطلاعات با ارزشــي در 
خصوص تاريخ دريانوردي،‌كشتي‌راني 
و تجارت دريايي خليج‌فارس در دورة 
ساســاني به دســت آيد كه طبعاً با 
پايان پژوهش‌هاي ميداني و مطالعات 
تكميلي، در قالب گــزارش، مقاله و 

كتاب ارائه خواهد شد.
باستان‌شناســي  كاوش‌هاي  مجوز
زيرآب ســواحل بندر بوشهر توسط 
سيد محمد بهشتي، رئيس پژوهشگاه 
ميراث فرهنگي و گردشگري كشور، 

صادر شده است.

منبع
وبگاه خبري تحليلي تابناك.

راز كشتي غرق شدة تاريخي

در بندر بوشهر

|  رشد آموزش تاریخ | دورۀ هجدهم |  شمارۀ 2 |  زمستان 1395 80








