





مدير مسئول: محمد ناصري **مدیر داخلی**: جواهر مؤذنی هیئتتحریریه: دكتر تقى وحيديان كاميار دکتر حسین داودی دكتر سيدبهنام علوىمقدم دكتر فريدون اكبرى شلدره غلامرضاعمراني دكتر حسين قاسم پور مقدم ویراستار: بهروز راستانی طراح گرافیک: روح الله محمودیان تصویرسازی روی جلد: وحید خاتمی نشانی دفتر مجله: تهران، ایرانشهر شمالی، پلاک۲۲٦ صندوق پستی ۲۵۸۵/۱۵۸۷۵ تلفن ۹ ۱۲۱ ۸۸۸۳۱ ۲۲۱ (داخلی ۳۷۶) نمایر: ۸۸۴۹۰۱۰۹ وبگاه: roshdmag.ir/weblog/adabiyatfarsi پیامک: ۳۰۰۰۸۹۹۵۰۵ پیامنگار: adabiyatfarsi@roshdmag.ir تلفن پیامگیر نشریات رشد: ۸۸۳۰ ۱٤۸۲ کدمدیر مسئول: ۱۰۲ کد دفتر مجله: ۱۱۳ کدمشترکین: ۱۱۶ تلفن امور مشتر کین: 

شمارگان: ۷۰۰۰ نسخه **چاپ**: شرکت افست (سهامی عام)

سرمق\_\_\_اله/جا ياى خدا! ٢

اطلاع رسانی / گزارشی از بررسی سطح سواد زبانی وادبی دانش آموختگان کشور در فرهنگستان زبان وادب فارسی ادکتر مریم دانشگر ۳ آموزشی-تحلیلی/ مقایسهٔ اجمالی حماسههای ایرانی و غیرایرانی/ مریم ارجمندی ۴

بازتاب اصطلاحات، ضرب المثلها و باورهای عامیانه در اشعار سنایی / دکتر فاطمه الهامی ۶ مقایسهٔ داستان شیر و گاو کلیله و دمنه با شتر و شیر پرهیزگارمرزبان نامه اعلی صفیزاده ۷ بررسی تطبیقی ویژگیهای شعر حماسی دفاع مقدس با... /مریم سراجی نژاد، دکترعلی محمدگیتی فروز ۱۰ مقايسهٔ حضور شهدای واقعهٔ عاشورا در مثنوی گنجینةالاسرار عمان سامانی با مثنوی آتشکدهٔ نیّر تبریزی / رحمن ایزدی فر ۱۵

تیره شناسی تورانیان / دکتر پروین گلیزاده، انسیه جهان تیغ ۲۰ اندیشههای مراغهای در سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ/ سهیلا ناظمی ۲۱

مقايسة منطق الطير عطارو منطق الطير خاقاني اراضيه سلمان پور ٢۴

بررسی تطبیقی تأثیر کلیم کاشانی و صائب تبریزی در فرهنگ و ادبیات اسلامی و هند *ا*حمید رضا شمس آبادی ۲۶ خودشناسی و خودباوری در اشعار اقبال لاهوری(زمانه با تو نسازد، تو با زمانه ستیز) *ا* محمد گل صنملو ۲۸ تحلیل محتوایی شعر معاصر فارسی در کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه بعد از انقلاب اسلامی،

> از منظر فرهنگ ایرانی-اسلامی / لیلا شمشیری، دکتر الیاس نورایی ۳۰ ویژگیهای تصویری و زیباشناسانهٔ دوبیتی در شعر انقلاب اسلامی ا

حاتم بن سعید، دکتر محمدرضا صالحی مازندرانی ۳۶

نقش آفرینی واژهها در شعر و شاعری امحمد شهریاری ۳۸ تبیین هایکونویسی در ایران / امیر حسنوندی ۴۰

طنز در سرودههای سلمان هراتی ارضا کریمی لاریمی ۴۲

درون مایهٔ شعر کودک در دههٔ هشتاد / دکتر محمدرضا سنگری، رضا ارشادی فر ۴۴

انسجام در ژرف ساخت شعر صدای پای آب/فریبا عطا شیبانی ۵۲

تأثیر ترجمه بر ساخت حروف اضافه در زبان فارسی / علی اکبر کمالی نهاد ۵۴ داستان کوتاه کوتاه / **جواهر مؤذنی۵۷** 

بررسی ساختواژی چند واژه در زبان فارسی / ابراهیم مرادی ۵۸

بررسی و تحلیل عناصر داستان «مدیر مدرسه» جلال آل احمد انادر ابر اهیمیان،

دكتر ابراهيم ابراهيم تبار، دكترحسن گودرزي ۶۲

نقش قرآن و حدیث در اشعار ادبیات فارسی (۳) رشتهٔ ریاضی ـ تجربی دورهٔ متوسطه / علیرضا شیردست ۶۴ 

**گفت و گــــو /** نصرتالله دین محمدی کرسفی در گفت و گو با رشد آموزش زبان و ادب فارسی: درس باید روح دانش آموزان راآزاد کند!/ **سمانه آزاد ۷۰** 

معلمان شاعر / ۷۲

معرفي كتاب/٧٣

كندوكاو / نقد و بررسي ساختار كتاب فارسي جديدالتأليف پايهٔ هفتم دورهٔ اول متوسطه /مريم احمد پناه ۷۴ آموزشی-تحلیلی انگاهی به ادبیات آیینی با تکیه بر اشعار کتب ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه اطیبه عاصمی ۷۹

# جا پای خدا!

### محمدرضاسنگری

وقتی موسی، از طور بازگشت و غیبت چهل روزهاش، سامری را برانگیخته بود تا با گوسالهای زرّین مردم را بفریبد، خشماگین و برافروخته از سامری پرسید: «چه کردی تا گوساله گویا گردد و اعجاب و انحراف قوم را سبب شود» و سامری پاسخ داد: «فقبضتُ قبضةً مِنْ اثر الرسول .... (طه/۹۶)؛

مشتی خاک از «اثر» جبرئیل برداشتم و در دهان گوساله افکندم و گویایش کردم.»

اثر، جای پاست و آثار، جای پاهاست. مولانا می گوید: زاد دانشمند آثار قلم زاد صوفی چیست آثار قدم همچو صیادی سوی اِشکار شد گام آهو دید بر آثار شد (مثنوی معنوی، دفتر دوم)

هستی همه آثار خداست، جای پای خدا در جای جای هستی پیداست؛ ماه؛ ستاره، آفتاب، آسمان؛ گلی که می شکفد، نسیمی که می وزد، بارانی که می بارد و شگفتا که قرآن نیز بهار و شکفتن را «آثار» رحمت خدا معرفی می کند: فانظُر الی «آثار» رحمة لله کیف یُحی الارض بعد موتها؛ (روم (0.0))، به جای پای رحمت خدا بنگرید، وقتی زمین مرده را حیات می بخشد (سرسبزی و طراوت بهاران جای فسردگی و رخوت خزان و زمستان را می گیرد).

بهاران جای فسرد دی و رحوت حزان و زمستان را می دیرد).
اگر هستی هر لحظه تازه میشبود، هر لحظه جا پای تازهای
از خدا بر صفحهٔ فراخ هستی نهاده میشبود تا حضور او را گم
نکنیم، تا نقش روشن و سایهٔ مهربانش را احساس کنیم و تا
همهگاه و همهجا دریابیم که «او هست» و در این بودن هماره،
ما نیز باشیم، ما نیز ردپایی از رحمت بر خاک بگذاریم و بگذریم.

وقتی این نکته را دریافتیم که «اثر» و «آثار» یا رد پای خدا ریشهٔ قرآنی دارد، شعر سهراب سپهری برایم آینهتر شد و ژرفا و زیباییاش افزون تر؛ وقتی می گوید:

مردم بالادست چه صفایی دارند

چشمههاشان جوشان

گاوهاشان شیرافشان باد

من ندیدم دهشان

بی گمان پای چپرهاشان

جا پای خداست ....

درست است که دنیای آرمانی سهراب سپهری «ده بالادست» است و مدینهٔ فاضلهای که جای پای خدا، پای خانههای ساده و کپرهایشان پیداست اما این «جزء» روایت «کل» است؛ یعنی حضور روشن خدا در تاروپود زندگی آرمان شهر یا آرمان روستای شاعران: شاعرانی که باز به قول سهراب «وارث آب و خرد و روشنی اند».

هنر، داشتن چشمی است که «وضوح جای پای خدا» را دریابد. صدای پای او را در لحظهها، بوی او را در گلها، سبزهها، آب، ابر، آفتاب و همین نزدیکی در «خود» ببیند، و مگر جای پای خدا در وجود ما پیدا و آفتابی نیست؟

اثر رحمت او و جای پای لطف و مهربانی او تنها در وجود جسمانی ما نیست که در وجود روحانی ما نیز هست. آیا معلّم بودن ما جای پای رحمت خدا بر گســترهٔ زندگی ما نیســت! اگر هست، چگونه می توانیم شاکر و سپاسگزار این حضور رحمت آمیز باشیم؟ کلاس خوب، شکرانهٔ این ردپاست.

بیاییه ما نیز رنگ او بگیریم و ردپایی روشن از خویش در هستی به یادگار بگذاریم، که صبغه و رنگ خدا گرفتن دعوت بلیغ خداست.

چنین باد!

### گزارشی از بررسی

# سطح سواد زبانی و ادبی

## دانش آموختگان کشور

دکتر مریم دانشگر عضو فرهنگستان زبان وادب فارسی

> سال هاست که معلمان و استادان از کاهـش سـطح سـواد زبانـی و ادبـی دانش آموختگان کشور بهویژه هنگام خروج از نظام آموزشوپرورش و ورود به دانشگاه بهعنوان دانشـجو، گلایه میکننـد. آنان معتقدند دانشجويان تازهوار دنوشتن صحيح رانياموختهاندوقادرنيستندانديشههايشان را بهراحتی و درستی بیان کنند. علاوهبر این برای درست خواندن، درست سخن گفتن، و درست شنیدن نیز آموزش مناسبی ندیده و مهارت لازم را کسب نکردهاند. ناتوانی در مهارتهای چهار گانه،از نظر همگان مشکلی آموزشی به حساب می آید که ریشههای آن در آموزشهای دوره ابتدایی و متوسطه است، مشکلی که اکنون به دانشگاهها نیز سرایت کرده و سبب آسیب آموزشهای تکمیلی در دورههای بعدی شده است.

> همچنین با وجـود آنکه توجه به رشـد مهارتهای زبانی، باید یک وظیفهٔ همگانی در ساختار آموزشی بهشمار آید اما باور عمومی این است که کرسیهای زبان و ادبیات فارسی در مدارس و دانشگاهها، مسئول ارتقای سواد و مهارتهای زبانی و ادبی هستند و ضعف و کاستیهای موجود در مهارتهای زبانی بهویژه مهارتهای خواندن و نوشتن، برخاسته از ناتوانی این بخش از ساختار آموزشی است. به این ترتیب با وجود اینکه متون نوشتاری متنوع در سایر رشتههای درسی مدارس و دانشگاهها، نقش غیرمستقیم اما بسیار مؤثری در وضعیت سواد دانش آموزان دارند، رشته زبان و ادبیات فارسی هدف همهٔ انتقادها قرار می گیرد و

انگشتاتهام به سوی دبیران ادبیات و معلمان ابتدایی مدارس نشانه می رود.

نكتهٔ قابل توجه ديگر آن است كه وظيفهٔ تأمین معلمان ادبیات در همه سطوح ـ از پایه تا سطح عالی ـ بهعهدهٔ دانشگاههای کشور است اما این پذیرش شرایط خاصی ندارد. بررسى نمرة ادبيات پذيرفته شدگان كنكور در این رشته نشان میدهد که جز در مواردی، متأسفانه بسیاری از پذیرفتهشدگان از سر ناچاری به این رشته روی آوردهاند و علاقه و یا توانایی، ملاک انتخاب آنان نبوده است. نمرات درس زبان و ادبیات فارسی مربوط به پذیرفتهشدگان آزمون سراسری در سه سال اخیر، نشان میدهد که میانگین نمرهٔ بخشی از آنان، کمتر از ۱ درصد و در برخی موارد منفی بوده است. یعنی فردی برای تحصیل وارد دانشگاه شده و قرار است با مدرک مثلا «کاردانی آموزشوپرورش ابتدایی» یا «آموزش زبان و ادبیات فارسی» در آینده وارد بدنهٔ آموزشی کشور شود و تعلیم فرزندان ایران را بهعهده بگیرد، در حالی که خود قادر به پاسـخ گویی صحیح یک پرسـش در درس «زبان فارسـی» و «ادبیات فارسی» نبوده است.

نتایے این مطالعہ و نیے پژوهشهای موجود دیگر، به شکل غیرقابل انکاری بیانگر آن است که آموزش زبان و ادبیات فارسی در مسیری سراشیب قرار گرفته است. اکنون پذیرشهایی اینچنین، که به افرادی کمبنیه و بیبضاعت علمی و ادبی مجوز ورود به چرخ آموزش را صادر می کند، حرکت نزولی رشته زبان و ادبیات فارسی

را سرعت خواهد بخشید و چون مستقیما با رشد مهارتهای زبانی و ادبی کودکان، نوجوانان و جوانان ارتباط دارد، آسیب آن علاوهبر علوم انساني و رشتهٔ زبان و ادبيات فارسی، تمامی تخصصها را در بر خواهد گرفت. به همین سبب امروزه مسئلهٔ زبان فارسی، امری ملی محسوب می شود و رفع مشكلات أن عزمي جدي و فراكير مي طلبد. فرهنگسـتان زبان و ادب فارسـی برای بررسی این امر و ریشهیابی مشکلات زبانی و نوشتاری جامعهٔ جوان کشور اقدام به اجرای طرحی پژوهشی با عنوان «تحلیل آماری نمرهٔ زبان و ادبیات فارسی در کنکور سراسری ۹۰ تا ۹۲»کرده است. در این طرح به آزمون سراسـری ورودی دانشگاهها، بهعنوان مدخل ورود به تمامی میدانهای علمی، اقتصادی، اجتماعی و سیاسی کشـور توجه شده و برای بررسی سطح توانایی زبانی و ادبی دانش آموختگان کشـور، تحلیل آماری نمرههـای زبان و ادبیات فارسی پذیرفتهشدگان کنکور سراسری انجام شده است.

جامعهٔ آماری تحقیق منطبق بر نمونهٔ آماری و معادل کل پذیرفته شدگان در آزمون سراسـری سـالهای ۹۰، ۹۱ و ۹۲ برابر با ۱۷۱۹٤۵۷ نفر است. آمار و ارقام ارائه شده در این پژوهـش، اطلاعات مربوط به نتایج آزموس سراسری پنج گروه آزمایشی در سه سال اخیر است که سازمان سنجش رسما در اختيار فرهنگستان قرار داده است.

تحلیل نهایی طرح به زودی در اختیار نشریات قرار خواهد گرفت.

# مقایسهٔ اجمالی حماسههای ایرانی و غیرایرانی

مریم ارجمندی کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیرستانهای شیراز



در ایسن مقالسه ابتدا تعاریف اسسطوره و حماسسه از دیدگاههای مختلف مبورد بحث قرار گرفته و بعد از آن، چگونگی پیدایش حماسسههای ادبی و مشخصات کلی آنها بیان شده است. در ادامه، در مورد منشأ حماسههای منابع داسستانهای حماسی شاهنامه، معنوان مهم ترین اثر حماسی زبان فارسی، به اجمال صحبت شده است. در تمام این موارد در مقاطع ضروری سعی شده است نکات برجسستهٔ حماسههای ایرانی با موارد غیرایرانی مقایسه گردد.

در بخش اصلی مقاله، شاهنامهٔ فردوسی با حماسههای معروف جهان، همانند ایلیاد و ادیسه، هملت، بروتوس، حماسی چینی «فنگ شن ینی» مقایسه شده و وجه اشتراک و امتیاز آنها مورد بحث و تجزیه و تحلیل قرار گرفته است.

در این مقایسهها وجود شباهتهای عجیب میان شخصیتهای اصلی بیشتر داستانها درخور توجه است.

**کلیدواژهها:** حماسـه، شـاهنامه، رســتم، سهراب، افراســیاب، سیمرغ، ایلیاد

#### عدمه

«حماسه» واژهای عربی است که معنی و مفهـوم دلاوری و شـجاعت را دربر دارد، این کلمه در لغت معنی «شدت» و «سـختی» میدهـد و در قامـوس عرب، شخص سختگیر را «حمس» می گویند. همچنین حماسـه به رجز و نوعی از شـعر اطلاق میشـود که در آن از جنگها و دلاوریها سـخن می رود. (صفی پور: ۲۷۵). «از نظر متون ادبی، حماسه یک شعر بلند روایتی است که دربارهٔ رفتار و کردار پهلوانان و رویدادهای قهرمانیی و افتخارآمیز در حیات باستانی یک ملت تنظیم می گردد.» (مختـاری، ۱۳٦۸: ۲۱) این شعر منظومهای بلند و آمیختهای از اسطوره و تاریخ و افسانه است.

اسطوره و تاریخ و افسانه است. در نقد ادبی اصطلاح حماسه یا «شعر پهلوانی» در مورد آثاری به کار برده میشود که بهصورت شعر داستانی طولانی در مورد یک موضوع جدی با سبکی عالی و حول محور شخصیتی پهلوانی یا نیمهخدایی که سرنوشت

یک ملت یا قبیله یا نژاد انسان وابسته به اوست تدوین شده باشد. (زرین کوب: ۱۳۵۱) همچنین، حماسه شعر نقلی بلندی است که بیشتر به یکی از شکال گفتار، سخنرانی و نطق ظاهر گردد. این مسئله به خصوص ظاهر حماسههای قدیمی تر یونان مشل (ایلیاد و ادیسه) و بی ولف نوشته شده بود که به وسیلهٔ یک گروه خوانده در مقابل جماعت شنونده خوانده در مقابل جماعت شنونده (شبیه مراسم نقالی در ایران) همانند سرود خوانده می شد. (زرین کوب:

«مضامیت حماسی به صورت داستانهایی توأم با اعمال پهلوانی و خوارق عادات و کارهای شگفتانگیز روایت می گردد و از مشخصات این نوع ادبی «عظمت و جلال جنگجویانهٔ آن و برجستگی موضوع و قهرمانان لحاظ کامل باشد؛ بهطوری که حتی لحاظ کامل باشد؛ بهطوری که حتی خطاهای آنها نیز نباید خالی از جنبهٔ قهرمانی باشد». (سیدحسینی، ۱۳۵۱: قهرامیز پهلوانی است که با آگاهی از تعور آثار حماسی اعمال تهورآمیز پهلوانی است که با آگاهی از تقدیر الهی یا خواست خدایان! قدم به تقدیر الهی یا خواست خدایان! قدم به

عرصههای حماسی می گذارند. اعمال اين شخصيتها أن إنان اهميتي دارد کـه روی یک تمدن و آیندهٔ یک جامعه اثر می گذارد؛ مانند: کارهای رستم، هومر، ویرژیل، یا آنکه بر کل ابناء بشرى اثر مىكند؛ همانند آنچه در «بهشت گمشدهٔ» میلتون مطرح است. قهرمانان رویدادهای حماسی غالبا ابر مردان نامجویی هستند که برای کسب افتخارات و حفظ کیان و استقلال یک ملت یا قوم می کوشند و به نبرد برمیخیزند و جنگهای آنان در حقیقت نوعی مبارزه میان خیر و شـر و یا مقابلهٔ قدرتهای اهورایی و اهریمنی است که بهصورت جریانی سیال و دائمی در بستر حوادثی جالب و خارقالعاده و عبرت آموز به سوی سرنوشتهایی محتوم پیش میرود. حماسههای ملی، در تکوین فرهنگ ملتهای کهنسال سهمی مؤثر دارند و آثاری چون «ایلیاد و ادیســهٔ» هومر يوناني، رامايانا حماسهٔ معروف هندوان، اثر «والمیکی». حماســهٔ «فنگ شن ینی» چینی (که شـباهت عجیبی با حماسههای ایرانی دارد) و شاهنامهٔ فردوسی روشـنگر تمدنهای کهن و استقلال دیرپای ملتهای یونان، هند، ایران و چین است که از پایه گذاران تمدن بشری بهشمار میروند. این ملتهای باستانی در طول تاریخ پرماجرای خود با اعتقاد به ارزشهای والای انسانی، همواره از استقلال ملی و مذهبی خود دفاع کرده، در این راه به مبارزه برخاستهاند و ناگزیر از جنگ و ستیز با بدخواهان و دشمنان خویش بودهاند. پیدایش حماسهها انعکاس و تجلی تاریخی پارهای از این مبارزات

در این مقاله برای دستیابی به اجزاء مشابه داستانهای حماسی ایرانی و غيرايراني سعى شده است شاهنامه فردوسی در برابر آثاری مانند ایلیاد و ادیسه، مورد توجه قرار گیرد. در این زمینه جنگها، شخصیتها، مکانها،

رخـداد حـوادث، رفتـار قهرمانـان، ویژگی های ادبی، آداب و رسوم مطرح شده و موجودات افسانهای آثار حماسی از متون مورد نظر استخراج و بعد از مقایسه با یکدیگر مدون و مرتب شدند. در این زمینه از کتب و مقالات مرتبط در عرصهٔ آثار حماسی و اسطورهای استفاده شده است.

اسطوره به نوعی از شناخت و تلقی عاطفی از انسان و جهان او گرایش دارد و حماسه، که مرز بین اسطوره و تاریخ است، به شناختی عقلانی تر نزدیک می شود. به عبارت دیگر، حماسـه پایی در افسانه و پایی دیگر در تاریخ و واقعیت دارد. در حالی که به سمت واقعیت گام برمیدارد نگاهی به عقب و افسانههای پشتسر نيــز دارد. حماســه هر قــدر از جنبهٔ اسطورهای تهی شود، به وقایع تاریخی نزدیکتر میشود؛ ارزش حماسی خود را از دست می دهد و از ارزش تاریخی بیشتری برخوردار می گردد. شاهنامهٔ فردوسی دقیقا از همین روند و روش تبعیت می کند. «ایلیاد» و «ادیسه» نیز تقریبا به همین شیوه ابداع شدهاند اما چرا حماسه، به این شــكل تدوين مي يابد؟ حقيقت است يا افسانه؟ هر دو يا هيچ كدام؟ در جواب این سـؤال باید گفت اسطوره و حماسه، غیرواقعی و غیرحقیقی نیســتند بلکه به قول **ادموند فولر**<sup>†</sup> نوعی از حقیقتاند که به هیچ وسیله به غیر از داستان رمزی و حکایت نمادین قابل بیان نیستند (شاهنامه به کوشش جوینی، ۱۳۸۵) و به قول فردوسي:

«تو این را دروغ و فسانه مدان به یکسان روش در زمانه مدان هر آن چیز کاندر خورد با خرد دگر بر ره رمز معنی برد» در ادبیات غرب حماسهها بسیار قدیمی تر از نمایشنامهها<sup>ه</sup> هستند ولی با وجود این همانندی، ساختار قوی و منسجم ندارند و اغلب یک رشته

محور آثار حماسي اعمال تهور آميز يهلواناني است که با آگاهی از تقدیر الهی یا خواست خدایان! قدم به عرصههای حماسی می گذارند

حـوادث متوالی را مطرح می کنند که ارتباط عمیق و محکمی با هم ندارند؛ مثل: حماســهٔ معروف ادیسه برعکس شاهنامه حماسه ملی ایران که بین حوادث و اتفاقات آن یک رشتهٔ محکم و قــوی بهعنوان رابــط وجود دارد که این اجزا را به استحکام تمام کنار یکدیگر مینشاند.

حماسههای غربیی را بهطور کلی به دو گونه تقسیم کردهاند: ۱. حماسههای سنتی یا (حماسههای ابتدایی عامیانه، مردمی) ۲. حماسـههای ادبی (یا حماسـههای ثانوی). حماسههای سنتی بهوسیلهٔ یک ادیب و افسانهای در طی مدت زمان طولانی بهصورت شفاهی در بین مردم رشد پیدا می کردند؛ همانند: ایلیاد و ادیسـه که از شـاعر نابینای یونانی هومر به یادگار مانده است یا ہے ولف، حماسة معروف انگلوساکسون. حماسههای ادبی یا ثانوی حماسههایی هستند که به وسیلهٔ مردان ماهر و خبره در تقلید ماهرانه از شکلهای سنتی آن نوشته شـدهاند؛ مانند «انهاید» اثر ویرژیل. انهاید بعدها مدل اصلی حماسهٔ ادبی «بهشـت گمشده» ٔ اثر میلتون قرار گرفت و بههمین ترتیب، بهشت گمشــدهٔ میلتون، الگــوی هابیدون<sup>۷</sup> واقع شـد (پیر کربال: ۱۳٦۸). این مسئله در پیدایش اثر حماسی فردوسی نیز صدق می کند و استاد تـوس هم بـا توجه بـه گزارشهای شفاهی و کتبی و در حقیقت، اطلاعات درجه اولی که در اختیار داشته مبادرت به خلق یک حماسهٔ ثانوی مدون و مکتوب نموده است.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# بازتاب اصطلاحات، ضر ب المثلها و باورهای عامیانه در اشعار سنایی

دكتر فاطمه الهامي

استادیار دانشگاه دریانوردی و علوم دریایی چابهار

#### چكىدە

از صمیمت گفتار وی با مخاطبانش دارد، و عقاید زمان خویش که بین عامهٔ مردم رایج بوده است، لحن جدی و موعظه آمیز و مفاهیــم عرفانی دشــوار و پیچیدهٔ او را او همراه و همصدا میکند.

ادبیات عامه، فولکلور و یا فرهنگ سنایی غزنوی در زمرهٔ نخستین شاعران توده، مجموعهٔ آداب و رسـوم، اعتقادات، بزرگ ایران است که امثال و حکم و جلوههای فرهنگ عامیانه در اشعارش ضربالمثل ها، سحر و خرافه و مانند آن اسـت که در جوامـع مختلف بهطور بسيار است. كاربرد فراوان لغات، كنايهها شفاهی و یا از طریق تقلید و تجزیه از و اصطلاحات عاميانه علاوهبر اينكه نشان نسلی به نسل دیگر منتقل می شود و بازتاب اندیشـهها، اعتقادات و نوع زندگی حاکی از توجه او به خصوصیات زبانی عامهٔ و علایق ملتی است که همواره در طول مردم نیز هست. توجه سنایی به باورها تاریخ هزارسالهٔ خود آن را باور داشته و بدان سـخن گفتهاند. شناخت و مطالعهٔ ضربالمثلها و باورهای عامیانه در نظر جامعهشناسان و مردمشناسان مبحث برای مردم، آشـناگونه و دلپذیر میسازد؛ بسيار مهمي به حساب مي آيد؛ زيرا به گونهای که در بسیاری موارد آنها را با بسیاری از روحیات و رفتارها و هنجارهای جوامع امروزی، ریشه در اعتقاداتی فراوانی کاربرد این عناصر در آثار سنایی دارد کـه در طول زمان شـکل گرفتهاند.

مبین آن است که ذهن و زبان وی با مردم قرین است و این خود دلیلی روشن بر ماندگاری نام او در پهنهٔ زبان فارسی است. این مقاله سعی دارد آثار سنایی را از این زاویه مورد بررسی قرار دهد تا دبیران محترم ضمن آشنایی با اندیشهها و افکار او بـه ویژگیهای زبانـی و گفتاری مردم و باورها و عقاید خرافی عصر او واقف شوند و در امر تدریس با شناخت بیشتری از این شاعر، به تبیین دیدگاههای گوناگون وی

**كليدواژهها:** سنايي، ضربالمثل، اصطلاحات عاميانه، باورهاي خرافي

بنابراین، تعمق در آداب و ســنن و آنچه

امروز جامعهشناسـان «فرهنگ عامیانه»

یا «فولکور» مینامند، ما را به سرچشمهٔ

بسیاری از هنجارها و ناهنجاریهای

اجتماعی هدایت می کند. از این جهت

«بسیاری از مردمشناسان ادبیات عامه

را آیینهٔ شیوهٔ تفکر و ارزشهای فرهنگی

ملتها می دانند.» (میرصادقی، ۱۳۷۳: ۸\_۷)

فرهنگ عامیانه و یا ادبیات شفاهی قدمتی

دیریا دارد و از پیشینهٔ دیرینه تری نسبت

به ادبیات کلاسیک و مکتوب برخوردار است و در مقایسه با آن کمتر دستخوش

حوادث شده است. اگرچه هجوم گاه

و بــیگاه بیگانگان به ایرانزمین ســبب

آن بر غنای زبان فارسی است. حکیم سنایی غزنوی از شاعران قرن پنجـم و ششـم هجری قمـری در زمرهٔ نخستین شاعران بزرگ ایران است که با وارد کردن حجم بسیاری از امثال و حکم و فرهنگ عامیانه در اشعارش، جواز ورود آن را به شعر فارسی صادر کرد. با نگاهی به مجموعههای امثال و حکم درمی یابیم که بسیاری از ضربالمثلهای کنونی فارسے بهطور مستقیم یا تلویحی از آثار او برآمدهاند. از طرفی، کاربرد فراوان لغات، کنایهها و اصطلاحات عامیانه در شعر او علاوهبر اینکه نشان از صمیمیت گفتار وی با مخاطبانـش دارد، حاکی از توجه او به خصوصيات زباني طبقات عامهٔ مردم نيز هست. همچنین توجه سنایی به باورها و عقاید زمانه که بین عامهٔ مردم رایج بوده است، لحن جدى و موعظه آميز و مفاهيم عرفانی دشوار و پیچیدهٔ او را برای مردم آشناگونه و دلیذیر میسازد؛ بهگونهای که در بسیاری موارد با او همراه و همصدا مىشوند.

نابودی کتابخانهها و آثار مکتوب شده، اما خوشـبختانه فرهنگ شفاهی چندان از حوادث طبیعی و تاریخی و مانند آن

آدمــی پیوند یافته اســت،در آثار مکتوب نمود فراوانی دارد و آثار برجستهٔ ادبیات ما پر از الفاظ، اصطلاحات، امثال و باورهایی

است که از گذشتههای دور بر سر زبانها ماندهاند. وجود این ویژگی در منابع ادبی،

حاکی از گستردگی فرهنگ عامه و تأثیر

آسیب ندیده و از میان نرفته است. توجه به این مقولهٔ فرهنگی، که در ذهن و زبان مردم نقش بسته و دوام آن با بقای

این اندازه توجه شاعر به عناصر فرهنگ عامه، از یکسو نتیجهٔ زبان اندرزگونه و موعظه آمیز او در بیان آموزههای دینی و مذهبی و عرفانی به عامهٔ مردم است. شاعر برای بیان بسیاری از مسائل پندآمیز و مفاهیم والای عارفانه و زاهدانه از زبانی ساده و روان و صمیمی استفاده می کند تا اثرگذاری آن بر عامه بیشتر باشد؛ به همین دلیل، این گونه اشـعار او بهعنوان مثل ساير معروف شده است.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# مقايسةداستان

# شیر و گاو کلیله و دمنه با شتر و شیر پرهیزگار مرزباننامه

علی صفی زاده کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی مدرس دانشگاه آزاد و پیامنور دلفان و مدیر گروه زبان و ادب فارسی در شبه قارهٔ هند

### ضرورت تحقیق و پژوهش

مقالـهٔ پیـش رو بهدلیل اینکه داسـتانهای مـورد بحث، در کتابهای درسـی مقطع متوسطه مطرح شده و پیامهای اصلی و فرعی دو داسـتان مورد نقد و بررسـی دقیـق قرار گرفتهاند و از جوانـب گوناگون به موضوع پرداخته شـده، برای همکاران و دانش آموزان و محققان بسیار مفید است.

#### حكيده

«کلیله و دمنه» و «مرزباننامه» بدون هیچ گمان و گزافه جزء ارزشـمندترین و ماندگار ترین کتابهای نثر فارسـی بهویژه در نثر فنی و مصنوع هسـتند و هر قشـری، از محقق ادبی گرفته تا جامعه شناس، روان شـناس و سیاسیدان، می توانند از این دو کتاب بهرهمند شوند. مقالهٔ حاضر می کوشد حکایت «شیر و گاو» از کلیله و دمنه را با حکایت «شتر و شیر پرهیزگار» از مرزباننامه مقایسـه و ارزیابی کنـد و این قصّه را از لحاظ ریخت شناسـی واکاوی نماید.

کلیدواژهها: کلیله و دمنه، مرزباننامه، قهرمان، ضد قهرمان، قصّه و داستان

#### مقدمه

#### اهمیّت داستان در زندگی بشر

در تاریخ زندگی بشــر داســتان و قصه همواره نقش و جایگاه ویژهای داشته و عشق به قصه گویی و شنیدن قصه در تمام طول تاریخ با آدمی همراه بوده است.

در قرآن کریم دربارهٔ مقام والای داستان، از باب تأثیری که در ارشـاد و تربیت و تغییر دادن مردم دارد چنین آمده است:«لقد کانَ فی قَصصهم عبرهٔ لاولی الالباب»؛ همانا در قصه و سرگذشت

آنان برای خردمندان عبرتی نهفته است. (سورهٔ یوسف، آیهٔ ۱۱۱). بــرای قصه گویی و داســـتان پردازی تاریخ مشــخص و قطعی نمی توان تعیین کرد اما گروهی تصنیف و مکتوب کردن آن را به ایرانیان نسبت دادهاند.

ابن ندیم در «الفهرست» می گوید: «نخستین کسانی که به تصنیف خرافهها (داستان پردازی) پرداختند و کتابها در این باب نوشتند و در گنجینهها و خزاین نهادند و بعضی از این داستانها را از زبان حیوانات نقل کردند، ایرانیان نخستین بودند و پس از ایشان پادشاهان اشکانی.» در دورههای بعد نیز حاکمان و امیران مشوق قصه گویان و تصنیف کنندگان داستانها و افسانهها بودند و قصه را وسیلهای برای سر گرمی و تفریح و آموختن می دانستند. «در تاریخ، اسکندر و همای چهر آزاد را از قدیمی ترین دوستداران این افسانهها نام بردهاند.» (تقوی، ۱۳۷۲: ۱۲)

«دلیل وجود این همه حکایت در کتابهای آسمانی هم این است که قصه نوعی تعلیموتربیت غیرمستقیم است. نقش پنددهنده ندارد که موجب دلزدگی شود؛ زیرا انسان از اندرز و وعظ می گریزد و به ملامت نصیحتگران گوش فرا نمیدهد.» (وزینپور، ۱۳۷٤: ۱۸۸)

داستانهای کلیله و دمنه و مرزباننامه تمثیلی هستند؛ یعنی خواننده علاوهبر معنای ظاهری، معنای باطنی آنها را نیز درک میکند.

«تمثیل روایتی است که در آن عناصر و عوامل و اعمال و لغات و گاهـی زمینهٔ اثر نه تنها بهخاطر خـود و در معنی خود، بلکه برای اهداف و معانی ثانوی به کار میروند.» (شمیسا، ۱۳۷۳: ۲۶۹) در شـیوهٔ داسـتان پردازی بین کلیلـه و دمنـه و مرزبان نامه تشابهات زیادی وجود دارد و موضوعی نیز که در برخی از ابواب این دو کتاب به کار رفته، کاملاً نظیر یکدیگر است.

باب «شیر و گاو» و اغوای دمنه در کلیله و دمنه، با باب «شتر



**الف. حكايت شير و گاو:** (خلاصهٔ داستان، كليله و دمنه، ۱۳۷۱: ۹۹)

بازرگانی فرزندان را به جهاد و کوشش در کسب معاش توصیه کرد. یکیی از فرزندان برای تجارت قصد سـفر کرد و بـا وی دو گاو بود. گاوها در بین راه به لجنزاری فرو رفتند. یکی از آنها را بیرون آوردند اما دیگری توان راه رفتن نداشت و بازرگان او را رها کرد.

گاو بــه مرغزاری خــوش و خرم رفــت و بعد از چندی فربه و تنومند و قوی شد و از سر خوشی و مستی نعره برآورد. آن مرغزار در سلطهٔ شیری بود که بر دیگر حیوانات حکمرانی می کرد. شیر گاو را ندیده بود و گاو را نمی شناخت. در نتیجه از صدای گاو وحشت کرده بود اما هیچ نمی گفت. دو شغال در دربار او بودند که یکی کلیله و دیگری دمنه نام داشت. دمنه، که قصد داشت به شیر نزدیکی جوید، از این ترس و وحشت شیر برای نزدیک شدن به او استفاده کرد. علت ترس شیر را پرسید و بعد گاو را نزدیک او آورد. شیر از گاو خوشش آمد و او را بسیار به خودش نزدیک کرد. این بار دمنه حسد ورزید و جای خود را از سـوی او اشغال شده دید. نقشهای برای هلاکت گاو کشید و با نمامی و فتنهانگیزی شیر را وادار کرد که او را بکشد و شیر گاو را کشت. در تمام این مراحل کلیله همراه دمنه، اما مخالف او بود. شیر از کشتن گاو پشیمان بود و دمنه سعی داشت او را از این حالت بیرون آورد. بالاخره شبی پلنگ گفتوگوی کلیله و دمنه را در مورد کشتن

متقن محکوم و کشته شد.

### **ب. حکایت شـتر و شـیر پرهیزگار**: (خلاصه مرزباننامه، ۱۳۸۰: ۵۵۹)

شیری پرهیزگار و حلالخوار امیر سرزمینی بود. او آنجا را با عدالت و انصاف اداره می کرد و حیوانات را از آزار و اذیت و خونریزی باز داشته بود. روزی خرسی از آن سرزمین می گذشت، شیر را دید و نـزد او رفت و جایگاه و مرتبهای یافت. از سـویی، حیوانات درنده که از گوشتخواری منع شده بودند، روزی شتری را تنها دیدند و قصد هلاک او را داشتند که شــیر سر رسید و بر آنها نهیب زد. آنگاه شــتر را به نزدیک خویـش فرا خواند و او را از خواص خود قرار داد. خرس به شتر حسد ورزید و به سـخنچینی و بدگویی از او نزد شیر و از شیر نزد او پرداخت. قصد او این بود که شیر را به کشتن شــتر وادارد، اما با وساطت زاغ و موش و روباه مکر خرس برملا شد و او به مجازات رسید. شتر هم که راه راستی و توکل در پیش گرفته بود، نزد شیر از جایگاه بهتری برخوردار شد.

همان گونــه که مشــاهده میشــود، چارچوب و زیرساخت هر دو حکایت یکی است. در هر دو حکایت سخن از خیانت خادم و زیردست مخدوم و بالادست و سخن چینی و خیانت و حسادت است. در حکایت اول دمنه و در حکایت دوم خرس، دوست ندارد پیشرفت و ترقی کسی دیگر غیر از خـودش را ببیند. ایـن دو حکایت از طولانی ترین

حکایت های دو کتاب هستند که حادثه و درگیری در آنها بسیار قوی است.

در هر دو حکایت، پیام مشترک است

و آن زیان سخنچینی و جاهطلبی، زیان سادهلوحی و احمقی را خوردن، و حرف و سخن دیگران را پذیرفتن، و فایدهٔ پرهیزگاری و پاکی و نیکاندیشی است. در این دو قسمت از آنچه دسایس «دمنه» و «خــرس» در هر دو کتاب آغاز میشــود و نیز خاتمهٔ باب، هم از نظر سبک نثر و هم از جهت مضمون و هم از حیث کیفیت داستان نویسی، در هر دو کتاب قابل مقایسـه اسـت و بسیاری از مضامین و حتی جملات در هر دو حکایت مشترک است. با این تفاوت که در کلیله و دمنه موضوع داستان در باب نخست، به قتل «گاو» و در باب دوم به قصاص «دمنه» می انجامد، لیکن در مرزباننامه «شـیر» به اغـوای خرس فریفته نمی شود و زاغ را به تجسس و کشف وا می دارد. در مرزباننامه، موش مفاوضات خرس و شـتر را می شنود و از دسیسهٔ خرس آگاه می شود و در کلیله و دمنه، پلنگ مکالمات دمنه و کلیله را استماع و سپس آن را آشکار میکند. مناظرهٔ پلنگ با مادر شـیر در لزوم کتمان سـر نیز در کلیله و دمنه درست با مباحثهٔ موش با روباه، که زندانبان خرس است، در مرزباننامه مشابه است.

(خطیبی، ۱۳۲۸: ۹۰۶) در کلیله و دمنه، دمنه می کوشد شیر را متقاعد کند تا عهد و پیمان خود را با «گاو» بشکند و نادیده بگیرد و در این راه هم موفق می شود. در مرزبان نامه خرس دقیقا همین نقشه را در سر می پروراند اما شیر به گفتار او فریفته نمی شود و خرس در بر هم زدن دوستی شیر و شتر موفق نمی شود و در این راه جانش را نیز از دست می دهد؛ همان طور که دمنه هم سزای کارش را میبیند و کشته می شود. نکتهٔ دیگری که در هر دو داستان وجود دارد این است که اشخاص داستان شهادت و شنیدههای خود را جز در حضور چند شاهد دیگر بیان نمی کنند تا مبادا به دروغگویی متهم شوند و حرفشان هم خریداری نداشته باشد. در این دو حکایت مهم در هر دو کتاب، اوضاع و احوال درباریان و نقش پادشاه در بهتر یا بدتر کردن امور به تصویر کشیده شده

ایــن دو باب از بابهای بســیار مهــم این دو کتاباند؛ بهطــوری که در کلیله و دمنه، اســم

کتاب از روی این باب انتخاب شده است. این باب طولانی ترین باب کتاب کلیله و دمنه نیز هست. یکی از مهم ترین ویژگیهای این دو کتاب، داستان در داستان بودن آنهاست؛ به گونهای که در زیر عنوان شده است:

در حکایت «شیر و گاو» در خلال حکایت اصلی تعداد پانزده حکایت فرعی نیز گنجانده شده است تا هم برای خوانندگان تنبه و بیداری باشد و هم مطلب بهتر پرورانده شود و این خود اهمیت این باب را نشان میدهد. در مرزباننامه در خلال حکایت «شتر و شیر پرهیزگار» شش حکایت فرعی کوچک و بزرگ آورده شده که نشاندهندهٔ فرعی کامیت است که نویسنده برای آن قائل بوده است، در کلیله و دمنه گاو، که ضد قهرمان است، و دمنه، که قهرمان حیله گری است، هر دو کشته می شوند و این آشفتگی دربار و دستگاه شیر را نشان می دهد اما در مرزبان نامه شتر، که قهرمان است، با تدبیر و درستاندیشی شیر زنده می ماند و خرس، که ضد قهرمان است، کشته می شود. نکات مشترک دیگر این دو حکایت به شرح زیرند.

به متهم فرصت داده می شبود تا تمام سخنانش را بگوید؛ هرچند که همه می دانند مقصر است و دروغ می گوید. خبری از خشونت در میان نیست؛ یعنی تا زمانی که جرم او ثابت نشده و یا خودش اقرار نکرده است، اذیت و آزار نمی شبود. سلطان (شبیر) با دیگران فرقی ندارد و مانند دیگران با تواضع حرفها را می شنود. تصمیم گیری عجولانه و خودسرانه در کار نیست. باید عدالت اجرا شود و همه مطیع امر قاضی هستند و بدون هیچ گونه مدارا و چشمداشتی حکم اجرا و عملی می شود. «در حکایت شیر و گاو می توان دمنه را استعاره از روزگار مکار و گاو را استعاره از انسان غافل گرفت»

«در حکایت شیر و گاو می توان دمنه را استعاره از روزگار مکار و گاو را استعاره از انسان غافل گرفت» (غلامرضایی، ۱۳۸۱، ۲۱۱) زیرا نمی داند روزگار چه بلاهایی بر سر او می آورد. علاوهبر آنچه گفته شد، داستان شیر و گاو دارای درسهای ویژهای است که به تعدادی از آنها اشاره می شود: داستان قیام علیه نظام موجود، داستان جسارت و بیباکی، داستان مظلومیت ساده لوحان و ضعیفان، داستان حیله گری و خیانت کاری، داستان فریب و دروغ، داستان فرو ریختن ابهت و قدرت و رسوایی شاهان داستان فرو ریختن ابهت و قدرت و رسوایی شاهان

دنبالهٔ مطلب در وبگاه نشریه

در شیوهٔ داستان پردازی بین کلیله و دمنه و مرزبان نامه تشابهات زیادی موضوعی نیز موضوعی نیز او این او این در برخی از ابواب این دو کتاب به کار رفته، کاملانظیر یکدیگر است

\* منابع ۱ قرآ

۱. قرآن مجید، ترجمهٔ
محمدکاظم معزی، نشر اسوه،
چاپ دوم، قم، ۱۳۷۹.
۲. تقـوی، محمد؛ حکایتهای
حیوانـات در ادب فارسـی،
۲٫ خطیبی، حسین؛ فنّ نفر در
ادب فارسـی، زوار، چاپ اول،
تمان ۱۳۷۱.

ادبی، فردوس، چاپ دوم، تهران، ۱۳۷۳. منظرمضایی، محمد؛ شرح مسی قصیده ناصرخسرو، نشرح جامی، چاپ سوم، تهران، ۱۳۷۸. مینوی، مجتبی، امیرکبیر، چاپ یازدهم، تهران، ۱۳۷۸. رهبر، خلیل، صفی علیشاه، تمحیح خطیب چاپ هفتم، تهران، ۱۳۸۰. روبر، خایران، ۱۳۸۰. روبر، خارن، بر سمند منز، نشر فروغی، چاپ هفتم، تهران، ۱۳۸۰. سخن، نشر فروغی، چاپ هفتم، حالی معلی الله الله الله حالی الله حالی هفتم، حالی هفتم، حالی هفتم، حالی الله حالی الله حالی الله حالی هفتم، حالی الله ح

تهران، ۱۳۷٤.

# بررسي تطبيقي ويژگي هاي شعر حماسي دفاع مقدس با حماسههای کهن

مريمسراجينژاد دانشجوی کارشناسی ارشد زبان و ادب فارسی دزفول دكتر على محمد كيتي فروز استادیار زبان و ادب فارسی دانشگاه پیام نور

در این مقاله ضمن ارائهٔ تعریفی از حماسه و بیان ویژگیهای آن و نیز تعریف شعر دفاع مقدس، مىخواهيم به اين پرسش پاسخ گوییم که آیا اشعار حماسی دفاع مقدس با اشعار حماسي كهن قابل مقایسهاند. در معرفی حماسههای کهن باید گفت این اشعار چهار ویژگی اصلی دارند: ١. زمينهٔ قهرماني، ٢. زمينهٔ ملي، ٣. زمينهٔ خرق عادت، ۴. زمينهٔ داسـتان. در این میان، دو ویژگی نخست وجه اشــتراک اشعار حماسی کهن و شعر دفاع مقدس محسوب می شوند و دو ویژگی «خرق عادت» و «داستانی بودن» از وجوه تمایز این دو مقوله بهشـمار می آیند اما از آنجا که دو ویژگی اخیر \_ تفاوتها \_ در حماسـههای کهن، ناشی از وجود اختلاف زمانی میان وقوع حماسهها و سرایش آنهاست، این دو خصیصه نسبت به دو ویژگی نخست اهمیت کمتری دارند. از طرفی نیـز نمی توان گفت خـرق عادت و داستانی بودن مطلقا در اشعار دفاع مقدس وجود ندارد. لذا مشاهده میشود که وجوه اشتراک بر تفاوتها برتری می یابد و در نتیجه، دفاع مقدس را می توان حماسه و به تبع آن دفاع مقدس را نوعی شعر حماسی، اما نه از نوع کهن و کلاســیک آن بلکه در

كليدواژهها: حماسه، شعر حماسي،

شعر دفاع مقدس

با شروع جنگ تحمیلی و به موازات تغییرات و تحولات گســتردهٔ سیاســی، اقتصادی، اجتماعی و ... که در ایران روی داد، ادبیات نیے وارد دورهٔ تازهای از حیات خویش گردید. در این میان، شـعر بهعنـوان رسـانهای قدرتمنـد ـ همچنان کـه در اواخر دههٔ ۵۰ وظیفهٔ انتقال آرمانهای انقلابی را بر عهده داشت ـ در حفظ وحدت و تقویت روحیهٔ ملی و نیز دفاع از ارزشهای انقلابی و دینے نقش مهمے ایفا کرد. این سـرودهها، که با عنوان شعر دفاع مقدس معروف گردیدند، گاه به تهییج و تحریض عواطف ملی ـ میهنـی و دینی بهمنظور دفاع از ارزشها پرداختند و از این جهت، برخی به این قسـم اشعار عنوان حماسه دادهاند. لذا در این مقاله هر جا سخن از شعر دفاع مقدس به میان میآید، مقصود چنین اشعاری است. ما در این مقاله در یی پاسخ گویی به این پرسش هستیم که آیا اطلاق عنوان حماسـه به چنین اشعاری با

کسوتی نو و بدیع، بهشمار آورد.

توجـه به تعریف مصطلح حماسـه و نیز خصایص حماسههای کهن، صحیح است. ضرورت پاسخ گویی به چنین پرسشی این است که با وجود آن می توان به سؤالاتی از این قبیل نیز پاسـخ گفت: آیا آفرینش حماسهها تنها مختص دوران اوليهٔ حيات یک ملت است؟ آیا عمر حماسه بهعنوان یکی از گونههای ادب پارسی با گذشت قرنها از زمان سرایش اولین حماسهها پایان یافته است؟ و در نهایت اینکه آیا هر یک از انواع ادبی در دوره یا دوران خاصی پدید می آیند و با گذشت آن دوران برای همیشه متروک میمانند؟

حماسه، بهعنوان یکی از اولین گونههای ادب پارسی، عموما همزمان با پیدایش تمدنهای کهن ظهور می یابد و سالها بعد از پیدایش آن، در دورانی که ملتها نیازمند یادآوری مفاخر و گذشتهٔ غرور آمیز خویشاند، به اشعار حماسی بدل می شود. شعر دفاع مقدس نیز در دورانی که ملت ایران نیازمند رجوع به مفاخر ملی و دینی بود، با ارائهٔ چهرهای تازه از حماسه به چنین نیازی پاسخ گفت.

### معنای لغوی و تعریف حماسه

«حماسـه» واژهای عربـی اسـت که از ریشهٔ «ح م س» گرفته شده و در فرهنگ لغت عرب «الحَمس» به معنای «سـخت و درشت در نبرد» و «الحَماسه» مصدري به معنی «سختی در کار و دلیری» است (طبیبیان، ۱۳۸۰) و در زبان انگلیسی معادل واژهٔ Epic می باشد.

و نیز «حماسه در لغت به معنی دلیری، دلاوری و شـجاعت اسـت و در اصطلاح، شعری است داستانی با زمینهٔ قهرمانی، قومی و ملی کـه حوادثی خارقالعاده در آن جریان دارد.» (داد: ۱۳۸۳)

حماسه را داستانی منظوم نامیدهاند که با سبک و زبانی فاخر به روایت قهرمانیها و پهلوانیها و توصیف جنگها و نبردهای یک ملت برای کسب هویت و استقلال خویش می پردازد و در ضمن آن، ارزشها و آرمانهای ایشان را نیز بیان می کند. «در یک منظومهٔ حماسی، شاعر هیچگاه عواطف شخصی خویش را در اصل

داستان وارد نمی کند و آن را به پیروی از امیال خویش تغییر نمی دهد و به شکلی تازه، چنان که خود بپسندد یا معاصران او بخواهند، درنمی آورد و به همین منوال، در سر گذشت و یا شرح قهرمانی های پهلوانان و کسانی که توصیف می کند هر گز دخالت نمی ورزد و به نام خود و آرزوی خویش در باب او داوری نمی کند.» (صفا، ۱۳۸۶: ٤)

#### ویژگیهای حماسه

بی شک حماسه مانند دیگر انواع ادبے، دارای ویژگی ها و خصوصیات منحصربهفردی است. سیماداد در کتاب «فرهنگ اصطلاحات ادبی»، ذیل عنوان «حماسه» به معرفی ویژگیهای این گونهٔ ادبی پرداخته است:

«١. قهرمان اصلى حماسه، معمولا يهلوان يا نيم خدايي! است كه با اعمال بزرگ و شگفت خود سرنوشت قبیله، قوم یا نژادی را رقم میزند ....

۲. حوادث در زمانی دور اتفاق میافتد؛ بهطوری که بهترین حماسهها معمولا به اولین اعصار حیات یک ملت یا نژاد تعلق

٣. بعد مكاني حماسه گسترده است؛ چنان کـه مکان حماسـه گاه تمام جهان

 حماسـه گاه بـر محـور جنگهای مافوق بشر استوار است.

٥. گاه خدایان! و موجودات برتر در انجام کارهای بزرگ دخالت میکنند.

٦. از حیث شرایط زمانی، حماسه، بیان کننـدهٔ پهلوانیهـا، جنگهـا و رشادتهای قومی، نژادی و ملی مردمانی است که از جریان تکوین تاریخ تمدن خود بروز دادهاند.

۷. گرچه در حماسه معمولاً حوادث تاریخ باستان یا حوادث ماقبل تاریخ نقل میشود، گاه تحولات شگرف یک جامعه با دگر گونیهای عظیم و بنیادی در حیات یک ملت نیز می تواند منشأ حماسه باشد. ۸. یکی از وزنهای شعر حماسی، در ادب کلاسیک فارسی، بحر متقارب است که از تکرار رکن «فعولن» بهدست می آید.» (داد، ۱۳۸۸)

اما به جز ویژگیهایی که برای حماسه برشــمردیم، چهار زمینهٔ اصلی و کلی در هر حماسه وجود دارد:

١. زمينهٔ داستاني

٢. زمينهٔ قهرماني

٣. زمينهٔ ملي

٤. زمينهٔ خرق عادت

ردیای حماسه را بهعنوان یکی از قدیمی ترین گونههای ادبی در میان اقوام و ملل کهن می توان جست وجو کرد. ادبیات فارسی از دیرباز شاهد آفرینش منظومههایے حماسے چون ایاتکار زریران، شاهنامهٔ فردوسی، گرشاسبنامهٔ اسدى توسى، برزونامة شمسالدين محمد كوسـج، گشتاسـبنامهٔ دقيقي، بهمننامهٔ ایرانشاه ابیالخیر ـ در دوران متقدم ـ و ظفرنامه حمدالله مستوفى و شهنشاه نامهٔ ملکالشعرای صبادر دوران متأخر \_ بوده است.

### انواع حماسه بر حسب موضوع

حماسهها را بر حسب موضوعات أنها مى توان به چهار دستهٔ اصلى تقسيم كرد: **«۱. حماسـه اسـاطیری** کـه از قدیمی ترین و اصیل ترین نوع حماسه است. این گونه حماسه مربوط به دوران ماقبل تاریخ است و بر مبنای اساطیر شكل گرفته است؛ مثل حماسهٔ سومرى گیل گمش و بخش اول شاهنامهٔ فردوسی (تا داستان فریدون).

**۲. حماسـهٔ پهلوانـی** کـه در آن از زندگے پهلوانان سخن به میان آمده است. حماسهٔ پهلوانی ممکن است جنبهٔ اساطیری داشته باشد؛ مثل زندگی رستم در شاهنامه، و ممكن است جنبهٔ تاريخي داشــته باشــد؛ مثل ظفرنامــهٔ حمدالله مستوفى و شهنشاهنامهٔ صبا که قهرمانان آنها وجود تاریخی داشتهاند.

**٣. حماسههای دینی یا مذهبی** که قهرمان آن یکی از رجال مذهبی است و ساخت داستان حماسه بر مبنای اصول یکی از مذاهب است؛ مانند کمدی الهی دانته، خاوران نامهٔ ابن حسام (شاعر قرن نهم) و خداوندنامهٔ ملك الشعرا صباى كاشاني.

**۴. حماسهٔ عرفانی** که در ادبیات فارسی

فراوان است. در این گونه حماسه، قهرمانان بعد از شکست دادن دیو نفس و طی سفری مخاطره آمیز در جادهٔ طریقت، نهایتاً به پیروزی که همانا حصول به جاودانگی از طريق فنا في الله است، دست مي يابد. منطق الطير هم يك حماسة عرفاني است؛ منتها به شیوهٔ تمثیلی سروده شده است.» (شمیسا، ۱۳۷۵: ۵۵ ـ ۵۲)

#### سير تطور حماسه

هر یک از انواع ادبی در طول سالها و قرنهای متمادی همانند بسیاری از پدیدههای هستی در معرض تحول و دگرگونیهایی قرار می گیرد. حماسه نیز بهعنوان یکی از قدیمی ترین انواع ادبی از چنین قاعدهای مستثنا نیست. رواج ایس گونهٔ ادبی در ایسران به قرن چهارم و نیمهٔ اول قرن پنجم هجری برمی گردد و از این دوران به بعد سیری نزولی در حماسهسرایی را شاهد هستیم. «بهطور کلی، از اواسط قرن پنجم به بعد، حماسهسـرایی در ایران به علت تسـلط حکومتهای ترکنــژاد یا مغولان اثرات نامطلوب آنان بر فرهنگ ایرانی، و سپس تسلط فكرى - مذهبي بهواسطهٔ حكومت صفویه دچار ضعف شد و بهتدریج متروک ماند.» (مکارمینیا، ۱۳۸۳: ۱۶)

اما سؤالی که در اینجا مطرح میشود، این است که حماسهها در چه زمانی سروده می شوند و یا محرک اصلی شاعران در سرودن منظومههای حماسی چیست. در پاسخ به این پرسش باید گفت «از آنجا که حماسهها، مضمون و محتوای خاصی دارند و بیشتر تاریخ اولیهٔ ملتها را بازگو می کنند، در تاریخ ادبیات، ملتها در دوران خاصی بهوجـود می آیند. از ایــنرو اوج دوران حماسهسرایی در ادبیات هر ملت زمانی است که ملتها به تجدید حیات ملی خود نیاز و توجه دارند و یادآوری شکوه تاریخ گذشته، وسیلهای برای تقویت روح ملی و ایجاد اتحاد در میان مردم است. در دوران معاصر نیز گاهی به این مقوله توجه شده است. سیاوش کسرایی و مهرداد اوستا، «أرش كمانگير» را

براساس روایتهای حماسی قدیم، گلچین گیلانی، داستان رستم و سهراب را در منظومهٔ «مهر و کیان» و ارسلان پوریا، «تازیانه بهرام» را با درک چنین نیازی سرودهاند. (همان: ۱٦)

#### حماسه و شعر دفاع مقدس

«حماسـه در میان انواع ادبی بیشترین کاربرد را در حوزهٔ ادب پایداری دارد. هنگام وقوع حادثه، تکیه بر مفاخر کهن و تحریک عواطف و غرایز در آثار ادب حماسی نمودار میشود. چنان که در دورههای مختلف تاریخ ایران هنگام غلبهٔ عواطف ملی، آثاری چون شاهنامهها خلق شده است.» (کاکایی، ۱۳۸۵: ۳۹)

در دوران جنگ تحمیلی عراق علیه ایران، آنگاه که هنوز ملت ایران به ثبات لازم بعد از دگرگونیهای ناشــی از تغییر نهاد قدرت دست نیافته بود، با دشمنی روبــهرو گردیــد که بــه قصد تجــاوز به سرحدات، به میدان نبرد پا گذاشته بود. در این میان، اغلب شاعران ایران زمین با سرودن اشعاری به تحریض ملت خویش برای ایستادگی در برابر هجوم دشمن و نیز تقویت وحدت و یکپارچگی در ایشان

پرسشی که در اینجا به ذهن خطور می کند این است: آیا می توان به اشعاری که در حال و هـوای جنگ تحمیلی و یا به عبارتی دفاع مقدس سروده شدهاند، حماسه اطلاق کرد؟

برای پاسـخ دادن به چنین پرسشـی، رجـوع به تعاریفی از حماسـه و سـپس شعر دفاع مقدس ضروری بهنظر میرسد. همان طــور که در آغاز این نوشــتار آمد، حماسه در اصطلاح شعری است داستانی با زمینـه قهرمانی، قومـی و ملی که در حوادثی خارق العاده در آن جریان دارد. در معرفی شعر دفاع مقدس نیز باید گفت: «شعری است که در برههای از زمان و در رویارویی با هجوم دشمن متجاوز (ولی با هیچ پیشینهای)، توسط شاعران انقلاب، كه اغلب هم جوان بودند، بهصورت بازتاب عاطفی در برابر واقعهای ملموس و واقعی پدید آمده است.» (ترابی،

۹۸۳۱: ۲۳)

آنچه را میتوان بهعنوان وجوه اشتراک حماسههای کهن و شهر دفاع مقدس تعیین کرد، «قهرمان داشتن» و «قومی و ملی بودن» این دو مقوله است.

#### ١. زمينهٔ قهرماني

در تعریف ارائه شده از شعر دفاع مقدس، عنصری به نام «قهرمان» مانند آنچه در حماسههای کهن تعریف شده است یافت نمی شود اما طبیعی بهنظر میرسد که در هر نزاع و جنگی که میان کشــورها رخ میدهد، عدهای در راه دفاع از وطن به مبارزه با دشـمن بیردازند. این افراد به خاطر داشتن خصایصی همواره مورد تحسين ملت خويش واقع مي شوند. در شعر دفاع مقدس نیز شهدا و رزمندگان که قهرمانان اصلی محسوب می شوند، بارها و بارها از سوی شاعران سرزمین خویش ستایش شدهاند اما چنان که پیداست در حماسههای کهن، قهرمانان اگرچه با اوصافی خیالی و موهوم، انسانهایی برجسته و معیناند؛لذا حماسه سـرا به توصيف اعمال، حالات و حتى ظاهر هر كدام از ايشان ميپردازد. حــال آنکــه در شــعر دفاع مقــدس، به اندازهٔ تمامی رزمندگان و شهدای جنگ هشتسالهٔ تحمیلی، قهرمان وجود دارد و شاعر اغلب بدون آنکه نام شهید را ذکر كند، به توصيف تمام شهدا مي پردازد. پس می توان گفت شاعر با قهرمانانی نامعین \_ اگرچه حقیقی \_ روبهروست. شاید به همین دلیل است که ترجیح مىدهـد بيشـتر به توصيـف روحيات و خصایص معنوی مشترک آنان بپردازد تا ظواهر و خصوصیات منحصربهفردشان.

وجـود قهرمان در هـر دو مقولهٔ مورد بررسـی مشـترک اسـت امـا قهرمـان حماسـههای کهن، بسته به نوع حماسه ـ اسـاطیری یا پهلوانی ـ گاه اسـطوره و گاه پهلواناند. یعنی قهرمانانی تخیلی که ضمن داشـتن نیروهای معنـوی، اعمال خارقالعادهای نیز از آنها سـر میزند اما قهرمانان شـعر دفاع مقدس، انسانهایی عادی هستند، بیهیچ نیروی خارقالعاده

و موهومی.

شاعران دفاع مقدس با توصیف ویژگیهای معنوی چنین قهرمانانی اعجاب و تحسین شنونده را برمیانگیزند. ویژگیهایی چون ایمان، ایثار، شجاعت، جانبازی و ...؛ به بیانی دیگر، اگر در حماسههای کهن حماسهسرا با ذکر ویژگی خارقالعادهٔ قهرمانان برمیانگیزد، در شعر دفاع مقدس، شاعر برمیانگیزد، در شعر دفاع مقدس، شاعر معنویات و فضایل روحی قهرمانان در مخاطب ایجاد می کند.

#### ۲. زمینهٔ ملی

وجه مشترک دیگر حماسههای کهن و اسعار دفاع مقدس، زمینهٔ ملی و قومی آن دو است. اشعار دفاع مقدس که در پی حمله دشمن خارجی به مرزهای کشورمان سروده شد، بهمنظور تقویت همین روحیهٔ ملی بوده است. ضمن آنکه با مطالعهٔ شعر دفاع مقدس می توان به روحیات، عقاید، باورهای دینی و مذهبی، مشکلات و معضلات اقتصادی – سیاسی و ... جامعهٔ ایران در دورانِ نه چندان دور وقوف یافت.

در حماسههای کهن نینز «حوادث قهرمانی که به به منزلهٔ تاریخ خیالی یک ملت است در بستری از واقعیات جاری است و آن عبارت است از خصایص اخلاقی آن جامعه و نظام اجتماعی و

رشد آموزش زبان و ادب فارسی | دورهٔ بیست و هشتم | شمارهٔ



زندگی سیاسی و عقاید او در مسائل فکری و مذهبی. ... شاهنامه نیز تصویری است از جامعهٔ ایرانی در جزئی ترین ویژگیهای حیاتی مردم آن. ... طرز تفکر مردم، عقایدشان در باب آفرینش و زندگی و مـرگ و آنچه به حیات آن سـرزمین و مردم پیوستگی دارد در حماسهٔ آن ملت و سرزمین تصویر میشود.» (شفیعی کدکنی، ۱۳۵۲: ۱۰٦) از اینروست که میتوان با مطالعهٔ حماسههای کهن به مجموعهٔ آداب و رسوم ملل کهن جهان پی برد. اما با وجود این شباهتها شعر دفاع مقدس و حماسـههای کهن از دو حیث دیگر، تفاوتهایی با هم دارند:

و داستانی بودن ـ تفاوتها \_ ناشي از اختلاف زماني ميان وقوع حماسهها و سرایش انهاست

۱. تفاوت در زمینهٔ خرق عادت

یکی از وجوه تمایز این دو مقوله، زمینهٔ خرق عادت یا وفور اغراقهای شاعرانه در کهن حماسهها و در مقابل، کاربرد اندک خرق عادت در شعر دفاع مقدس است. شاید بتوان علت کثرت اغراق در حماسههای کهن را تعلق حماسههای کهن به اعصار و قرون باستانی دانست. «در ایام وقوع حوادث پهلوانی آدمی تماشــاگر و بینندهٔ واقعهای است که در حقیقت و واقع با اعمال عادی بشری چندان متفاوت نیست اما نتایجی که از این اعمال گرفته میشود (مثلاً ایجاد استقلال ملي، دفع دشمنان و بدانديشان،

تحکیم مبانی ملیت و ...) بر اثر اهمیت و ارزشی که دارد به تدریج آن اعمال را به چشـم نسـلهای آینده بزرگ می کند و چیزهایــی که بــر آن افزوده میشــود و پهلوانانی که از ایشان خاطراتی میماند، به تدريج به درجات فوق بشرى ارتقامي جويند و اعمال ایشان در شمار خوارق عادات در می آید.» (صفا، ۱۳۸۶: ۸) در صورتی که در شعر دفاع مقدس بهدليل نبود فاصلة زماني میان وقوع حادثه و سرایش اشعار، از شاخ و برگها و اغراقهای بیشـمار شاعران و راویان خبری نیست.

### ۲. تفاوت در زمینهٔ داستانی

اشعار دفاع مقدس برخلاف حماسههاى کهن بیش از آنکه جنبهٔ داستانی داشته

دو خصيصهٔ خرق عادت

نتيجهگيري

می شود.» (صفا، ۱۳۸۶: ۸)

کارهایی که در قرون متواتر و اعصار

متوالی صورت گرفت، به تدریج فواصل زمانی و مکانی خود را از دست میدهد و

با یکدیگر مربوط می شود و مانند سلسله

علل و معالیل به شکل وقایع منظم و

مرتبی در میآید و این داستانها که

در آغاز کار مختصر است، به تدریج بر

اثـر نقل ناقلان و روایت راویان و شـاخ و

برگهایی که هریک بر آن میافزایند،

تفصیل بیشتری می یابد و آرمانهای

ملی و مقاصد قوم در آن بیشتر متجلی

روشن شد که حماسههای کهن و اشعار دفاع مقدس ضمن برخورداري از بعضی اشـتراکات (قهرمان داشتن و ملی بودن) تفاوتهایی (خرق عادت و داستانی بودن) نیز دارند اما بهنظر میرسد که وجوه اشتراک بر تفاوتها برتری دارد. چرا که همان طور که گفته شد، دو خصیصهٔ خـرق عـادت و داسـتانی بـودن ـ تفاوتها \_ ناشـی از اختلاف زمانی ميان وقوع حماسهها و سرايش آنهاست و اینکه نمی تـوان گفت این دو ویژگی مطلقاً در شعرهای دفاع مقدس وجود ندارند اما از آنجا که اشعار دفاع مقدس در همان زمان وقوع حماسـه سـروده شـدهاند و نه سالها بعد، عموماً فاقد این دو ویژگیاند. البته به صرف وجود این دو خصیصـه نمی توان عنوان حماسـه را از روی این اشعار برداشت. پس اگر بپذیریـم که موضوع حماسـه « ... امر جلیل و مهمی است که سراسر افراد ملتی در اعصار مختلف در آن دخیل و ذینفع باشند، (مانند مشکلات و حوائے ملی از قبیل مسئلهٔ تشکیل مليت و تحصيل استقلال دفاع از دشمنان اصلی و امثال اینها) چنان که در شاهنامه و حماسههای ملی جهان ملاحظه می شـود.» (صفا، ۱۳۸٤: ۳ و ٤) دنباله مطلب در وبگاه نشریه

باشـند، به توصيف صحنههـا، قهر مانان، شرایط سیاسی، اجتماعی و ... می پردازند. در صورتی که حماسههای کهن داستانها و روایتهایی هستند که توصیفها و تصاویر موجود در آنها نسبت به داستانی بودنشان، در مرتبهٔ دوم اهمیت قرار دارد. این ویژگی در حماسههای کهن نیز همچـون ویژگی قبل ـ خرق عادت ـ ناشى از اختلاف زمانى وقوع حماسهها با سرايش آنهاست.

ناگفته پیداست که حماسههای کهن از نظر زمانی به دورانی بسیار دور ـ حتی ماقبل تاریخ ـ باز می گردند و حوادث آنها به لحاظ مکانی بعضاً در محدودهای بسیار گسترده و در عین حال مبهم رخ داده اسـت. علت این امر آن است که «...

# مقايسة حضور شهداي واقعة عاشورا

# در مثنوي گنجينة الاسرار عمان ساماني با مثنوی آتشکدهٔ نیّر تبریزی

رحمنايزدىفر

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیرستانهای شوش

این نوشتار به بررسی مقایسهای کیفیت حضور شهدای واقعهٔ عاشورا در دو مثنوی عاشـورایی به نامهای «گنجینةالاسرار» عمان سامانی و «آتشـکدهٔ» نیّر تبریزی پرداخته است. مقایسـهٔ این دو منظومه از أن لحاظ انتخاب شده است كه اولا شاعران هر دو آنها تقریبا در یک دورهٔ زمانی می زیسته اند. ثانیا هر دو منظومه از نظـر قالب، وزن، بحر، نوع ادبی و موضوع

كليدواژهها: گنجينةالاسرار عمان سامانی، آتشکدهٔ نیّر تبریزی، عاشورا

حادثــهٔ عاشــورا بی گمــان یکــی از تكاندهنده ترين و مؤثر ترين حوادث تاریخ بشری است. از آن روز که این حادثـهٔ هولنـاک و دردنـاک بـه وقوع پیوسته، وجدان بشری جریحهدار شد، و سخنوران و اندیشمندان فراوانی تحت تأثیــر این واقعه، مراتب افســوس و اندوه خود را در این ماتم بزرگ و سوگ سترگ بيان داشتهاند. اين واقعهٔ عظيم، شعرا را کـه طبعی حساس، ذوقی سرشار و روحی لطیف دارند، بیش از دیگران تکان داد، و متأثر ساخته و زبان ادبی آنان را

به سـوگ و سـوز و گداز در این مصیبت گشـوده است. شاعران پارسی گوی نیز به سهم خود در ترسیم ادبی و شاعرانهٔ این حماسه، نقش مهمی داشتهاند و هر کدام از نگاه خاص خود، حادثه را با هنرمندی و زیبایی بازگو کرده است که خواننده را سخت تحت تأثير قرار مىدهد.

در میان این همه، منظومه و مثنوی ماندگار «آتشـکده»، اثر میرزا محمدتقی مامقانی تبریزی متخلص به نیر (۱۲٤۸-۱۳۱۲)، همچنین مثنوی جانسوز «گنجینةالاسرار» نوشتهٔ «میرزا نورالله عمان سامانی» ملقب به «تاجالشعراء» (۱۲۵۸ – ۱۳۲۲) مقام و موقعیتی خاص و جایگاه و مرتبتی ممتاز دارند.

## مختصری از زندگی و احوال دو شاعر

عبدالوهاب بن مهدی بن میرزا عبدالله سامانی مشهور به تاجالشعرا در شب شنبه نوزدهم ذىالحجهٔ ١٢٥٨ ه. ق در سامان به دنیا آمـد. «تحصیـلات ابتدایی را در مکتبخانههای محلی فراگرفت و بعد به اصفهان عزیمت و در مدرســهٔ «نیماورد» و «صدر» وارد شــد» (ســامانی، ۱۳۷۰: ۸). سالها در خدمت آخوند کاشی مشغول کسب علم بود. بعدها به مقام استادی رسید و به تدریس عروض و ادبیات

مشغول شـد و در اواخر عمر به سامان مراجعه و آثار ارزندهای از خود به یادگار گذارد.

عمان سامانی در شب سه شنبه مطابق با دوازدهم شوال سال ۱۳۲۲ ه. ق دار فانی را وداع گفت. «نقل است که جنازهٔ عمان را در مسجد جامع سامان به خاک سپردند و بعدها براساس وصیت او به نجف اشرف منتقل و در وادی السلام مدفون می شود.» (مجاهدی ۱۳۸۸: ۱۳)

شاهکار عمان و یکی از جالبترین آثار دربارهٔ عرفان عاشورا مثنوی گنجینةالاسرار است. در این مثنوی نسبتا کوتاه، نکتههای ظریفی از عشق و عرفان با بیانی هنرمندانه و گرم طرح شده است. این مثنوی در بحر رمل مسدس محذوف سروده شده است.

ميرزا محمدتقي حجتالاسلام متخلص به «نیر» روز پنجشنبه دوازدهم جمادي الاول سال ١٢٤٨ قمري/ ٤ أبان ۱۲۱۱ شمسی در تبریز به دنیا آمد. پدرش فقیه و فیلسوف نامدار «ملا محمد مامقانی» رئیس علمای شیخی بود. میرزا محمدتقی از شانزدهسالگی به مدت پنج سال نزد پدر به تحصیل علوم دینی مشغول شد و پس از فوت وی در ۲۲



دول مقایسهٔ زندگی و احوال عمان سامانی و نیر تبریزی

|            |         |            |          |      | مشخصات      |         |               |
|------------|---------|------------|----------|------|-------------|---------|---------------|
| مشرب فکری  | دوره    | تاريخ وفات | محل تولد | سال  | ماه         | روز     | شاعر          |
| نعمتاللهيه | قاجاريه | 1877       | سامان    | ١٢٥٨ | ذىالحجه     | شنبه    | ميرزا نورالله |
|            |         |            |          |      |             | نوزدهم  | عمان سامانی   |
| شيخيه      | قاجاريه | 1818       | تبريز    | ۱۲٤۸ | جمادىالثانى | پنجشنبه | ميرزامحمدتقي  |
|            |         |            |          |      |             | دوازدهم | نیر تبریزی    |

در ادامه برآنیم تا به اختصار به مقایسهٔ حضور برخی از شخصیتهای کربلا در هر دو منظومه بپردازیم.

#### حربن يزيد رياحي

هر دو شاعر، حررا اولین شهید دشت کربلا میدانند. نیر، بیش از عمان به شرح ماجرا پرداخته و جزئیات ماجرای شهادت حر را بیان نموده است.

عمان بعد از شرح سیر و سلوک عارفانه از جمله، تجلی، عرض امانت، اتحاد عاشــق و معشــوق و... بــه ماجــرای حر میرسد. شاعر هیچ اشارهای به جزئیات ندارد؛ بعد از آنکـه امام مطالبی در دلیل کتمان سرمستی بیان میکند، حر از جا برمی خیزد و آمادگی خود را برای نبرد با اهـل كفر، اعلام مىدارد. حر در گنجينه، کنایه از «نفس عامل» است که با رهبر، راه درست را می یابد. عمان در ماجرای حر وسوسههای نفس و مراقبهٔ دل و استمداد از باطن پیر را بیان مینماید. در حقیقت، در داستان حر، مبدل آمدن کفر محض به ایمان صرف را به تماشا مینشینیم:

عقل گفت این نسیه از صد نقد به نفس گفت از عمر برخوردار باش عقل گفتا عمر شد بیدار باش (11/01 - 15)

سرانجام در کشاکشهای نفس و عقل پیر، نفس، مغلوب و عقل پیروز می شود: زین کشاکشهای نفس و عقل پیر نفس شد مغلوب، عقل پیر، چیر (10/01)

#### • حضرت ابوالفضل (ع)

هر دو شـاعر اعتقاد دارنــد که دومین شهید کربلا حضرت ابوالفضل است. در گنجنةالاسرار، بيان روايت شهادت حضـرت ابوالفضــل رنگ و بویــی کاملا عارفانه دارد. در نظر عمان، قمر بنی هاشم سالکی واصل است که از شط یقین، مشک را از آب حقیقت پر میکند تا کام مشتاقان را سیراب نماید: کردہ از شط یقین آن مشک پر

مست و عطشان همچو آبآور شتر تشنهٔ آبش حریفان سر به سر خود ز مجموع حریفان تشنهتر

(90/8-0)

تا اینکه آن چنان بر سرش تیر بلا فرومیبارد که مشک هم بر حالش اشک

پس فرو بارید بر وی تیر تیز مشک شد بر حالت او اشکریز اشک چندان ریخت بر وی چشم مشک تا که چشم مشک خالی شد ز اشک  $(1 \cdot 1 / 1 - 7)$ 

آبی که از مشک حضرت عباس (ع) بر زمین میریزد، آب تعلقات دنیایی است. او در حقیقت در قمار خانهٔ عشق، تمام هستی خود را میبازد و در امام، فنا می شود. در این مرحله، دیگر سالکی در میان نمیماند. هرچه هست «شیخ»

> هستیاش را دست از مستی فشاند جز حسین اندر میان چیزی نماند  $(1 \cdot 1/0)$

در آتشکده، نیر، بدون هیچ مقدمهای به شرح ماجرا می پردازد. آنچه در شهادت حضرت ابوالفضل به چشم میخورد، شور عشق است. عشق أن حضرت را سرمست



کرده است. در کویی که محبوب، عاشق را بی دست دوست دارد، باید دست و هر چه را هست، از دست داد. به نظر نیر عاشقان باید عاشقی را از حضرت ابوالفضل بياموزند:

عاشقان! باید ز من آموختن شد علم پروانه از پر سوختن (77/07)

### ● قاسم بن الحسن (ع)

عمان با براعت استهلالي زيبا به استقبال این ماجرا می رود. واژههایی که در براعت استهلال استفاده شده است، ذهن را آمادهٔ شنیدن این ماجرا می کند. شاعر با بیانی عارفانه به ماجرای عروسی آن حضرت در صحرای کربلا می پردازد. عروسی قاسم (ع)، خوابیدن با نوعروس مرگ است. حنایی که بر دست قاسم نقش میبندد حنای خون است؛ زیرا عاشقان به خون خضاب می کنند:

> آرزو را ترک گفتن خوشتر است با عروس مرگ خفتن بهتر است کی خضاب دستتان باشد صواب دست عاشق را ز خون باید خضاب (7/1.8-4)

نکتهای که در تفاوت زمان شهادت حضرت قاســم در آثار این دو شــاعر باید بیان کرد این است که عمان پس از شهادت قمر بني هاشم (ع) بلافاصله داستان شهادت «قاسم (ع)» را پیش میکشد. حال آنکه در آتشکدهٔ نیر این ماجرا بعد از شهادت «عون بن عبدالله»، فرزند حضرت زینب (س)، و جناب على اكبر (ع) بيان گرديده است. عمان بیستوچهار بیت و نیر یکصدوشصتوپنج بیت به این ماجرا اختصاص دادهاند. عمان و نیر هر دو «عروسی قاسم (ع) را قبول دارند و در منظومههایشان به شرح آن البته با دیدی متفاوت پرداختهاند. در ادامه، عمان با استناد به حدیث «اولیایی تحـت قبابـي لايعرفونهم غيـري» (٣) (مجاهدی، ۱۳۸٦: ۲۰۱)، ترکیب کنایی «آستین شکافتن» را کنار زدن توهمات و جداسازی حق از باطل میداند: ز آستین اشکش ز چشمان پاک کرد

بعد از آن، آن آستین را چاک کرد گفت در فردوس چون کردیم رو مر مرا با این نشان آنجا بجو (1 - 0 / 1 - 7)

«خرق آســتين» يعنى اينكــه ما براي همیشه تازه و پایندهایم و ذات ما همیشه از کهنگی و افسردگی به دور است: یعنی آگه شو که ما پایندهایم تا ابد ما تازهایم و زندهایم فارغ آمد ذات ما ز افسردگی نیست ما را کهنگی و مردگی  $(1 \cdot 1 / 1 - 1)$ 

متصل با بحر و خارج چون حباب

هر دو شاعر، حر را اولین شهید دشت کربلامی دانند. نیر، بیش از عمان به شرح ماجرا يرداخته وجزئيات ماجرای شهادت حر را بیان نموده است

> دوست را هستیم در تحت قباب  $(1.4/\lambda)$

نير، اما طبق عادت معمول، مطلب را با توصيفاتي از مقام «قاسـم بن الحسن» آغــاز می کند. او به شــرح ماجــرا بهطور مفصل می پردازد و با استفاده از استعارات زیباً و شبکههای معنایی متعدد مانند اجرام سماوی، مراسم عروسی را بسیار هنرمندانه به تصویر می کشد:

زهره و برجیس با هم شد قرین خاست از نه پرده آهنگ حنین  $(\lambda 1/\lambda \lambda)$ 

هنر دیگر او ترسیم مراسم عروسی با واژههای غمآلود است؛ ترکیبهایی چون دیبای سیاه، نسرنالان و حلقهٔ ماتم در تصویرسازی غمآلود ماجرا کمک شایانی

> شمعهای بارگاه نُه تُتُق ریخت اشک خون به دامان افق کرد چرخ آماده بهر دخت شاه از نسیج شام دیبای سیاه علویان از غم خراشیدند رو حوریان اندر جنان کندند مو... (Y · / \ \ \ - \ \ \ )

### وعلى اكبر (ع)

بعد از ماجرای شهادت امام حسین (ع)، مفصل ترین بخش در گنجینه، داستان شهادت حضرت على اكبر (ع) است. عمان در قسمت منثور این بخش بیان میدارد که عاشـقان دیدار خداوند در راه رسیدن به محبوب، تعینات و تعلقات را، که سد راهاند، رها میسازند. او فدا ساختن على اكبر را بالاترين نمونهٔ رها ساختن تعینات از سوی امام می داند و با استناد به آيهٔ «لَن تَنَالُوا البرِّ حَتَّى تُنفقُوا ممَّا تُحبُّون وَ مَا تُنفقُوا من شَـيء فَـإنَّ الله به عَليمٌ» (٤)، اعتقاد دارد هرچه غیر از دوست سـد راه عاشق شـود، «بت» است و این «غیرت» عاشــق است که باید این بت را

لن تنالو البرحتي تنفقوا بعد از آن مما تحبون گوید او نيست اندر بزم آن والا نگار از تو بهتر گوهری بهر نثار هرچه غیر از اوست سد راه من آن «بت» است و «غیرت» من بتشکن (110/1-4)

عمان در این بند در اثنای مکالمهٔ امام با فرزندش، على اكبر (ع)، به بيان فلسفهٔ قیام آن حضرت از زبان خود امام مي پردازد:

«مـن نـه از روی خودخواهی و یا برای خوش گذرانی و نه برای فساد و ستمگری از شـهر خود بيرون آمدم بلكه هدف من از این سـفر، امر به معروف و نهی از منکر و خواستهام از این حرکت، اصلاح مفاسد امت و احیای سنت و قانون جدم، رسول خدا (ص) و راه و رسم پدرم، علی بن ابی طالب (ع) است.» (مقرم، ۱۳۹۰: ۳۵)،

> من در این شر و فساد ای با فلاح آمدستم از پی خیر و صلاح ثابت است اندر وجودم یک قدم همچنین دیگر قدم اندر عدم (117/4-5)

صاحب «گنجینه» در ادامه با اشاره به بازگشت علی اکبر از میدان نزد پدر، دلیلی عرفانی برای این کار میآورد؛

على اكبر (ع)، تشنه معرفت است. از میدان برمی گردد تا از دریای عشق «پیر» سيراب شود: این عطش رمز است و عارف واقف

سـر حق اسـت این و عشقش

> كاشف است (17E/Y)

«پير»، چون ميبيند که سالک بناي سرکشی دارد و مستیاش از دیگران افزون تر است، خاتم در دهانش می گذارد (یا بوسه بر دهانش می زند). یعنی خموش تا اسرار عشق، فاش نكني:

پس سلیمان بر دهانش بوسه داد تا نیارد سرحق را فاش کرد «هر که را اسرار حق آموختند مُهر کردند و دهانش دوختند» (170/0-7)

نیر تبریزی این ماجرا را به گونهای دیگر به تصویر کشیده است. او وارد جزئیات شده؛ تا جایی که به سن حضرت علی اکبر اشاره کرده است. او اعتقاد دارد علی اکبر (ع) هنگام شهادت هیجده سال داشته

> اكبر أن أيينة رخسار جد هیژده ساله جوان سرو قد (7/77)

نیـر، در توصیف صحنههـا، کمتر دید تحلیلی و تفسـیری دارد و سعی میکند با استفاده از آرایههای سخن، بیشتر به گزارش واقعه بپردازد.

خصیصهٔ شعری که در این بند در شعر نیر فراوان به چشم می خورد، استفادهٔ او از آرایهٔ ادبی «تلمیح» است. بیشک قصد نیر از این اشارات و تلمیحات، ایجاد پیوند و رابطــهٔ معنای شـهادت علی اکبر (ع) با

> اتفاقات و حوادث تاریخی است. در منای طف، ذبیخ بیبدا ذبح اسماعیل را کبش فدا برده در حُسن از مه کنعان گرو قصهٔ هابیل و یحیی کرده نو (x /VY -E)

اشارهای نمی کند.

🍎 على اصغر (ع)

يا اين ابيات:

(YT/T1-TT)

این وداع یوسف و راحیل نیست

هاجر و بدرود اسماعیل نیست

بُرد یوسف سوی خود راحیل را

از تفاوتهای بین بند شهادت علی اکبر

در «آتشـکده» و «گنجینه»، حضور لیلا،

مادر علی اکبر (ع)، در صحنهٔ کربلاست.

نیــر از وداع علی اکبر (ع) بــا مادرش در

لحظات آخر سخن به ميان مي آورد؛ حال

آنکــه عمان به این دیدار و گفتوگو هیچ

دید هاجر، زنده اسماعیل را

عمان سامانی با ده بیت براعت استهلال، به پیشــواز این واقعه مــیرود. در آخرین بازی قمار عشق وقت کیســهپردازی فرا رسیده است. حریف سرافراز در این قمار، پاکباز است. کیسه را میشکافد. مهرهای در وزن سـبک، امـا در قیمـت گران در دستش مى افتد:

پس ز روی پاکبازی جهد کرد تا فشاند، هست اگر در کیسه گرد چون فشاند آن پاکبازان را امیر گوهری افتاد در دستش صغیر درةالتاج گرامی گوهران آن سبک در وزن و در قیمت گران (150/0-1)

عمان عقیده دارد تشنگی و بیتابی على اصغر (ع)، رمز و تأويل است والا آن جناب، خود سرچشـمه و منشـاً هر آب

> ظاهرا از تشنگی بی تاب بود باطنا سرچشمهٔ هر آب بود یافت کاندر بزم آن سلطان ناز نیست لایق تر از این گوهر، نیاز  $(157/\Lambda - 9)$

آنچه در این بند درخور توجه است این است که عمان، جریان شهادت حضرت علیاصغر (ع) را نیمهتمــام، رها میکند و به سـراغ واقعهٔ دیگری مــیرود. گویی شاعر تاب ادامهٔ شرح این داستان غمآلود را ندارد. او جریان را تا آنجا پیش میبرد که علی اصغر را بر سر دست نزد امام (ع)

می آورند و می گویند: «اگر به این طفل آبی نرسد باید دست از وی بشویی: آبیای لب تشنه باز آری به جو بو که آب رفته بازآری به جو شرط این آبت به زاری جستن است ورنداری، دست از وی شستن است (151/7-7)

عمان، در این بند از شبکهٔ معنایی و مراعات نظیر، در حوزهٔ بازی شطرنج و نرد برای به تصویر کشیدن این واقعه بهره مى برد. تركيباتى مانند: كيسه پردازى، حریف، شـش جهـت، کعبتیـن، داو و... در ترسیم هرچه زیباتر این واقعه کمک بسزایی به شاعر کردهاند: باز وقت کیسهپردازی بُوَد ای حریف این آخرین بازی بُوَد شش جهت در نرد عشق آن پری

شهادت حضرت على اصغر (ع) در منظومهٔ آتشـکده، در بند دهم بیان شده است. نیر در شرح ماجرای شهادت آن حضرت به پرتاب کردن خون علی اصغر (ع) توسط امام حسين (ع) به آسمان اشاره می کند:

می کند با مهرهٔ دل ششدری

(7-7)331

شه به بالا می فشاند آن خون پاک قطرهای زآن برنگشتی سوی خاک (XY/ET)

خونی که اگر یک قطره از آن بر زمین بریزد، طوفان نابودی و مرگ، جهان را فرا می گیرد:

قطرهای زین خون اگر ریزد به خاک گردد عالم گیر، طوفان هلاک  $(\lambda \lambda / 0 \lambda)$ 

نير، شهادت حضرت على اصغر (ع) و لبخند زدن او هنگام شهادت را رمز «حدیث کنز» میداند (٦). رمز پیمانی که امام حسین (ع) در روز الست (۷) با محبوب بسته است:

> رمز «کنتُ کنز» بودش سر به سر زير أن لبخند شيرين مُستَتر رمز خلق آدم و حوا ز گل وان سجود قدسیان پاکدل رمز بعث انبیای پرشکیب وان صبوری بر بلاهای حبیب

رمزهاي نامهٔ عهد الست که شهید عشق با محبوب بست (ov /AA -7.)

#### 🔾 حضرت زینب (س

عمان سامانی هفتادودو بیت از منظومهٔ خـود را به حضرت زینب (س) اختصاص داده است. حضور حضرت زینب (س) در گنجینه مربوط می شود به وداع امام حسین (ع) با آن حضرت. عمان در مقدمهٔ صحنهٔ وداع، با صفاتی این چنین حضرت زینب (س) را وصف می کند: «خاتون سراپردهٔ عظمت و کبریایی، ناموس ربانی، عصمت یزدانی» او زینب (س) را در تحمل بار محنت، کامل ترین، و واسطه و حامل وديعت ميخواند.

صاحب گنجینه، معتقد است زینب (س) زن، نه که مردآفرین روزگار است. او دختر جلال است و خواهر وقار: زن مگو مردآفرین روزگار زن مگو بنت الجلال، اخت الوقار

زن مگو خاک درش نقش جبین زن مگو دست خدا در آستین  $(17. /\lambda - 9)$ 

از نظر عمان، مهم، همت پیمودن راه است. زن یا مرد، فرقی ندارد. همت و غيرت لازم است تا به مقصد برسي. چه فرق می کند بر سر رهرو کلاه باشد یا

> همتی باید قدم در راه زن صاحب آن خواه مرد و خواه زن غیرتی باید به مقصد رهنورد خانهپرداز جهان، چه زن، چه مرد شرط راه آمد، نمودن قطع راه بر سر رهرو چه معجر، چه کلاه (171/17-10)

عمان در ادامه، با اشاره به مكالمهٔ عارفانه و عاشقانهٔ امام با خواهر، معتقد است، «زبان عشق، گوش عشق میخواهد.» جز زينب چه كسي مي تواند شأن و منزلت امام را درک کند و جز امام معصوم، چه کسی می تواند مقام زینب (س) را بشناسد و با او سخن بگوید؛ «گوش زینب را زبانی زینبے لازم است و صدای حسین را گوشی حسینی.»:

با زبان زینبی شاه آنچه گفت با حسینی گوش، زینب میشنفت با حسینی لب، هر آنچ او گفت راز شه به گوش زینبی بشنید باز گوش عشق، آری زبان خواهد ز عشق فهم عشق آری بیان خواهد ز عشق 

چون حسين (ع)، آيينهٔ وجود حضرت زینب (س) را قابل اسرار و مستعد تجلی میبیند، آفتابی در او میتاباند که به واسطهٔ آن طلعت، جسم چشمش بینا می شود. خواهر اما در ادامه، تاب این تجلی را ندارد؛ صورت حالش پریشانی می گیرد و بی تاب می شود. نزدیک است قالب تهی نماید. صیحهای میزند و بر خاک می افتد. امام او را در آغوش می کشد و از راه دل با او به گفتوگو مینشیند؛ گفتوگویی که عمان را در آن راه نیست. حضور زینب (س)، در آتشکدهٔ نیر، بسیار پررنگ تر است. از آن جمله است:

- لحظهٔ وداع امـام با اهل بیت. أن گاه که امام بعد از وداع با دختر خویش، رو به خواهر می کند و وصایایی چند با او در میان می گذارد.
- هنگام عزیمـت امام به حربگاه، آنجا کـه زینب (س)، امـام را تنها و بیمرکب میبیند، خود برای آن حضرت مرکب نبرد ميآورد: چون ندیدش کس که آرد مرکبش باره پیش آورد نالان زینبش (98/00)
- می گذارند، زینب (س) پابرهنه بهسوی میدان نبرد می تازد و عمربن سعد را مورد عتاب و خطاب قرار می دهد: بضعهٔ زهرا به صد فریاد و آه پابرهنه تاخت سوی حربگاه (177/70) غیرت الله نالهای چون رعد کرد با تعنت رو به پور سعد کرد... (177/77)

• زمانی که شمر، خنجر بر حنجر امام

• دستگیری از اسیران و نجات

بازماندگان نیمهسوخته در آتش، از جمله امام سجاد (ع):

زينب آن شمع شبستان حرم خویشتن میزد بر آتش دم به دم (m./17A)

• وداع با پیکر بیجان و خونین شهیدان در آخرین لحظههای حضور در

> زينب أن سرو گلستان بتول گفت نالان با دل تنگ و ملول دارم اندر بر دلی از درد پُر ساربان آهستهتر میران شتر (177/78 - 70)

- کوبیدن سر به محمل و جاری شدن خون از آن، آن زمان که ســر امام (ع)، از روی نیزه، لب به سخن می گشاید: ستر کبری، دختر شیر خدا چون شنید از نیزه آن شه را ندا باخت از دل طاقت آن رشک قمر موکنان بر چوب محمل کوفت سر (24/154-40)
- حضور در بارگاه ابن زیاد و جلوگیری از کشته شدن امام سجاد: خواست کشتن سید سجاد را قطب كون و علت ايجاد را گفت زینب: مهلا ای پور لئام بس ز خون عترت خيرالأنام (151/17-74) چیزی که در همـهٔ صحنههای حضور به روشنی قابل رویت است، رشادت، جانبازی و استواری حضرت زینب (س) دنباله مطلب در وبگاه نشریه



# تیرهشناسی تورانیان

دکتر پروین گلیزاده انسیهجهان تیغ

وروروبا مرسي وزلين

دانشجوی زبان و ادبیات فارسی دوره دکتری دانشگاه شهید چمران اهواز و دبیر ادبیات دبیرستانهای ماهشهر خوزستان

#### چکید

از آنجا که با توجه به شاهنامهٔ فردوسی، تورانیان از دشـمنان اصلی ایران محسـوب میشدند و طی جنگهایی ایـران را مورد تاختوتازهای خود قرار دادهانـد، برآنیم تا در این بررسـی بـه توضیحاتی دربـارهٔ آنهـا پرداخته و نشـان دهیم کـه اصل و ریشـهٔ تورانیان به کجا برمیگردد و حدومرز کشور ریشا، توران، تا کجا بوده است. آیا آنها با ایرانیان نژاد مشترک داشتهاند؟ چرا بنابر بعضی پندارها با ترکان برابر دانسته شدهاند و آیا پندار برابری آنها با ترکان درست است؟

کلیدواژهها: تیرهشناسی، تورانیان، ایرانیان، حماسه، ترکان

دلایلی که و از تورانیان را به واژهٔ توران در اصل، پهلوی و از تورانیان را به واژهٔ تور با *ان* نسبت ساخته شده. توران، نامی است جنگ با ایرانیان که قسمتی از سرزمینهای شمال شرقی ایران بدان نام خوانده شده و ساکنانش *تورانی* نامیده ایران تفاوت در مذهب می شوند.» (رضی، ۱۳٤۲: ۵۵)

و تمدن بوده محومرز سرزمین توران نظر نویسندگان و محققان همان است که در بالا گفتیم و در اینجا دو نظر را ذکر میکنیم.

«توران سـرزمینی اسـت بر آن سـوی آمو دریا (جیحون) یعنی ماوراءالنهر و آن به خوارزم متصل بوده و از طرف مشرق تا دریاچهٔ آرال امتداد داشته» (معین، ۱۳۷۱).

نام توران از اسم تور، پسر فریدون گرفته شده و بنابر سخن حکیم فردوسی، فریدون، جهان را میان سه پسر خود تقسیم کرد.

«توران یا تورین سرزمینی بود که فریدون به پسر مهتر خود، تور داد و آن ناحیت ترک و خزر و چین و ماچین بود. دانشمندان آلمانی، مارکوارت، مینویسد: خاک توران به مملکت خوارزم که در اوستا و کتب پهلوی آریاویچ نامیده شده متصل

بوده و از مشــرق جیحون به دریاچــهٔ آرال امتداد داشت.» (اوشیدری، ۱۳۷۱: ۲۲۳)

دربارهٔ نژاد تورانیان محققان بر این باورند که تورانیان و ایرانیان از یک نژادند ولی در بعضی موارد از قبیل تمدن و مذهب با هم اختلاف دارند. مارکوارت در ادامهٔ صحبت خود می گوید: «تورانیان آریایی نژاد بودند، جز اینکه از حیث تمدن پستتر بودند، زیرا ایرانیان شهرنشین شده و به کشاورزی و زراعت می پرداختند، حال آنکه تورانیان بیابان نورد و چادرنشین بودند.» و سپس دربارهٔ هجوم تورانیان به ایران توضیح می دهد و تفاوت تمدن های آن هارادلیل جنگها و تاختوتازهای تورانیان علیه ایرانیان ذکر می کند. بعد از آن می افزاید: «ایرانیان از اشوزرتشت می کند. بعد از آن می افزاید: «ایرانیان از اشوزرتشت را بنیرفتند و این مسئله تورانیان را بیشتر از قبل علیه آنها برانگیخت، ولی عدهای از تورانیان هم پیرو پیغمبر ایران بودند.» (همان)

همان طور که از سخنان بالا دریافت می شود، دلایلی که تورانیان را به جنگ با ایرانیان وادار کرده بیشتر تفاوت در مذهب و تمدن بوده است. تورانیان، که چادرنشین و بیابان نورد بودهاند، به انگیزهٔ دستیابی به زمین ها و مراتع بیشتر هراز گاهی به ایران حمله می کردند.

همانطور کـه گفتیم تور فرزنـد فریدون بود و آفرا*سیاب* از نوادگان تور بود.

«نخستین دشمنی میان ایرانیان و تورانیان نتیجهٔ آزاری است که از تور و سلم به ناحق به ایرج رسید و ســپس اعقاب تور، خاصه پشــنگ و افراسیاب با ایرانیان به جنگ پرداختند.» (صفا، ۱۳۸۹: ۲۱۱).

«شاهنامه در موضوع دوران افراسیاب هم از نظر کلی و هم در جزئیات مطالب، دنبالهرو *زامیادیشت* است که دوران جوانی افراسیاب را با شکوه توصیف می کند و می گوید که افراسیاب بعد از کشتن برادرش، *غریرث*، سیاهبخت می شود و فر کیانی از و جدا می شود

دنباله مطلب در وبگاه نشریه



کتاب سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ از جهت پرداختن به مسائل سیاسی روزگار خود بسیار حائز اهمیت است. در این مقاله دیدگاههای سیاسی زین العابدین مراغهای نویسندهٔ این کتاب، مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته و نیز نظـرگاه او دربارهٔ زنان و چگونگی آداب معاشرت با آنان و نیز ویژگیهای عصر مشروطه بیان شده است. همچنین تفاوت طنز عصر مشروطه با طنز قبل از آن مورد بحث قرار گرفته و نمونههایی از آثار مراغهای بهعنوان نویسندهای طنزپرداز که از طنز در بیان مسائل سیاسی، اجتماعی روز بهره برده، ذکر شده است.

كليدواژهها: زينالعابدين مراغهاي، ديدگاه سیاسی، طنز، زن، سیاحتنامهٔ ابراهیم بیگ

سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ اثر زین العابدین مراغهای (۱۳۲۸- ۱۲۵۵) آیینــهٔ تمام نمــای اوضاع ایران در اواخر قرن سیزدهم هجری است که با قلمی تند و بی پروا تحریر شده است. نویسنده، که تاجرزادهای میهن دوست و اصلاح طلب است، کتاب خود را در قالب یک رمان اجتماعی نوشته است. سیاحتنامهٔ ابراهیم بیگ صرف به منظور مخالف و انتقاد با حکومت اسـتبدادی قاجار و بینظمیهایی که در آن دوران حکمفرما بود نوشته شد.» (کشاورز، ۱۳۷۱: ۱۲۷) این کتاب در سه جلد کاملا جدا و مستقل به چاپ رسیده است. جلد اول، که «بلای تعصب او» نام دارد، داستان ابراهیمبیگ، فرزند یکی از تجار آذربایجان است که در مصر زندگی می کند و به عزم زيارت مشهد مقدس راهي ايران مي شود. مؤلف، مشاهدات این قهرمان از پریشانی و دربهدری مردم، سرگرم شدن آنان به کارهای بیهوده، رشوهخواری حکمرانان، غفلت دولت، بیقانونی و بیعدالتی و نفوذ سیاستهای استعماری، در ایران آن روزگار

را به زبانی ساده و مؤثر به رشتهٔ تحریر درآورده است. از این رو این اثر در روزگار خود سهم بزرگی در بیداری مردم داشته است. مراغهای در جلد دوم این کتاب از طریق تمثیل عشق ابراهیم و محبوبه، عشق به وطن را به خواننده القا می کند. او با عنوان کردن عشـق میان دو انسـان، به عشقی والاتر و مقدس تر می پردازد و اظهار می دارد که «سوای بر عشـق مجنون و لیلی و فرهاد و شیرین و محمود و ایاز، عشـق دیگری نیز هسـت و آن عشـق به وطن است. عشقی که چه بسیار کسان در راه آن جان فشانی کردهاند و هستی خود را طفیل هستی آن دانســتهاند.» (سیاحتنامه: ۵۵۳) در جلد سوم او به داستان خواب **عمر یوسف** و تعبیر آن، به شرح حال اهل جهنم می پردازد. «که در واقع یک نوع رسالة الغفران يا كمدى است، اما هم بهشت و هم دوزخ **سیاحتنامه** ایرانی است و ساکنان هر دو ایرانیاناند و از خلال آن آهنگ پرشکوه شادی و عـزای آنان، دمبـهدم فریاد دلخـراش زهرخند سیاسی، به گوش میرسد.» (آرینپور، ۱۳۷۲: ۳۱۰) سپس بخشی را به نام منتخبات شعرا آورده است. او پس از ذکر نام هر شـاعر بــه ترتیب الفبا چند **طنز همر اهاند**| بیتی از او را نقل می کند و در بعضی موارد پس از ذکر شعر شاعر، مختصری از زندگینامهٔ او را نیز می آورد. این امر بیانگر آشـنایی و علاقهمندی مراغهای با شعر و شاعری است.

اندیشهٔ سیاسی مراغهای در سیاحتنامه

عصر مراغهای مقارن با پادشاهی مظفرالدینشاه، مرگ او و روی کار آمدن ناصرالدینشاه است. در زمان او درخت مشروطه به ثمر مینشیند و دگر گونیهای اجتماعی و سیاسی بسیاری رخ میدهد. در این زمان، آزادی خواهان با مبارزات سیاسی، اجتماعی خود درصدد برقراری عدالت و قانون مند شدن کشورند و مراغهای با نوشتن

مراغهای در بیان اوضاع سیاسی توصيفاتبسيار زیبایی دارد که گُآه با چاشنی

سیاحتنامهٔ ابراهیم بیگ نقش مؤثری در بیداری مردم ایفا می کند. (کسروی، ۱۳۸۸) ۵۳)

او با دل سوزی تمام در آستانهٔ مشروطیت برای نجات ایرانیان از چنگال جهل و استبداد چارهاندیشی می کند و با بیان پریشانی و دربهدری مردم، سرگرم شدن آنها به کارهای بیهوده، رشوهخواری حکمرانان، غفلت دولت و بی قانونی و نفوذ سیاستهای استعماری سهم بزرگی در بیداری مردم دارد. مراغهای اندیشههای سیاسی خود را در سه محور وطن پرستی، سیاسی خود را در سه محور وطن پرستی، آزادیخواهی و قانون گرایی بیان می کند.

#### • وطن پرستی

«تاریخ و فرهنگ ایران زمینهٔ نشو و نمو فلسفهٔ ملی را فراهم میسازد و عواملی چون محیط طبیعی و جغرافیایی، وراثت، خانواده، حکومت و دین در خلق و خوی ملی مؤثر است.» (ر. ک، آدمیت، ۱۳۵۷)

وطنپرستی، که در غرب از آن به «ناسیونالیسم» تعبیر میشود، یکی از عمده ترین اندیشههای مراغهای است. او می گوید: «مراتب تعصب خانوادهٔ ما در در باب وطن پرستی در خطهٔ مصر ضرب المثل است. آرى ما خاك ايران را از جان گرامی تر میدانیم؛ زیرا که وطن مقدس ما، محل نشو و نمای گذشتگان ما و مدفن نیاکان ماست.» (سیاحتنامه: ۱۰۱) مراغـهای آرزوها و اندیشـههای ملی-میهنی خود را از زبان شخصیت داستانش ابراهیم بیگ بیان می کند. درجهٔ تعصب ملی ابراهیم تا حدی است که به خاطر لشکر کشی اسکندر به ایران و خراب کردن آبادهای کشور و آتش زدن شهر استخر هیچگاه نام اسکندریه را به زبان نمی آورد و اگر مجبور شود آن را بندر بر مصر می گوید. (ر. ک، همان: ۳٦) ابراهیم عاشق وطن است او از عشق ایران، که تا این حد مــورد بیحرمتی و ظلم و تعدی واقع شده، در بستر بیماری افتاده است و با مرگ دست و پنجه نرم می کند.

مراغهای از اینکه کشور بیصاحب مانده و برای آبادی آن هیچ اقدامی نمی کنند

افسوس می خورد و می گوید: «در ممالک ایران هرجامی نگری مردم تنبل و بی کارند که در هر گوشهای جوق جوق نشستهاند. (همان: ۱٤۱) او همهٔ اینها را میبیند و درمی یابد که ایرانش چگونه در حال نابودی است. مراغهای در کتاب خود نابودی است. مراغهای در کتاب خود بارها از لفظ غصه مرگ استفاده می کند. به بلوها از لفظ غصه مرگ استفاده می کند. به عصه مرگ شدم.» (همان: ۱۰۲) یا «هر اینه غصه مرگ می شدم.» (همان: ۱۰۲) یا «هر در واقع، این واژه ها نشان دهندهٔ احساس در واقع، این واژه ها نشان دهندهٔ احساس درونی او هستند که از دیدن نابودی معشوق خود، در حال غصه مرگ شدن است و بالاخره، ابراهیم هم غصه مرگ

مراغهای در بیان اوضاع سیاسی توصیفات بسیار زیبایی دارد که گاه با چاشنی طنز همراهاند. او اخلاق و عادتهای ناپسند ایرانیان را در قالب تابلوهای زنده و جاندار به تصویر می کشد و مورد ایراد و انتقاد قرار می دهد.

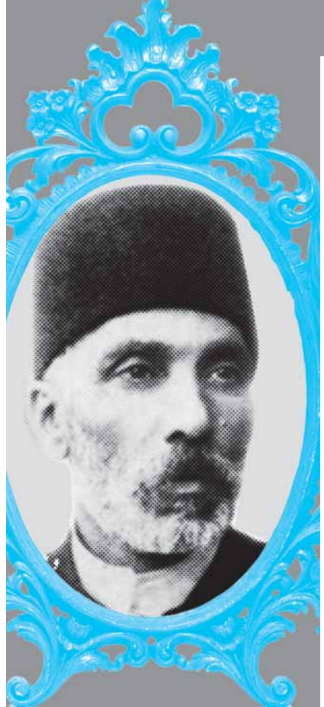
او در بیان اندیشههایش بسیار متعصب است. تفکر ملی گرایانهٔ افراطی او نشان از تعصب بیش از حدش درخصوص مسائل مربوط به وطن دارد. عشق مالیخولیایی او فکرش شده است. این تعصب بیجا چشم ابراهیم را بر حقایق بسته است و نمی گذارد مسائل و مشکلات را آن گونه که هست ببیند. او هر کسی را که از ایران بدگویمی کند، چه به حق و چه به ناحق، به بیغیرتی متهم مینماید.

توصیفات مراغهای نیز گاهی بسیار اغراق آمیز است؛ گرچه خود اذعان دارد که حقایق را آنچنان که هست نوشته است. او می گوید: «اگرچه غرض از نشر و طبیع سیاحتنامه در اول این بود که شاید قلم راست نگارم، بدون مبالغه و اغراق، از معایب وطن مقدس، از هزاران یکی را نوشته و یمکن منظور ارباب حل و عقد گشته...» (همان: ۳۰۶) اما با نگاهی به سیاحتنامه می توان دریافت که مراغهای در توصیفات خود از اغراق بسیار بهره جسته و اغراق و بزرگنمایی در هنگام

توصیف ممکن است نویسنده را از واقعیت دور سازد. از طرفی، چون این کتاب یک سیاحتنامهٔ خیالی است، در خیال از اغراق بسیار استفاده می شود. مراغهای نیز از این قاعده مستثنی نبوده و وقایع را بزرگتر از حقیقت واقع نشان داده است. پس «این کتاب از جهت تاریخی ارزش چندانی ندارد.» رآرین پور، ۱۳۷۲: ۳۱۰)

«ارزش سياحتنامه بيشتر از جهت انتقادی است که از اوضاع زمان خود دارد.» برای مثال، او از تشریفات بی حساب و کتابی که حاکمان و صاحب منصفان به راه انداختهاند، انتقاد می کند. نام بردن از شغلهایی چون پیشخدمت میرآخور، تفنگدارباشي، قهوهچي، قراشباشي و... نمایانگر تشریفات بی حد و حصری است که مردم ستمزدهٔ ایران میبایست پاسخ گوی آن باشند. مراغهای طرفدار سلطنت است و همیشه از شاه به نیکی یاد مى كند. اعتقاد او بر اين است كه افتخار ایرانیان به تاج و تخت است و ایرانیان تا جان در بدن دارند نباید یادشاهی را به جمهوری تبدیل کنند. مردم ایران خیاطزاده و کفاشزاده را بهعنوان رئیس انتخاب نخواهند کرد. پادشاهزاده باید یادشاه شود. (ر. ک، سیاحتنامه: ۷۲۰)

از فحوای کلام مراغهای می توان دریافت که او به موروثی بودن سلطنت و باورهای کهن گذشته معتقد است. او نژاد و خون را از مؤلفههای سلطنت میداند و تنها، به تواناییهای شخص بهعنوان عاملی برای اخذ سلطنت اعتقاد ندارد. در صورتی که یکی از دلایل ظلم و ستم شاهان همین موروثی بودن سلطنت در خاندان شاهی است. اگر نظام کشور براساس دموکراسی و جمهوری باشد، مردم خود شخصی را انتخاب می کنند که صلاحیت ادارهٔ امور را داشته باشد و چنان چه از او ظلم و ستم و یا کم کاری سر بزند، او را کنار می گذارند شخص دیگری را با رأی اکثریت مردم برمی گزینند. پس با توجه به اینکه مراغهای از استبداد و خودکامگی بیزار است و استبداد و خودکامگی در حکومتهای پادشاهی بیشتر است، قبول این مسئله با اندیشهٔ او منافات دارد.



به همین دلیل، مراغهای پس از نوشتن سیاحتنامه، کتاب خود را بدون ذکر نام مؤلف منتشر کرد.

ناظم الاسلام کرمانی در «تاریخ بیداری» می گوید: «زمانی که انجمن مخفى تشكيل شده بود؛ اعضاى انجمن سیاحتنامه را، که بیانگر حالات ایران و ایرانی بود، در مجلس قرائت می کردند». او یکی از دلایل خوانده شدن این کتاب را در این مجلس چنین بیان می کند: «اعضای انجمن جرئت شنیدن این گونه مذاکرات را نداشتند و از اینکه خبر به عين الدوله برسد، واهمه داشتند ولي خواندن سیاحتنامه مشکلی نداشت و اگر کسی بر آنها ایراد می گرفت که چرا مطالب چنین کتابی را که خواندن آن ممنوع شده، می خوانند می گفتند: ما برای اینکه ردی بر سخنان مراغهای بنویسیم و بعضى از مطالب آن را نقض كنيم آن را می خوانیم.» (کرمانی، ۱۳۸۸: ۱٦٥)

این مطالب نشان می دهد که در دوران مراغهای و پس از آن، چیزی به نام آزادی بیان وجود نداشته و جامعه سراسر خفقان و ظلمت بوده است. علت اصلی ویرانی مملکت و انحطاط اخلاق ملی نیز فقدان آزادی است.

دوران مراغهای، دوران گسترش سواد و طرح بنیانهای آموزشوپرورش نوین است. با گسترش سواد، روزنامه و روزنامهنگاری رونق مییابد. مراغهای که بعدنبال نوگرایی است، یکی از اهداف خود از نوشتن سیاحتنامه را با تحول حیات اجتماعی عنوان می کند. او سواد و روزنامه را با حیات فکری و اجتماعی مردم پیوند میدهد و از روزنامه به عنوان ابرای رسیدن به آزادی کمک

چنانچـه پیداست، در آن روزگار یکی از راههای بیان اندیشـه و عقاید و آگاهی بخشـیدن به مردم، روزنامه بوده است. روزنامهها در بیداری مردم نقش بسیار مهمی داشـتند. اشـعار ملی و وطنی که با طـرفداری از آزادی و بـه مخالفت با اسـتبداد به میدان آمدنـد و به انعکاس آرمانهای ملی و میهنـی میپرداختند،

### آزادیخواهی

رهایی خواستن و بنده نبودن یکی از ویژگی های مراغهای است. او با آنکه به نظام پادشاهی احترام می گذارد، به سمت دموکراسی و آزادی خواهی گرایش دارد. «دموکراسی یعنی حاکمیت مردم بر مردم، یعنی اقتدار تودهٔ مردم بر کلیهٔ زمینههای اجتماعی از قبیل اقتصاد، هنر، علم و …» (میبدی، ۱۳۵۱: ۷)

آزادی خواهی از مضامینی است که از زمان مشروطه وارد ادبیات ما شد. در روزگاری که ظلم و ستم وزرا و حکام از حد گذشته بود، مراغهای با نوشتن سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ ندای آزادی خواهی خود را به گوش همگان رساند و در این راه تلاش بسیار نمود. او با افشا کردن ظلم و ستم کارگزاران دولت پرده از کارهای آنان برداشت. این کتاب در بیداری مردم نقش مهمی ایفا کبرد. (ر. ک، کسروی، ۱۳۸۸: ۵۳) و مردم را به تأمل واداشت تا برای رهایی از ظلم حکام چارهای بیندیشند. مراغهای بهطور کلی آزادی را به دو بخش عمده تقسیم کند:

### ● آزادی از ستم بیگانگان و حکام داخلی ● آزادی بیان

درخصوص آزادی از ظلم و ستم بیگانگان و حکام داخلی می گوید: با وضع و اجرای قانون مشروطیت می توان به آزادی رسید و از ستم بیگانگان و حکام ظالم داخلی نجات یافت. او عدهای از وزرای بیانصاف و خائن را که کاری جز چاپیدن مردم ندارند و مانع رسیدن به آزادی هستند مورد نکوهش قرار می دهد و بیان می دارد که به جز آنها هیچکس منکر قانون مشروطیت نیست.

آزادی بیان و قلم آزادی دیگری است که مراغهای به آن اعتقاد دارد. در ایران آن روز، بزرگان مملکت این حق مسلم را از مردم دریغ می کردند و کسی جرئت بیان نظر و اندیشــهٔ خود را نداشت و چنانچه کســی به انتقاد از دولت و هیئت حاکمه میپرداخت، مورد مؤاخذه قرار می گرفت.

از طریق همین روزنامهها در اختیار مردم قرار می گرفتند.

در این دوره اگر روزنامهای از سوءرفتار امیری سخن می گفت و یا به افشای اعمال خاننان به ملت و مملکت می پرداخت، فوراً تعطیل می شد. زیرا غرضورزان قصد داشتند برای پوشاندن زشتی اعمال خود مردم را از خواندن روزنامه محروم کنند.

# مقايسة منطق الطير عطار و منطق الطير خاقاني

راضيهسلمانپور

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و علوم و قرآن و حدیث و مدرس مراکز پیشدانشگاهی فسا و شیراز

«منطق الطير» عطار و «منطق الطير» خاقانی از نظر وزن و بحر، قالب، بیان، پیرنگ، سبک، تعداد ابیات و آرایههای ادبی با هم متفاوتاند. ولی در بعضی موارد اشتراکاتی دارند. از جمله، سرایندگان هر دو در سـرودن شعرشان به «رسالةالطير» احمد غزالی نظر داشتهاند و عطار علاوه بر آن به رساله ابنسینا هم نظر داشته است. در هر دو اثر، مرغان در مجمعی جمع می شوند و هر کدام نقشی بازی می کند. تعداد مرغان در هر دو اثر متفاوت است. در منطق الطير خاقاني مرغان بسيار محدودند: فاخته، بلبل، قمری، ساری، صلصل (فاخته، کوکـو)، تیهو (پرندهای از دسته کبکها)، طوطی، هدهد. در حالی که مرغان در منطق الطیر عطار بسیار زیاد و بی شـمارند و عطار از آنهـا به «مرغان جهان» یاد می کند. البته از این همه مرغ، فقط سے مرغ بعد از طے مراحل زیاد به سيمرغ احديّت ميرسند. در هر دو اثر مرغان به سوی سیمرغ میروند و سیمرغ نمایشگر وحدت وجود است.

هر دوبه مدح پیامبر اکرم(ص) پرداخته اند و پیامبر(ص) را مصداق عالی ترین انسان

کامل، مراد و محبوب مطلق، هدف آفرینش میدانند؛ با این تفاوت که خاقانی در این قصیده بعد از توصیف صبح و ستایش کعبه به توصیـف پرندگان میپــردازد. تعدادی از پرندگان دربارهٔ بهترین گل سخن می گویند و سرانجام همه برای داوری به درگاه عنقا میروند. او بعد از توصیف همهٔ گلها، گل محمدی را بهعنوان بهترین گل برمىگزيند؛ بهدليل اينكه عرق پيامبر اكرم(ص) است و از اين طريق وارد مدح پیامبر (اکرم) میشود.

در منطق الطير عطار هستهٔ مركزي مسئلهٔ وحدت وجود است. سالک (مرغان) در راه سیر و سـلوک به رهبری پیر طریقت و راهشناسی به نام هدهد راه عرفان را طی مىكند. چراغ اين راه عشـق است نه عقل کـه راه پر از خطر و رهزن حواس و تعلقات دنیوی و تمایلات نفسانی است. منازل این راهبرحسب تقسيم عطار عبارتانداز:طلب، عشق، معرفت، استغنا، توحید، حیرت، فقر و فنا. سالكان (سيمرغ) بعداز طي اين مراحل و پشتسر گذاشتن سختیها و ناملایمات به سیمرغ می رسند؛ سیمرغی که در اصل خودشان هستند که همان کثرت در وحدت و وحدت در کثرت است.

كليدواژهها: منطقالطير، عطار، خاقانی، سیمرغ، سالک

عنوان منطق الطير عطار و خاقاني برگرفته از زبان مرغان از قرآن است که از ابتدا مورد نظر بسیاری از شاعران و اندیشمندان بوده است. چنان که استاد فروزانفر در این مورد چنین می گوید: این کتاب که عطار آن را گاهی منطقالطیر و زمانی «منطقالطیور» نامیده و دیگران عنوان «طیورنامه» هم بـه آن دادهاند از لحاظ لفظ و معنی در شمار دلکشترین کتابهایی است که از این جنس در زبان و ادبیات فارسی به جهانیان عرضه شده

مجموعـهای از لطایـف حکمی و نکات قرآنی و اشارات مصطفوی و عبارات اولیای حق که در بهترین قالب فارسی گنجانیده شده است. (شمیسا، ۱۳۷۳: ۲۹) چنان که در آخر منطق الطیر به این نام چنین اشاره کرده است:

ختم شد بر تو چو بر خورشید نور منطقالطير و مقامات طيور ایشان معتقد است که به دو دلیل عطار استدلال منطقی». (پورنامداریان، ۱۳۸۳:

منطق الطير عطار و خاقاني مشتركات و مفترقاتی دارد که بعضی از آنها در اینجا بیان میشود.

#### تفاوتها ١. قالب

منطق الطير عطار در قالب مثنوي و منطق الطير خاقاني در قالب قصيده در دو مطلع است. مطلع اول در توصیف صبح و كعبه است. اولين بيت مطلع اول چنين

### زد نفس سر به مهر صبح ملمّع نقاب خيمة روحانيان كرد معنبر طناب

مطلع دوم در توصیف بهار و مناظرهٔ پرندگان در مورد انتخاب بهترین گل که بــه همین دلیــل نام ایــن قصیده را منطق الطير ناميده اند و سرانجام، مدح

سيدضياءالدين سجادي مي گويد: «تخلص مطلع دوم به مناسب گل محمدی یا گل سرخ که مطلوب بلبل است، به مدح حضرت رسول اكرم، محمد مصطفى (ص) است.» (سجادی، ۱۳۷٤: ۱٤۷۱)

اولین بیت مطلع دوم چنین است: رخش به هرّا بتاخت بر سر صفر آفتاب رفت به چرب آخوری گنج روان در رکاب (ديوان: ۲۳۹)

#### ۲. وزن و بحر

پیامبر (ص) است.

منطق الطير عطار بر وزن «فاعلاتن فاعلاتن فاعلات» و در «بحر رمل مسدس مقصور» و منطق الطير خاقاني بر وزن «مفتعلن مفتعلان فاعلان» در «بحر منسـرح مثمن موقوف» و در وزن دوری است.

#### ۳. تعداد ابیات

نخستین تفاوتی که بین منطق الطیر عطار و منطق الطير خاقاني به چشم مىخـورد، كميـت و حجم آنهاسـت. منطق الطير خاقاني ٦٥ بيت است؛ در «منطق الطير» را بهجاي «منطق الطيور» برگزیده است:

١. زيـرا اين اصطـلاح به همين صورت در قرآن مجید آمده است؛ یعنی «منطق الطير» گرفته شده از آيهٔ «و ورث سليمان داود و قال يا ايهاالناس علمنا منطق الطير واوتينا من كل شيء ان هذا لهوالفضل المبين» (نمل/١٦)

٢. منطق الطير نيز به معنى زبان پرندگان است؛ زیرا «طیر» ج «طائر» است. (شمیسا، ۱۳۷۳: ۸)

به گفته استاد شفیعی کدکنی یکی از قدیمی ترین متونی که در آن به مسئله زبان مرغان و کشف رمز آوازهای ایشان برداخته است، کتاب «الفصول» عبدالوهاب بن محمد (قرن چهارم) است که از علمای کرامی خراسان در نیمه قرن چهارم بوده است. ابوبکر عتیق سوریانی یا سـورآبادی (قرن پنجـم) همان کتاب عبدالوهاب ابن محمد است.

«به لحاظ تاریخی، رسالةالطیر ابنسینا (۲۸ – ۳۷۰) باید از قدیمی ترین متون موجـود در حـوزهٔ سـفر مرغان باشـد. سهروردی این کتاب را ترجمه کرده است.» (شفیعی کدکنی، ۱۳۸۳: ۲۲-

بعد از ابن سينا، امام محمد غزالي (و: ۵۰۵) سفر روحانی را بهصورت داستان مرغانی که به جست وجوی عنقا آغاز می کنند، به عربی به رشته تحریر در آورده است. برادرش، احمد غزالی، آن را ترجمه کرده و عطار به آن نظر داشته است. بعد از رسالةالطيور نجمالدين رازي است (و: ٦٥٤) که ظاهرا در سال ٥٩٠ نوشته شده است. (پورنامداریان، ۱۳۸۳: ۱۵ ٤– ۲۲۳) «در رسالةالطيرها نيز نفوس مستعد به صــورت پرندگانی ظاهر میشــوند که با پـرواز خود موانع سـفر را یکی پس از دیگری طی می کنند تا به اصل و پادشاه خویش بپیوندند. این پیوند پس از ریاضت و ترک حواس صورت می گیرد و در حالتی میان خواب و بیداری، یا مرگ ارادی و معرفت عرفانی نیز از طریق کشف و شهود به دست می آید و نه از طریق آگاهی و

حالى كه تعداد ابيات منطق الطير عطار را ٤٣٠٠ تا ٤٦٠٠ نقل كردهاند ولي نسخه صادق گوهرین مشتمل بر ٤٦٩٦ بیت و بیشتر حجم آن حکایات و تمثیل است. به گفتهٔ سیروس شمیسا، «از نظر داستانی مى توان آن را به سـه بخش تقسيم كرد: بخش اول داستان اصلى منطق الطير، بخش دوم داستان معروف شیخ صنعان و بخش سوم حکایات کوتاهی که در تمام کتاب پراکنده است. (شمیسا، ۱۳۷۶: ۱۹۸) در بین داستانهای فرعی که در منطق الطير آمده اند، طولاني ترين و مفصل ترین داستان، داستان شیخ صنعان است که با این بیت شروع می شود: شیخ صنعان پیر عهد خویش بود در کمالش هرچه گویم بیش بود

به گفتهٔ عبدالحسین زرین کوب، «داستان شیخ صنعان لطف و سوزی خاص دارد که این شیخ به قول عطار پیر وقت خویش بوده و مریدان بسیار داشته است. از قضای بد عاشق دختر ترسایی میشود و به تبع او زنار میبندد ولى سـرانجام، عاقبت به خير مىشـود. این داستان، یک داستان رمزی است و سرگذشت روح پاکی است که از دنیای جان به عالم ماده می آید، و در آنجا گرفتار دام تعلقات می گردد و به همه چیز آلوده می شود و اصل خود را فراموش می کند. اما سرانجام جذبهٔ غیبی او را درمی یابد و او را به مقر علوی و دنیای پاکی میبرد و نجات می دهد.» (زرین کوب، ۱۳٦۲: ۱۷۵) جلال الدين همايي مي گويد: «شيخ صنعان در این منظومه شیخ عبدالرزاق صنعانی است که داستان او تقریبا همین طـور کـه در منطق الطیـر عطار آمده در کتاب نحفةالملوک امام محمد غزالی مسطور است و اطلاع ما از این کتاب مرهون نسخ عکسی است که مجتبی مینوی از کتابخانههای ترکیه برای کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران عکس برداری کردند.

### دنیاله مطلب در وبگاه نشریه

# بررسي تطبيقي تأثير كليم **کاشانی و صائب تبریزی** در فرهنگ و ادبیات اسلامی و هند

حميدرضا شمس آبادي

کارشناس ارشد تاریخ، فرهنگ و تمدن ملل اسلامی و دبیر ادبیات دبیرستانهای یزد

در سدهٔ یازدهـم هجـری/ هفدهـم میلادی، شاهد ظهور دو ستارهٔ تابناک در آسمان شعر و ادب پارسی هستیم: **کلیم کاشانی** و **صائب تبریزی**. زندگانی این هر دو شاعر دو نیمه دارد: نیمهای در ایران دورهٔ صفوی و نیمهای در هندوستان عصر مغولان كبير يا گوركانيان. فاصلهٔ سنى طالبانی کلیم و صائبای حکیم، حدود ربع قرن (بیست و شش سال) است اما هر دو از پر کارترین و مشهورترین نمایندگان سبک هندی یا اصفهانی هستند. بی اعتنایی شاهان صفوی به شعر و مدح شاعران و استقبال شاهان گورکانی، موجبات هجرت این قبیل شاعران را به سرزمین هند فراهم آورد.

آفرینـش معانـی و مضامیـن، خیال پردازی های پیچیده، به کارگیری كنايههاي ظريف، تشبيهات دقيق و... از ویژگیهای اشعار این دو گویندهٔ بزرگ است. نقش آنان در به اوج رساندن سبک هندی-اصفهانی و رونق بخشیدن فرهنگ و ادبیات اسلامی- ایرانی و نیز تحت تأثیر قرار دادن مردم زمانه و حتى پادشاهان هر دو سلسله، بسیار مؤثر بوده است. اعطاى القابي چون «ملك الشعرايي» به کلیم و «مستعدخان» به صائب از جمله شواهدی است که جایگاه و تأثیر آن دو سراینده را ممتاز می کند.

مسئله اساسی پژوهش حاضر، بررسی نقـش کلیم کاشـانی و صائـب تبریزی در گسترش و تثبیت فرهنگ و ادب اسلامی- فارسی در ایران و هند است. نگارنده کوشیده است با ذکر نمونههایی از

اشعار ایشان، به جمعبندی شایستهای در حوزهٔ ادبیات تطبیقی دست یابد.

**کلیدواژهها:** صفویان، گورکانیان، فرهنگ و ادبیات اسلامی- ایرانی، سبک هندی (اصفهانی)، کلیم کاشانی و صائب تبريزي

پژوهشهای تطبیقی از جمله شاخههای معرفت علمی اسـت کـه در آنها تلاقی تفکرات و جریان های علمی، فرهنگی، تمدنی، اخلاقی، هنری و... در زبانها و زمان های مختلف و روابط گوناگون علمی، فکری، تمدنی و... موضوعات، افراد و... بررسی میشود. از میان پژوهشهای مذكور، اهميت ادبيات تطبيقي بدان جهت است که از سرچشمههای جریانهای فکری، فرهنگی و هنری ادبیات ملی پرده برمیدارد؛ زیرا هـر جریان ادبی در آغاز، با ادبیات جهانی برخورد دارد و در جهتدهـی آگاهی انسـانی یا قومی مساعدت مي ورزد. البته اين اهميت، تنها به بررسی سـبکهای فکری و گونههای ادبی و مسائل انسانی در زمینهٔ خاصی محدود نمیشـود بلکـه از تأثیر پذیری شاعران و نویسندگان از ادبیات جهانی نيز پرده برمي دارد. نكتهٔ مهم اين است که فایده و حوزهٔ کارکرد پژوهشهای تطبیقی باید مشخص باشد. پژوهش پیش رو که مقایسهای تطبیقی در زمینهٔ جغرافیای تاریخی سبکی خاص از ادبیات و شعر (سبک هندی-اصفهانی) است، در حوزههای زیر صورت می گیرد: ۱. عوامل

انتقال تأثيرات مختلف از ادبيات ملتى به

ملت دیگر. عامل این انتقال، نویسندگان،

شعرا و کتابها هستند.

۲. بررسی سبکهای ادبی، مانند؛ سبک خراسانی، عراقی، هندی و... (سبکهای شعر فارسی) و نیز همانند؛ کلاسیک، رمانتیک، سوررئالیسـم و... (سـبکهای ادبی و اروپایی)

۳. بررسی گونههای ادبی، مثل؛ حماسه، نمایشـنامه، قصه به زبان حیوانات، تاریخ

٤. بررسي موضوعات ادبي، همچون؛ آداب صحبت، تأثير تربيت، سيرت پادشاهان و…

٥. بررسي منابع، مصادر، مأخذ و مراجع نویسندگان

٦. بررسي جريانهاي فکري، فرهنگي

۷. تأثیرات و تأثرات اقالیم جغرافیایی

در ادبیات تطبیقی بیش از هر چیز مى توان به نقاط وحدت انديشــهٔ بشــرى پی برد که چگونه اندیشــهای در نقطهای از جهان توسط اندیشمندی، ادیبی و یا شاعری مطرح می شـود و در نقطهٔ دیگر همان اندیشه به گونهای دیگر مجال بروز می یابد. گاهی این وام گیری و تأثیر پذیری از حـد تأثیرپذیـری فراتر مـیرود و در شاعر و نویسندهٔ متأخر، شخصیت خود را آشکارا مطرح می کند.

با توجه به آنچه یادآوری شد، نوشتهٔ حاضر - البته با رعايت اصل مهم «اختصار و ایجاز»- به بررسی مقایسهای و یا تطبیقی دو شاعر معروف سبک هندی یا همان سبک اصفهانی میپردازد تا تأثیر آن دو شـخصیت را در ترویـج و اشـاعهٔ

ادبیات و فرهنگ ایرانی - اسلامی در دو مملکت بزرگ پهناور ایران زمان صفوی و هند زمان گور کانی مشخص کند.

از دوران باستان، انگیزهٔ وطن پرستی و برتری طلبی سبب شد تا ملتها وطن خود را مرکز جهان بدانند. یونانیان کوه المپ، مصريان شهر تب (Teb) و چينيان و بابلیان و هندیان نیز هر یک کشور خود را مركز عالم مىشمردند. كهن ترين نقشة جهان از زمان فرمانروایی بابلیان باقی مانده است. این نقشه، که در حدود چهار هزار سال پیش بر روی لوحی گلین رسم شده است، کشورگشاییهای سارگن، یادشاه اکـد، (۲۳۰۰ ق. م) را نشان ميدهدا.

تفاخر به قبیله و انساب و آثار و مآثر که حکایت از تفوق نژاد و قوام گرایی داشت، در زمینهٔ تاریخنگاری نیز بروز می یافت. چنان که؛ دینــوری<sup>۲</sup> وقتی میخواسـت نقش ایران و عراق را در تاریخ نشان دهد، دورهٔ ساسانی و عباسی را برای این کار برگزید. بلاذری $^{7}$  اشرافیت و سیادت عرب را مدنظر داشت.

خطیب بغدادی ٔ می خواست اهمیت جهانی «بغداد» را از نظر فرهنگی و سیاسی نشان دهد. مورخانی چون هرودوت° و توسیدید<sup>٦</sup> و پروکوپیوس<sup>۷</sup> نیز جانب یونان را فراموش نمی کردند.

این حس ملیت پرستی و مذهب خواهی در تقسیمبندی مکاتب جغرافیانویسان نیز تأثير گذاشته است.

بطلمیوس در آتن و اسکندریه تدریس می کـرد. مهم تریـن اثر وی کتـاب اول منظومهٔ ریاضی یا المجسطی ۱ است. او زمین را مرکز جهان میدانست و برای بیان حرکات اجرام سماوی تعداد زیادی دوایر یا افلاک غیر متحدالمرکز تصور کرده بود. جالب آنکه این فکر و تصور ظاهرا تا حدی (در آغاز توجه مسلمانان به علوم) قابل قبول به نظر می رسید ولی بعدها که منجمان مسلمان با کوشش و تلاش بسیار به نارساییهای آن پی بردند، در اصلاح آن کوشیدند.

رد یای اعتقاد حبّالوطن و حبّالدّین در دستهبندی آثار جغرافیایی قرن سوم

و چهارم هجری قمری نیز کاملاً مشهود است: آثار جغرافیایی مکتب عراقی <sup>۹</sup> و آثار جغرافيايي مكتب بلخيي ١٠٠ جغرافيادانان مکتب عراقی خود به دو گروه تقسیم مىشوند:

الف. گروهیی که بغداد را در مرز جهان به شمار آوردهاند؛ مانند یعقوبی (م. ۲۸۲) مؤلف «البلدان».

ب. گروهی که اغلب مکه را مرکز جهان شمر دهاند؛ مانند ابن رسته (م. ۲۹۰) مؤلف «الاعلاق النفيسه».

براستی چه کسی به درستی میداند؛ تاریخ و جغرافیای دقیق میلاد، شهرت و وفات و موطن هر یک از بزرگان عرصـهٔ علم و فرهنگ و ادب چیسـت و كجاست؟ اين همه اختلاف و تشتت آرا و عدم قطعیت نتایج در تشخیص مسکن، مذهب و مدفن اندیشمندان تاریخساز و فرهنگ پرور، نشانهٔ چیست؟ فارغ از هرگونه حـرف و تعارف و بدون هیے جانبداری خاصی باید اذعان نمود که اگرچه وقوف بر جزئیات یک موضوع، دقت نظر و موشکافی نویسنده را میرساند و تکریم و تحسین بهره گیران را در پی دارد، هیچ از خود پرسـيدهايم كه پاسخ اين سؤالات كدام گره اساسی را در فرهنگ و تمدن بشری گشوده است؟ واژگانی چون «حدس»، «احتمال»، «گمان» یا عباراتی چون؛ «به نظر میرسد» «چنان که گفتهاند» «فکر می کنم» و ... در مورد شخصیت، زندگانی و آثاریک فرد ارجمند، خود بیانگر حلقهٔ مفقودهای است! آری، سـخن بر سـر این اسـت که انتساب و ستایش شیفتهوار و ناخود آگاه در مورد مولد، موطن، مدفن انبياء و اولياي الهي (ع)، بزرگان دینی، دانشمندان، شعرا و هنرمندان گرانمایهای که با تأثیر خود عالمی را تغییر دادهاند. مشاهیری چـون مولوی، سـعدی، حافـظ، بوعلی سينا، خواجه نصير، سيدجمال الدين اسدآبادی، کلیم کاشانی، صائب تبریزی و...، نــه بر میراث کهن فرهنگ و هنر ما چیــزی میافزاید و نه گرهــی از کار ما

می گشاید بلکه پافشاری بر آن، تعصبات «شـهرمداری» و «مسلک، مکتـب و مذهب گرایی» در بین ما را نیز تشدید مى كند. بهتر أن است كه اصول را فدای فروع نکنیـم و آگاهانه بخوانیم و بسنجيم تا در تشخيص صحيح، دقيق و منطقى سره از ناسره توانا شويم. اصلاً چه تفاوتی می کند که کلیم کاشانی یا همدانی، اصفهانی یا شیرازی و... و یا صائب تبریزی یا غیر تبریزی و یا حتے، هندی؟ تعلق به این شهر یا آن شهر و مربوط به فلان مذهب یا بهمان مسلک؟ در خاک این کشــور چشم به جهان گشوده یا در تربت آن ولایت و ایالت زیر خاک مدفون است؟ از نسل اتراک است یا اعراب، از قوم الوار است یا افراس، از نژاد اکراد است یا اغیار؟ آنچـه باید مورد توجـه و تعمق همگان باشد، این است که این گونه اشخاص برجسته و خوشفکر و تأثیر گذار، آثار و مآثرشان متعلق به همهٔ بشریت است. مگر نه این است که خود این مفاخر و مشاهیر نیز در جاهای مختلف آثارشان، به عمد، مشخصات خود را بهطور دقیق معین ننمودهاند تا تعلق خود را به همهٔ جهان بشری اثبات نمایند؟ برای مثال، کلیم کاشانی خود در بیتی این چنین تصریح کرده است:

# من ز دیار سخنم چون

#### نه همدانی و نه کاشانی ام

و صائب تبریزی نیــز در جایی، تلویحا این گونه روشن نموده است:

جای من خالیست در وحشت سرای آب

بعد از این صائب سراغ از گوشهٔ دل کن

به هر صورت، «شعر» آیینهٔ تمام نمای جوانب و ابعاد گوناگون شاعر است. پس صرف نظر از همهٔ هیاهـوی کم اهمیت چون تاریخ ولادت، رحلت، مـأوا و مزار کلیم کاشانی و صائب تبریزی باید گفت، شنید و نوشت: «شعر طالبای کلیم و صائبای حکیم»

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# خودشناسی و خودباوری در اشعار اقبال لاهوری زمانه با تو نسازد، تو با زمانه ستیز

محمدكلصنملو دبیر دبیرستانها و مدرس دانشگاه پیامنور خوی

> دیگران میباشد. او غیــر از خدا به «من غایی» دیگری عقیده ندارد. حال آنکه من مطلق فيخته، خدا نيست بلكه فعاليتي ناخوداً گاه ٔ یا من محض است.

اقبال در همه نوشـتهها و اشعار خویش مسلمانان را به بینیازی از دیگران دعوت می کند و فقر در اصطلاح شناسی او نمادی است از تمامی صفاتی که قرآن برای یک مسلمان واقعی ذکر می کند؛ صفاتی که در زندگی صحابه واقعیت یافتهاند.

كليدواژهها: خودشناسي، خودباوري، بینیازی، جهد و کوشش، نواندیشی دینی اقبال از همان دوران تحصيلات ابتدايي شـروع به سرودن شـعر کرد. استعداد او زبانزد عــام و خاص بود و اعتماد به نفس عجیبی داشت. در میان داستانهایی که از دوران کودکی او نقل کردهاند، این لطیفه جالب است: «در ظرف مدت کوتاهی چند مرتبه اتفاق افتاد که به دلایلی در ورود به دبستان تأخیر م*ی ک*رد. با توجه به تکرار این امر، معلم به او اعتراض کرد و گفت: اقبال، چرا این همه دیر به دبستان میآییی؟ و او در جواب با خونسـردی و متانـت خاصی گفت: اقبال همیشـه دیر می آید!» (سروش، ۱۳۸۱: ۳۰)

اگر بیشتر اندیشمندان حافظ را صاحب «مکتب رندی» دانستهاند، اقبال را نیز طراح «مکتب خودی» شـناختهاند. او در شعرش «خود» را می جوید. در عصری که دچار بحران خودآگاهی است او چشم 🎹 بیدار زمانهٔ ماسـت و هویت ترک خوردهٔ انسان پریشان را ترمیم می کند.

هر که از بند خودی وارست، مرد هر که با بیگانگان پیوست، مرد آنچه تو با خویش کردی، کس نکرد روح پاک مصطفی آمد به درد

(پس چه باید کرد: ٤٠٨)

خودی مفهومی است که محور تفکرات اقبال را شـکل میدهـد و میتوان آن را تا حدودی با تعریفی که از «نفس» شده است نزدیک دانست. انسان به عمل وجدانش آگاهی دارد؛ بنابراین او نه فقط دارای وجدان است، بلکه وجدانی دارد و خودآگاهی و خودشناسی نیز از امتیازات اوست و همین خودشناسی و خودآگاهی است که اقبال آن را به عنوان «خودی» توصیف می کند. اقبال اغلب خودی را به حیات تعبیر می کند. مشخصات مرکزی و اصلی خودی «عشق» است و فقط بهوسیلهٔ عشق اسـت که «خودی» تمام موجودیتهایـش را جلوه میدهد و خود را به کمال میرساند.

> نقطهٔ نوری که نام او خودی است زیر خاک ما شرار زندگی است از محبت میشود پاینده تر زندەتر، سوزندەتر، تابندەتر فطرت او آتش اندوزد ز عشق عالم افروزی بیاموزد ز عشق

(اسرارخودی: ۹۳)

خودی بـرای ارضـای این انگیـزه در جستوجوی مقصدی زیبا یا هدفی کامل است و هر وقت مقصود یا هدفی ظاهر شـود که به نظر او زیبا باشـد، از ته دل



است. اندیشهٔ اقبال نه کاملا متأثر از افکار فلاسفهٔ غربی نظیر، نیچـه۱، فیخته۲ و برگسـون ٔ اسـت و نه به طور کلی تحت تأثير آراء انديشمندان شرقي نظير مولوی، ابن عربی، عبدالکریم جبلی و

کـه آزاد و آباد باشـد. او آوازه گر بیداری، خودگری و خودنگری است و شکایت و گله از روزگار را دوست ندارد. در شعر خود مي گويد:

بهدست و پای خود زنجیر تقدیر مزن چراکه راهی بس فراخ و روشــن در پیش داری و اگر باوری نداری قیام کن و تلاش كن تا ببيني:

به پای خود مزن زنجیر تقدیر ته این گنبد گردان رهی نیست اگر باور نداری، خیز و دریاب که چون پا واکنی جولانگهی نیست (پیام مشرق: ۲۰۲)

با این همه، او بیشتر اوقات شریف خود را در خدمت وکالت افراد محروم در محاکم می گذراند و از حقوق مسلمانان مستضعف در مجامع ملی و بینالمللی دفاع می کرد. به روشنگری جوانان و دختران دانشگاهی و نسل تحصیل کرده می پرداخت و در کنفرانسهای دانشگاهی وبين المللي سخنراني مي كرد.

اقبال همیشه می گفت که انسان واقعی باید پیوسته در طلب آرمان های انسانی باشد که پویایی و تلاش سرلوحهٔ آن است. او در خاطرات خود می گوید زمانی که در اروپا مشغول تحصیل بودم روزی در اتاقم ضمن مطالعهٔ مثنوی به این بیت

> یار دارد دوست این دیوانگی کوشش بیهوده به از خفتگی

(دفتر اول مثنوی: ۹۱)

ناگهان چنان منقلب شدم و فریاد کشــیدم که همســایهام آمد و گفت: چه اتفاقی افتاده؟ چرا فریاد می کشی؟ شعر را برایش ترجمه کردم و گفتم: آرزو و امیدم این است که مردم شرق و مسلمانان، که این همه به تنآسایی خـو کردهاند، این چنین فکر کنند. چرا ما با داشتن متفكران و معلماني همچون مولانا بايد روز گاری چنین تأسفآور داشته باشیم؟ اقبال عامل تمام بدبختىهاى مسلمانان را در خودشان می داند و معتقد است آنان به علت فاصله گرفتن از قوانین ناب قرآنی آن را دوست می دارد و با کمال جسارت برای بهدست آوردن آن تلاش می کند و به نتایج آن اعتنایی ندارد.

به این طریق، خودی کلید نیروهای نهفته است و همهٔ نیرویش را به کار می اندازد تا بتواند بر تمام موانع و مشکلات غالب شود و به هدفش برسد.

از طرفی خواستن و داشتن شوق، «خـودی را دائمـا به تـلاش وامیدارد و این خواستن و آرزو داشتن مانند بی تابی است در دریای خودی.» (گلشن راز جدید:

اقبال در مورد اهمیت خودشناسی و رابطهٔ آن با خداشناسی می گوید تردیدی نیست که عشق، پرستش و شناختن خدا موضوعاتی هستند که در دین و فلسفهٔ دینی مشترک میباشـند، ولی اینکه به مردم تعلیم داده شود که انسان میتواند چندان تعالی یابد که پیامبران و فرشتگان و حتى خود خدا را هم «صيد» يا «شكار» کند، بسیار عجیب مینماید. در اینکه هدف انسان در زندگی باید خداطلبی باشد شکی نیست ولی اقبال نظر مردم را برمی گرداند و می گوید بهتر آن است که فرد پیش از آنکه به جستوجوی خدا برآید، خـود را بجوید؛ زیرا «خدا خودش هم در پی یافتن انسان است.» در بیتی مي گويد:

به آدمی نرسیدی خدا چه میجویی ز خود گریخته ئی، آشنا چه میجویی (خدا در تصور اقبال: ۵۳)

او زندگی واقعی را در جهد و کوشـش می داند نه در استحقاق، و اصرار دارد که زندگی جهد است استحقاق نیست جز به علم انفس و آفاق نیست.

(بندگینامه: ۱۹۰)

تخت جم و دارا سر راهی نفروشند این کو گران است به کاهی نفروشند

(زبور عجم: ٦٩)

علت آنکه اقبال به شـرق و غرب «نه» می گفت این بود که به تکامل اعتقاد داشت و تکامل در تضاد صورت می گیرد نه در توافق و سـکوت. او همیشه آرزوی یک جامعهٔ متکامل را داشت؛ جامعهای

حتى از عنايات الهي دور افتادهاند: خدا آن ملتی را سروری داد که تقدیرش بهدست خویش بنوشت به آن ملت سر و کاری ندارد که دهقانش برای دیگران کشت

(ارمغان حجاز: ٤٥٥) اغلب چنین می پندارند که فلسفهٔ علامه اقبال، که به «فسلفهٔ خودی» شهرت یافته، آمیزهای است از عقاید هگل دربارهٔ ايدهآليسم، نظرات فيخته دربارهٔ «من»، عقاید مک تاکارت و سراحمد هندی در زمینهٔ استقلال «من دانی» در برابر «من عالی»، عقیدهٔ نیچه در مورد ابر انسان، عرفان مولـوی و بالاخـره دیدگاهی که قرآن دربارهٔ جاودانگی «من» آدمی بیان مى دارد. (اقبال با چهارده روایت: ۲۷)

شاید در شکل گیری فلسفهٔ خودی اقبال، خداوندگار عرفان و اندیشـه جلال الدین محمد بلخى بىتأثير نبوده است؛ چراكه مولانا، عالمانی را که خودآگاهی را ارج نمینهادند همواره مذمت می کرد: (شادروان، ۱۳۷۹: ۸۸)

> صدهزاران فصل داند از علوم جان خود را مینداند آن ظلوم قیمت هر کاله میدانی که چیست قیمت خود را ندانی، احمقی است

(دفتر سوم شرح مثنوی، صص ۱۷۰– ۱٦٧)

اشارهٔ مولانا نیز در این شعر به بعضی از انسانهایی است که تمام عمرشان را در علوم نظری صرف کرده ولی در شناخت خود عاجز ماندهاند.

اقبال برداشتهای فراوانی از شیوهٔ مولانا کرده است. بهجز «گلشن راز جدید» که استقبال گونهای از شیخ محمود شبستری است، دیگر آثار او از عطر دل انگیز افکار مولانا نشئت گرفته و رنگ و کلام او را در خود پذیرفته است.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه



# تحليل محتوايي شعر معاصر فارسي در کتابهای ادبیات فارسی

دورهٔ متوسطه بعد از انقلاب اسلامی،

از منظر فرهنگ ایرانی-اسلامی

عضو هیئت علمی دانشگاه رازی کرمانشاه ليلا شمشيري

دكتر الياس نورايي

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیرستانهای کرمانشاه

کتابهای درسی در نظامهای آموزشی متمركـز مهم تريـن وسـيلهٔ آموزشاند و محتوای آنها در انتقال و آموزش دانش و فرهنگ نقش مهمی دارد. در نظام آموزشی ایران، مادهٔ درسـی زبان و ادبیات فارسـی در برنامههای درسی جایگاه ویژهای دارد و سـهم قابل توجهی از برنامههای درسی مقاطع مختلف تحصيلي رابه خود اختصاص میدهد. بنابراین، کتابهای درسی، که بهمنظور آموزش زبان و ادبیات فارسی به دانش آموزان مقاطع مختلف تدوين و تأليف شدهاند، اهمیت خاصی دارند.

ارزیابی و بررسی محتوای کتابهای مذکور بهدلیل نقش مهمی که در انتقال فرهنگ ایرانی- اسلامی به دانشآموزان دارند، از مسائل پژوهشی بسیار مهم است که متأسفانه مورد توجه پژوهشگران قرار نگرفته است. مسئلهٔ اصلی پژوهش حاضر پاسخ به این سؤالها بوده است:

١. شعر معاصر فارسي، بهعنوان يكي از مؤلفههای مهم فرهنگ ایرانی، تا چه میزان در تدوین و تألیف کتابهای درسی ادبيات فارسى مقطع متوسطه بعداز انقلاب اسلامی مورد توجه بوده است؟

۲. مؤلفههای فرهنگ ایرانی- اسلامی به چه میزان و چگونه در اشعار معاصر موجود در کتابهای مذکور مطرح شدهاند؟

روش اجــرای این پژوهش براســاس فن تحلیل محتوا بوده است. یافتههای این يژوهش حاكي از آن است كه:

۱. در تألیف و تدوین کتابهای درسی ادبيات فارسى مقطع متوسطه بعداز انقلاب اسلامی، از شعر معاصر فارسی به میزان

مطلوبی استفاده شده، بیشترین تأکید مؤلفان کتابهای درسیی بر شعر سنتی معاصــر بوده و از شــعر نــو در تأليف اين کتابها به میزان کم بهره گرفته شده است. ۲. شعرهای معاصر موجود در کتابهای مذکور در انعکاس مؤلفههای فرهنگ ایرانی – اسلامی چندان موفق عمل نکردهاند. در این اشعار بيشتر تأكيدبر جنبة اسلامي فرهنگ ایرانی- اسلامی است و از جنبهٔ دیگر آن غفلت شده است.

**کلیدواژهها**: کتابهای درسی ادبیات فارسی، مقطع متوسطه، فرهنگ ایرانی-اسلامی، شعر معاصر فارسی و تحلیل محتوا

#### مقدمه

در نظام آموزشی ایران، که از نوع نظامهای آموزشی متمر کز است، کتابهای درسی اهمیت فراوانی دارند و بههمین دلیل توجه به محتوای این کتابها و بررسیی و تحلیل محتوایی آنها از زوایای گوناگون، از امور مهمی است که باید مورد توجه دسـتاندر کاران و مسئولان دستگاه تعلیموتربیت قرار گیرد.

کتابهای درسی که بهمنظور آموزش برنامهٔ درسی زبان ادبیات فارسی در مقاطع مختلف تأليف شدهاند، در نظام آموزشی ایران ســهم قابل توجهی دارند.<sup>۱</sup> نقـش انکارناپذیری که مادهٔ درسـی زبان و ادبیات فارسی و کتابهای متعلق به این مادهٔ درسی در شناساندن فرهنگ ایرانی- اسلامی می تواند داشته باشد باید مورد توجه برنامهريزان درسي و مؤلفان

کتابهای درسی قرار گیرد. فرهنگ ایرانی-اسلامی که در سیر تاریخی خود مراحل مختلفی را طی کرده و شکلهای متنوعی را پذیرفته، عامل بقا و استمرار حيات تاريخي ايران بوده است. این فرهنگ باید بهطور شایسته به آیندگان انتقال یابد و نسل جوان و آیندهساز این کشور از آن شناخت کافی پیدا کنند.

نظام تعليم وتربيت كشور از طريق امكانات فراوانی که در اختیار دارد باید در معرفی صحیح و شایســتهٔ این فرهنگ، پیشگام سایر دستگاهها باشد. محتوای برنامهها و کتابهای درسی، که کارشناسان و مسئولان آموزشوپرورش تهیه و تنظیم می کنند، باید در خدمت فرهنگ ایرانی-اسلامی و معرفی آن به آیندگان باشد. دروس علوم انسانی و بهویـــژه درسهای زبان و ادبیات فارســی و تاریخ در این زمینه بیش از سایر درسها اهمیت دارند. بهدلیل پیوند استوار میان فرهنگ ایرانی-اسـالامی و ادبیات فارسی و همچنین سےهم عمدهٔ درس زبان و ادبیات فارسی در برنامههای درسی، از این درس میتوان برای شناساندن فرهنگ ایرانی-اسلامي وانتقال عناصر ومؤلفه هاى فرهنگى به دانش آموزان به خوبی بهره گرفت.

براساس آنچه بیان شد، در این مقاله مسئلهٔ پژوهش تحلیل محتوای کتابهای درسی ادبيات فارسى دورة متوسطه است تامشخص کند که: ۱. شعر معاصر فارسی، بهعنوان یکی از مؤلفههای مهم فرهنگ ایرانی- اسلامی، تا چه میــزان در تألیف و تدوین کتابهای درسے ادبیات فارسے مقطع متوسطه مورد نظر بوده است؟ ۲. مؤلفههای فرهنگ ۸۴٪ / ۲۷٪ متن های منظوم متن های منثور استن های منثور متن های منثور متن های منثور متن های منثور به نظم

مشخص شد. سیس همان گونه که در جدول شمارهٔ (۲) مشاهده میشود، تعداد و نوع متنهای منظوم کتابهای مذکور مشخص گردیدند.

براساس دادههای جدول شمارهٔ (۱) نوع متنهای کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه از لحاظ زبان به شرح زیر است: ۱. تعداد متنهای منثور ۱۱۵ متن (۲/۱۳ درصد)

ایرانی- اسلامی در شعرهای معاصر موجود در کتابهای درسی چگونه و به چه میزانی انعکاس یافتهاند؟

شعر معاصر فارسی در کتابهای ادبیات مشخص گردیدند. فارسی دورهٔ متوسطه براساس دادههای

در این بخش ابتدا متن های منظوم و منثور کتابهای درسی ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه شمارش شدند و نوع هر متن، به ترتیبی که در جدول شمارهٔ (۱) آمده است،

جدول شمارهٔ (۱): نوع متنهای کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه



| کل کتابها |       | ادبیات ۳<br>تجربی و ریاضی |       | ادبیات ۳<br>انسانی و معارف<br>اسلامی |       | ادبیات ۲       |       | ادبیات ۱       |       | تعداد متنها و درصد |                   |  |
|-----------|-------|---------------------------|-------|--------------------------------------|-------|----------------|-------|----------------|-------|--------------------|-------------------|--|
|           | درصد  | تعداد<br>متنها            | درصد  | تعداد<br>متنها                       | درصد  | تعداد<br>متنها | درصد  | تعداد<br>متنها | درصد  | تعداد<br>متنها     | نوع متن           |  |
|           | ٤٥/٩٠ | 117                       | ٤٥/٤٥ | 70                                   | ٤٥/٤٥ | ٣٠             | ٤٨٣٨  | ٣٠             | ٤٥    | ۲۷                 | منظوم             |  |
|           | درصد  |                           | درصد  |                                      | درصد  |                | درصد  |                | درصد  |                    |                   |  |
|           | ٤٧/١٣ | 110                       | ٤٥/٤٥ | 70                                   | ٤٥/٤٥ | ٣٠             | 01/71 | ٣٢             | ٤٦/٦٦ | ۲۸                 | منثور             |  |
|           | درصد  |                           | درصد  |                                      | درصد  |                | درصد  |                | درصد  |                    |                   |  |
|           | 797   | ۱۷                        | 9/+9  | ٥                                    | 9/-9  | ٦              | 1/71  | ١              | ٨/٣٣  | ٥                  | نثر آمیخته به نظم |  |
|           | درصد  |                           | درصد  |                                      | درصد  |                | درصد  |                | درصد  |                    |                   |  |
|           | 1     | 788                       | ١     | 00                                   | 1     | דד             | 1     | ٦٣             | 1     | ٦٠                 | جمع               |  |
|           | درصد  |                           | درصد  |                                      | درصد  |                | درصد  |                | درصد  |                    |                   |  |

جدول شمارهٔ (۲): نوع متنهای منظوم کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه

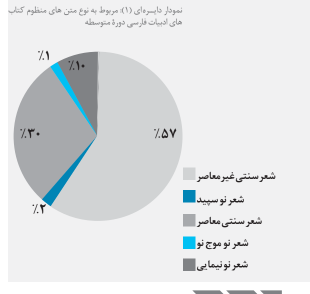
| کل کتابها |       | ادبیات ۳<br>تجربی و ریاضی |      | ادبیات ۳<br>علوم انسانی و<br>معارف اسلامی |       | ادبیات ۲       |       | ادبیات ۱       |              | تعداد متنها و درصد |                  |        |
|-----------|-------|---------------------------|------|-------------------------------------------|-------|----------------|-------|----------------|--------------|--------------------|------------------|--------|
|           | درصد  | تعداد<br>متنها            | درصد | تعداد<br>متنها                            | درصد  | تعداد<br>متنها | درصد  | تعداد<br>متنها | درصد         | تعداد<br>متنها     | نوع متنهای منظوم |        |
|           | ٥٧/١٤ | ٦٤                        | ٥٦   | ١٤                                        | V4/44 | 77             | 74/44 | 19             | <b>**/**</b> | ٩                  | غيرمعاصر         | سنتى   |
|           | درصد  |                           | درصد |                                           | درصد  |                | درصد  |                | درصد         |                    |                  |        |
|           | ۳٠/٣٥ | ٣٤                        | ٣٦   | ٩                                         | ۲٠    | ٦              | 17/77 | ٥              | ٥١/٨٥        | 18                 | معاصر            |        |
|           | درصد  |                           | درصد |                                           | درصد  |                | درصد  |                | درصد         |                    |                  |        |
|           | 9/17  | 11                        | ٤    | ١                                         | 777   | ۲              | 17/77 | ٤              | 18/11        | ٤                  | نیمایی           | شعر نو |
|           | درصد  |                           | درصد |                                           | درصد  |                | درصد  |                | درصد         |                    |                  |        |
|           |       | ٢                         |      | ١                                         |       |                | ٣/٣٣  | ١              |              |                    | سپید             |        |
|           | 1/77  |                           | ٤    |                                           | درصد  |                | درصد  |                | درصد         |                    |                  |        |
|           | درصد  |                           | درصد |                                           |       |                |       |                |              |                    |                  |        |
|           | ٠/٨٩  | ١                         |      |                                           |       |                | ٣/٣٣  | ١              |              |                    | موج نو           |        |
|           | درصد  |                           | درصد |                                           | درصد  |                | درصد  |                | درصد         |                    |                  |        |
|           | 1     | 117                       | ١    | ۲٥                                        | 1     | ٣٠             | 1     | ٣٠             | 1            | ۲۷                 | عمع              | ÷      |
|           | درصد  |                           | درصد |                                           | درصد  |                | درصد  |                | درصد         |                    |                  |        |

 تعـداد متنهای منظـوم ۱۱۲ متن ٤٥/٩٠) درصد)

۳. تعداد متنهای نثر آمیخته به نظم ۱۷ متن (۷۹۲ درصد)

در نتیجه، متــون منظوم و منثور تقریباً بهطور یکسان مورد توجه مؤلفان کتابهای مذکور بودهاند.

در جدول شمارهٔ (۲) نوع متنهای منظوم کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه مشخص شده است.



براساس دادههای جدول شـمارهٔ (۲)، نوع متنهای منظـوم کتابهای ادبیات فارسی متوسطه به شرح زیر است: ۱. شـعر سـنتی معاصـر بـا ۱۶ متن بیشـترین متـون منظوم ادبیـات (۱) را شامل شده است (۵۱/۸۵ درصد).

 شعر سنتی غیرمعاصر ۹ متن از متون منظوم کتاب ادبیات (۱) را به خود اختصاص داده است (۳۳/۳۳ درصد).

۳. تعـداد ٤ متن از متون منظوم کتاب ادبیات (۱) شعر نو در قالب نیمایی است 15/1۸ درصد).

در کتاب ادبیات فارسی (۲) نوع متنهای منظوم بهترتیب زیر است: ۱. ۱۹ متن شعر سنتی غیرمعاصر (۳۳/۲۳ درصد)

۲. ۵ متن شعر سنتی معاصر (۱٦/٦٦ درصد)

۲. ۶ متن شعر نو نیمایی (۱۳/۳۳ درصد)

٤. ١ متن شعر نو سپيد (٣٣٣ درصد)

٥. ١ متن شعر نو موج نو (٣٣٣ درصد)

در کتاب ادبیات فارسیی (۳) رشتههای ادبیات و معارف اسلامی نوع متنهای منظوم بهترتیب زیر است:

۱. ۲۲ متن شعر سنتی غیرمعاصر (۷۳/۳۳ درصد)

۲۰ متن شعر سنتی معاصر (۲۰ درصد)

۳. ۲ متن شعر نو نیمایی (۲٦٦ درصد)

در کتاب ادبیات فارسیی (۳) رشتههای علوم تجربی و ریاضی نوع متنهای منظوم بهترتیب زیر است:

۱۱ متن شعر سنتی غیرمعاصر (۵٦ درصد)

۲. ۹ متن شعر سنتی معاصر (۳٦ درصد)

٣. ١ متن شعر نو نيمايي (٤ درصد)٤. ١ متن شعر نو سپيد (٤ درصد)

نوع متنهای منظوم کتابهای ادبیات فارسی مقطع متوسطه بهطور کلی و

براساس دادههای جدول شمارهٔ (۲) به این ترتیب است:

۱. متون شعر سنتی غیرمعاصر با ٦٤ متن (۵۷/۱۶ درصد)

۲. متون سنتی معاصر با ۳۶ متن (۳۰/۳۵ درصد)

۳. متون شـعر نو (نیمایی) با ۱۱ متن (۹/۸۲ درصد)

متون شعر نو (سیپید) با ۲ متن ۱/۷۸ درصد)

٥. متـون شـعر نو (موج نـو) با ۱ متن (۸۹/ درصد)

میزان استفاده از شعر معاصر در تألیف و تدوین کتابهای ادبیات فارسی مقطع متوسطه با توجه به ۶۸ متنی (۲/۱۸ متوسطه با توجه به کتابهای انتخاب شده است مطلوب به نظر می رسد اما از شعر معاصر فارسی را تشکیل می دهدد ر تألیف این کتابها بهرهٔ چندانی گرفته نشده است. از ۶۸ متن منظوم معاصر فقط ۱۶ متن (۲۹/۱۸ درصد) به شعر نو تعلق دارد.

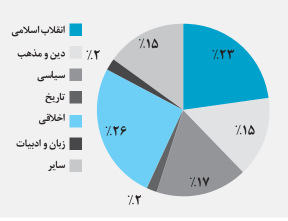
تحلیل محتوایی شعرهای معاصر موجود در کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه از منظر فرهنگ ایرانی - اسلامی موضوع کلی متنهای منظوم معاصر در کتابهای درسی

متون منظوم معاصر در کتابهای درسی ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه را بهلحاظ ارتباطی که با مؤلفههای فرهنگی دارند می توان بهنحوی که در جدول شمارهٔ (۳) ملاحظه می شود، تقسیم بندی کرد.

جدول شمارهٔ (۳): موضوع کلی متنهای منظوم معاصر موجود در کتابهای درسی

|    |               | زبان و<br>ادبیات | اخلاقی     | سیاسی         | دین و<br>مذهب | تاريخ         | انقلاب<br>اسلامی | موضوع<br>تعداد متن و درصد |
|----|---------------|------------------|------------|---------------|---------------|---------------|------------------|---------------------------|
| ٤٨ | γ             | ١                | 17         | ٨             | Υ             | ١             | 1.1              | تعداد متن                 |
|    | ۱٤/٥٥<br>درصد | ۲/۰۸<br>درصد     | ۲۵<br>د,صد | ۱٦/٦٦<br>د,صد | ۱٤/٥۸<br>درصد | ۲/۰۸<br>د, صد | ۲۲/۹۱<br>در صد   | درصد                      |

نمودار دایرهای (۳): مربوط به موضوع کلی متن های منظوم معاصر موجود در کتاب های درسی



با مرور جدول شمارهٔ (۳) معلوم می شود که موضوعات کلی متون منظوم معاصر در كتابهاي ادبيات فارسى مقطع متوسطه را بهترتیب موارد زیر تشکیل میدهند: ۱. اخلاق با ۱۲ متن (۲۵ درصد)

۲. انقلاب اسلامی با ۱۱ متن (۲۲/۹۱

۳. دیـن و مذهـب با ۷ متـن (۱٤/٥٨

٤. سیاسی با ۸ متن (۱٦/٦٦ درصد) ٥. تاريخ و زبان و ادبيات هر كدام با ١ متن (۲/۰۸ درصد)

تعداد هفت متن هم که در طبقهٔ سایر قرار گرفته است، شامل موضوعاتی است که با مؤلفههای فرهنگی ارتباط ندارد.

عمده ترین مفهوم ها و مضمون های اخلاقیی متون مذکور را می توان به این صورت برشـمرد: تشـویق به تلاش و کوشـش، دانسـتن قدر جوانی، پرهيز از تقلید، به کار گرفتن عقل، آرزوی به پایان رسیدن ظلم و ستم، زشت و زیبا را كنار هم ديدن، خودكفايي و عدم اتكا به دیگران و آزادگی، نبریدن پیوند از مام وطن، پرهيز از جمود و افسردگي.

متنهای با موضوع انقلاب اسلامی به مفاهیم و مضامینی چون شهادت، ایثار، مبارزات مردم در به ثمر رساندن انقلاب اسلامی، جنگ و دفاع مقدس، فلسطین، جانبازی در راه انقلاب اسلامی و امام خمینی (ره) پرداختهاند.

موضوع متنهای دینی و مذهبی را این

خوارزمشاه در برابر سیاه مغول است که مربوط به تاریخ ایــران در اواخر دورهٔ خوارزمشاهیان و حملهٔ مغول است (ادبیات فارسی ۱: ۱۳۵).

۲. آن کسی را که در این ملک سلیمان

ملت امروز یقین کرد که او اهرمن است (ادبیات فارسی ۱)

اشارهٔ تاریخی این بیت به دورهٔ استبداد صغیر در تاریخ معاصر ایران است و همچنین بیت به داستانی از زندگی حضرت سليمان تلميح دارد.

۳. بیستون بر سر راه است مباد از شيرين!

خبری گفته و غمگین دل فرهاد کنید (ادبیات فارسی ۱: ۱٤۱)

این بیت به داستان شیرین و فرهاد که از داستانهای معروف ایرانی است اشاره

٤. آزاده و سرمستم، خو کرده به هامونم راندهست جنون عشق، از شهر به افسونم (ادبیات فارسی ۱: ۱۷۰)

به داستان لیلی و مجنون اشاره دارد.

٥. برو اي گداي مسكين در خانهٔ على

که نگین یادشاهی دهد از کرم گدا را (ادبیات فارسی ۲: ۲)

در ایس بیت به یکی از داستانهای زندگی حضرت علی (ع) تلمیح شده است.

٦. بهجز از على كه گويد به يسر كه قاتل

چو اسیر توست اکنون به اسیر کن مدارا (ادبیات فارسی ۲: ۲)

اشاره دارد به سفارش حضرت على (ع) مبنی بر رعایت حال ضارب او که اسـیر

۷. به جز از على كه آرد پسرى ابوالعجايب که علم کند به عالم شهدای کربلا را (ادبیات فارسی ۲: ۲) موارد تشکیل داده است: مدح و ثنای حضرت على (ع)، مدح حضرت عباس (ع) و انتظار و آرزوی ظهور حضرت مهدی

مبارزه با استبداد و استعمار، دفاع از وطن، تلاش در جهت استقلال و آزادی وطن مفاهیم عمدهٔ سیاسی هستند که در قالب هشت متن منظوم معاصر در کتابهای مورد اشاره مطرح گردیدند.

شرح مقاومت دليرانة جلالالدين خوارزمشاه در برابر سیاه مغول، متن منظوم معاصری است که به تاریخ ایران می پـردازد. پایندگی و اسـتواری زبان و ادبیات فارسی و افتخار و بالندگی به آن نیز تنها متن منظوم معاصری است که در کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه به مؤلفهٔ زبان و ادبیات مربوط می شود.

مسائل اجتماعی، عشق و عرفان هم موضوع کلی هفت متن منظوم معاصر در کتابهای مذکور است.

اشارات و تلمیحات داستانی، تاریخی و اسطورهای در اشعار معاصر موجود در كتابهاي ادبيات فارسي

در این بخش ابتدا اشارات و تلمیحات داستانی، تاریخی و اسطورهای ذکر می شـوند و سـپس، همان گونـه که در جدول شمارهٔ (٤) آمده است، نوع اشارات و تلمیحات بههمراه تجزیهوتحلیل آماری آنها ارائه می گردد.

۱. شعر در امواج سند در کتاب ادبیات فارسى (١) توصيف مقاومت جلال الدين

تلميح به واقعهٔ كربلا دارد.

۸. نه خدا توانمش خواند نه بشر توانمش

متحیرم چه نامم شه مُلک لافتی را (ادبیات فارسی ۲:۲) این بیت به جنگ احد (در تاریخ صدر

اسلام) اشاره دارد.

۹. .../ همیشـه هستی/ و میدرخشد از بدر ا و میرسی از کعبه ا ... (ادبیات فارسی ۲: ۱۳۳)

در این شعر نو به روایتی که در باب ظهور امام عصر (عج) از کعبه وجود دارد اشاره شده است.

۱۰. .../ و کوفه همین تهران است/ که بار اول می آیی / و ذوالفقار را باز می کنی / ... (ادبیات فارسی ۲: ۱۳۳)

در روایتهای شیعه آمده است که امام عصر (عج) هنگام ظهور، ذوالفقار (شمشير حضرت علی (ع)) را بـه همراه دارد و در شعر بالا هم به این روایت تلمیح شده

۱۱. .../ چگونه این چنین که بلند بر زَبر ماسـوا ایستادهای/ و در کنار تنور پیرزنی جای می گیــری/ و زیر مهمیــز کودکانهٔ بچگکان یتیم/و در بازار تنگ کوفه...؟ (ادبیات فارسی ۲: ۱۳۷)

در شعر بالا به یکی از داستانهای زندگی حضرت علی (ع) اشاره شده است.

۱۲. تـو، آن بلندترین هرمی که فرعون تخيل مي تواند ساخت...

(ادبیات فارسی ۲: ۱۳۷)

تلمیح دارد به ساخت اهرام ثلاثه توسط

۱۳. ... پیش از تو، هیچ خدایی را ندیده بودم/ که پایافزاری وصلهدار به پا کند/ و مشکی کهنه بر دوش کشد/ و بردگان را برادر باشد ...

(ادبیات فارسی ۲: ۱۳۳) به یکی از داستانهای زندگی حضرت

على (ع) در شعر بالا اشاره شده است.

١٤. چاه، از آن زمان که تو در آن گریستی، جوشان است (ادبیات فارسی ۲: ۱۳۳) به یکی از داستانهای زندگی حضرت على (ع) اشاره دارد.

١٥. /... چگونـه شمشـيرى زهرآگين/ پیشانی بلند تو - این کتاب خداوند- را از هــم میگشــاید/ چگونه میتــوان به شمشیری دریایی را شکافت/... (ادبیات فارسی ۲: ۱۳۳)

به نحوهٔ شهادت حضرت على (ع) تلميح

١٦. .../هنـگام که به همـراه آفتاب/به خانهٔ یتیمکان بیوهزنی تابیدی او صولت حیدری/ دســتمایهٔ شادی کودکانهشان کردی/ و بر آن شانه که پیامبر پای ننهاد کودکان را نشاندی/ ...

(ادبیات فارسی ۲: ۱۳٤)

در شعر ســپيد بالا به دو واقعهٔ تاريخي اشاره شده است: یکی از داستانهای زندگی حضرت علی (ع) و واقعهٔ تاریخی فتح مكه.

۱۷. ... در احد/که گل بوسهٔ زخمها تنت را دشت شقایق کرده بود/مگر از کدام بادهٔ مهر مست بودی/ که با تازیانهٔ هشتاد زخم، بر خود حدی زدی (ادبیات فارسی ۲: ۱۳٤)

اشاره به جانفشانیهای حضرت علی(ع) و زخمی شدن او در جنگ احد.

۱۸. دری که به باغ بینش ما گشودهای/ هزار بار خیبری تر است/ مرحبا به بازوان اندیشه و کردار تو

(ادبیات فارسی ۲: ۱۳۵)

به غزوهٔ خیبر و جنگاوری حضرت علی (ع) تلميح شده است.

۱۹. گاه سفر شد باره بر دامن برانیم تا بوسه گاه وادی ایمَن برانیم (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۷۵)

تلمیے به رسیدن وحی بـه حضرت موسی (ع) در وادی ایمن در جانب راست کوه طور.

۲۰. وادی پر از فرعونیان و قبطیان است موسی جلودار است و نیل اندر میان

(ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۷۵) تلمیح به تعقیب حضرت موسی (ع) از جانب سپاه فرعون.

۲۱. فرمان رسيد اين خانه از دشمن بگیرید

تخت و نگین از دست اهریمن بگیرید (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۷۵) اشاره به داستان ربودن انگشتری حضرت سلیمان (ع) توسط دیـو (صَخُرجنّی) (یاحقی، ۱۳۷۵: ۲۸۵).

۲۲. یعنی کلیم آهنگ جان سامری کرد ای یاوران باید ولی را یاوری کرد (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۷٦) اشاره به داستان موسی (ع) و رفتن او به کوه طور و فریب قوم بنیاسرائیل توسط سامري (همان: ۲۳٦).

۲۳. جانان من اندوه لبنان کشت ما را بشكست داغ دير ياسين يشت ما را (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۷٦) در این بیت به کشتار فجیع دیریاسین و کَفَرقاسم (از روستاهای فلسطین) توسط صهیونیستها اشاره شده است.

۲٤. شبگیر غم بود و شبیخون بلا بود هر روز عاشورا و هرجا کربلا بود (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۱۳۵) به حادثهٔ کربلا و عاشورا تلمیح دارد.

۲۵. قابلیان بر قامت شب می تنیدند هابیلیان بوی قیامت می شنیدند (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۱۳۵) تلمیح به داستان هابیل و قابیل.

۲٦. مردى نهان با روح هم پيمان نشسته مردی به رنگ نوح در طوفان نشسته

(ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۱۳۳) تلمیح به داستان طوفان نوح (ع).

۲۷. یاد اُحُد یاد بزرگیها که کردیم آن پهلوانیها، سترگیها که کردیم (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۱۳٦) تلمیح به واقعهٔ اُحُد در تاریخ اسلام.

۲۸. شبگیر ما در روز خیبر یاد بادا قهر خدا در خشم حیدر یاد بادا (ادبیات فارسی ۳ تجربی و ریاضی: ۱۳٦) تلمیــح به غــزوهٔ خیبر و رشــادتهای

(ادبیات فارسی ۳ علوم انسانی) اشاره به شهادت حضرت عباس (ع) در واقعهٔ کربلا.

۳۲. ... و در کنــار درک تو/ کوه از کمر شکست

(ادبیات فارسی ۳ علوم انسانی)

اشــاره به حادثــهٔ کربلا و فرمــودهٔ امام حسین (ع) در غم از دست دادن برادرش، حضرت عبــاس (ع) کــه اینگونه روایت شــده اســت: الان ان قد انکسرت ظهری ← همین حالا پشتم شکست.

براساس دادههای ارائه شده در جدول شـمارهٔ (٤)، نــوع اشـارات و تلمیحـات داسـتانی و تاریخی و اسطورهای موجود در اشعار معاصر کتابهای ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه به ترتیب زیر است:

۱. اشـــارات و تلمیحـــات داســـتانی و تاریخی اســـلامی بــا ۲۱ مـــورد فراوانی (۱۳/۲۳ درصد)

۲. اشارات و تلمیحات داستانی و تاریخی مربوط به سایر فرهنگها با ۸ مورد فراوانی (۲٤/۲۶ درصد)
 ۳. اشارات و تلمیحات داستانی و تاریخی

جدول شمارهٔ (٤): نوع اشارات و تلمیحات داستانی، تاریخی و اسطورهای موجود در اشعار معاصر کتابهای درسی

| جمع کل        |       | ادبیات فارسی (۳)<br>علوم انسانی |       | ادبیات فارسی (۳)<br>تجربی و ریاضی |       | ادبیات فارسی<br>(۲) |       | ادبیات فارسی<br>(۱) |       | تعداد و درصد اشارات<br>و تلمیحات در کتابها |  |
|---------------|-------|---------------------------------|-------|-----------------------------------|-------|---------------------|-------|---------------------|-------|--------------------------------------------|--|
| درصد          | تعداد | درصد                            | تعداد | درصد                              | تعداد | درصد                | تعداد | درصد                | تعداد | نوع اشارات و<br>تلميحات                    |  |
| ۱۲/۱۲<br>درصد | ٤     | ٠<br>درصد                       | ٠     | ٠<br>درصد                         |       | ٠<br>درصد           |       | ۸۰<br>درصد          | ٤     | ایرانی                                     |  |
| ۳۳/٦۳<br>درصد | 71    | ۱۰۰<br>در <i>ص</i> د            | ٤     | ۳۳/۳۳<br>درصد                     | ٣     | ۹۳/۳۳<br>درصد       | 18    | درصد                |       | اسلامی                                     |  |
| ۲٤/۲٤<br>درصد | ٨     | درصد                            |       | 77/77<br>درصد                     | ٦     | 7/٦٦<br>درصد        | ١     | ۲۰<br>درصد          | ١     | ساير                                       |  |
| ۱۰۰<br>درصد   | ٣٣    | ۱۰۰<br>در <i>ص</i> د            | ٤     | ۱۰۰<br>درصد                       | ٩     | ۱۰۰<br>درصد         | 10    | ۱۰۰<br>درصد         | ٥     | جمع                                        |  |

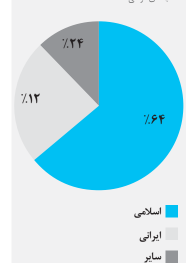
حضرت على (ع) در اين غزوه.

79. ... و پیمان برادری ات/ با جبل نور / چون آیه های جهاد محکم... (ادبیات فارسی ۳ علوم انسانی) اشاره به وفاداری حضرت عباس (ع) به امام حسین (ع).

۳۰. ... تـ و آن راز رشــیدی / کــه روزی فرات / بر لبت آورد (ادبیات فارسی ۳ علوم انسانی) اشاره به رفتن حضرت عباس(ع) به رود فــرات برای آوردن آب بــه خیمه گاه امام حسین (ع) در واقعهٔ کربلا.

۳۱. ... و ساعتی بعد در باران متواتر پولاد/ بریدهبریده افشا شدی

نمبودار دایسرهای (٤): مرببوط به اشبارات و تلمیحات داستانی، تاریخی و اسطوره ای موجود در اشعار معاصر کتاب های درسی



ایرانی با ٤ مورد فراوانی (۱۲/۱۲ درصد). لازم به توضیح است که اشارات و تلمیحات داستانی و تاریخی اسلامی در غالب موارد به آیین تشیع مربوط است. همچنین بیشتر اشارات و تلمیحات تاریخیاند و اشارات و تلمیحات داستانی و اسطورهای شامل ۲ مورد از ۳۳ مورد می شود (۱۸/۱۸ درصد) که آن هم تلمیحات داستانی و اسطورهای سامی اسلامی است.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه



پوزش و اعتذار در مجلهٔ شمارهٔ ۱۱۱، ص۳۶، عنوان مقاله «هفت خان رستم و هفت خوان اسفندیار» درست است.

# ویژگیهای تصویری و زیباشناسانهٔ دوبیتی در شعر انقلاب اسلامي

حاتم بن سعيد کارشناس گروه زبان و ادب فارسی دانشگاه آزاد دزفول دكتر محمدرضا صالحي مازندراني استادیار دانشگاه شهید چمران اهواز

دوبیتیهای انقلاب اسلامی از دیدگاه تصوير آفريني به فراخور موقعيت اجتماعي و حال و هوای دورهٔ زندگی شاعر و حوادث و وقایع گوناگون اجتماعی، سیاسی و فرهنگی، نمود متفاوتی دارد. بی شک هر یک از عوامل یاد شده میتواند در نوع نگرش شاعر به اطراف و طرح کلی اندیشه، احساس و عاطفهٔ او تأثیرگذار باشد. در دهههای اخیر شاعران دوبیتی سرا با توجه به نگرش خاص خـود به محیط اطراف و تأثیرپذیری از تحولات گوناگون اجتماعی، سیاسی، فرهنگی و اتفاقات این دوران به خلق تصاویر زیبایی پرداختهاند که برخلاف نظر برخی از محققان معاصر، بسامد آنها در دوبیتی های انقلاب اسلامی فراوان است. از میان این تصاویر الگو گرفتن شاعران از حماسهٔ خونین عاشورا و تلفیق آن با صحنههای شور و حماسه هشت سال دفاع مقدس زیبا و مثال زدنی است.

كليدواژهها: دوبيتي، شعر انقلاب اسلامی، ویژگیهای تصویری

دوبیتی از کوتاهترین و موجزترین قالبهای شعر فارسی است این قالب خوش آهنگ و کوتاه همخوان و مأنوس با احساسات زلال همگان است. انتشار

این قالب در زبان و فرهنگ مردم، بهدلیل كوتاه بـودن، مضامين لطيف، زيبا، وجود ضربآهنگ در آن و پیام صمیمی و سادهٔ

دوبیتیهای انقلاب اسلامی اندکی بعد از شروع دفاع مقدس احیا شدند و دلیل آن نیز این بود که وزن آرام دوبیتی مناسب حماسه نیست و با درونی شدن جنگ و بروز مسائل عاطفی آن کاربرد وسیعی پیدا

قالب دوبیتی بهدلیل کوتاه بودنش ظرف مناسبی برای بیان تفصیلی و ارائهٔ موضوعات گوناگون نیست و شاعر سعی می کند محتوای غنی و در عین حال عمیق و تأثیر گذار را با تصویرهای کوتاه و چندبعدی در ظرفی بریزد که گنجایش چندانی ندارد.

دوبیتیهای انقلاب اسلامی فرم و شیوهٔ اصلی خود را از دورهٔ قبل از انقلاب وام گرفته است ولی با توجه به تحول و دگرگونی در ارزشها و اعتقادات و باورها و بهوجـود آمـدن وقايع تلخ و شـيرين، که اصولا با هر انقلابی همراه است، نوع اندیشه، احساس و عاطفهای را که شاعران با موسیقی و زبان و بیان خاص خود ارائه کردهاند، متحول و دگرگون ساخت. شاعران متعهد به انقلاب و ارزشهای پویای آن با اتکا به فرهنگ غنی ایرانی، اسلامی کوشیدند تمامی رخدادها را با

زبان شعر به تصویر بکشند و بیان کنند. در دوران بعد از انقلاب یکی از مهمترین عواملیی که تأثیر فراوانی در خلق تصاویر دوبیتی های انقلاب اسلامی داشته، دفاع مقدس بوده است. شاعران متعهد و دلسوز، با الهام از حماسه آفرینی های عظیم رزمندگان و شهیدان، عرصههای تازهای را در شعر و خصوصا در دوبیتی به ظهور رسانیدند. از جملهٔ این شاعران مى تـوان بـه قيصـر امين پـور، عليرضا قزوه، سهیل محمودی، سلمان هراتی و محمدرضا سهرابی نژاد اشاره کرد. توجه به استعاره، تشبیه، کنایه و نماد از عمده ترین ویژگی های صور خیال در دوبیتی های این شاعران است و بسامد این تصاویر در دوبیتیهای این شاعران و دیگر شاعران دوبیتی سرا بسیار چشمگیر است.

### تصویر آفرینی در دوبیتیهای انقلاب اسلامي

#### • تشىيە

«اغلب صاحبنظران علم بیان تشبیه را مانند کردن چیزی در صفتی دانستهاند.» (همائی، ۱۳٦۸: ۲۲۷) سـیروس شمیسا در تعریف تشبیه می گوید: «اصطلاح تشبیه در علم بیان به معنی مانند کردن چیزی است به چیزی، مشروط بر اینکه آن مانندگے، بر کذب یا حداقل، دروغنما باشد، یعنی با اغراق همراه باشد» (شمیسا،

۱۳۷۵: ۳۳) تشبیه کامل دارای چهار رکن مشبه، مشبهبه، وجه شبه و ادات تشبیه است.

تشبیه در دوبیتیهای انقلاب اسلامی بسامد فراوانی دارد و از ویژگیهای برجستهٔ دوبیتیهای انقلاب اسلامی است. شاعران این دوره بیشتر سعی دارند با استفاده از انواع تشبیهات کوتاه و بلیغ به خلق تصاویر زیبا بپردازند. با وجود این تشبیهات، تصاویر شعری آنها کوتاه می شرو و با توجه به قالب کوتاه دوبیتی به ایجاز منطقی دست یابند.

### الف) تشبيه بليغ

«تشبیهی است که وجهشبه و ادات تشبیه در آن نیامده باشند. گاه تشبیه بلیغ در ترکیبی اضافه به کار میرود؛ یعنی یکی از دو طرف تشبیه به دیگری برافزوده می گردد که در دستور زبان آن را «ضافهٔ تشبیهی» می گویند. اگر دو طرف تشبیه با فعل اسنادی به یکدیگر نسبت داده شوند، تشبیه «بلیغ اسنادی» است.» (کزازی، ۱۳۲۶: ۷۳) در دوبیتی زیر، مشفق کاشانی سه تشبیه بلیغ اسنادی و یک کاشانی سه تشبیه بلیغ اسنادی و یک تشبیه غیربلیغ را به کار برده است:

تویی آیینه، من سرگشته آهم تو خورشیدی و من چون خاک راهم اگر لب بستم از عشق تو، ای دوست بخوان راز دل از موج نگاهم

(بهداروند، عاشقانهها: ٤٢٩)

ثابت (سهیل) محمودی در مصراع دوم دوبیتی زیر از تشبیه بلیغ اضافی (دریای کلام) و در مصراع آخر تشبیه غیر بلیغ بهره برده است:

به جانش داغ مظلوم غدیر است که دریای کلامش دلپذیر است از او تنها همین را می توان گفت دلش بیانتها مثل کویر است (محمودی، دریا در غدیر: ۷۳)

سیدحسن حسینی نیز در دوبیتی زیر با استفاده از تشبیه بلیغ در مصراع اول و غیربلیغ در مصراع دوم تصویری را خلق کرده است:

دو چشمت شعلهٔ آتش فروزه ز گرمی پیکرت مثل تموزه شبانه دیدهات را سوی من کن آخه شبها، دلم مشتاق روزه (بهداروند، عاشقانهها: ۲۰۷)

و اضافهٔ تشبیهی «رخش رهوار شهادت» در دوبیتی زیر:

> دلم پیراهنی از خون به تن کرد مرا حیران یکتا پیرهن کرد بیا ای رخش رهوار شهادت «غریب خاطرم عزم وطن کرد»

(محمودی، دریا در غدیر: ۷٦)

چند نمونهٔ دیگر: قدت سرو و رخت چون آفتاب است شراب جام چشمانت چه ناب است شب گیسوی تو چون شام یلدا بناگوشت چو قرص ماهتاب است (بهداروند، عاشقانهها: ۱۵۹)

> غزال خوشخرام پی خجسته که زنجیر محبت را گسسته عروس خاطرات سبزش امشب درون حجلهٔ فکرم نشسته

(دەبزرگی، پنجرهٔ نور: ۱۳٦)

در دوبیتیهای زیر نیز شاعر به توصیف مقام والا و ارزندهٔ شهدا پرداخته است. او از شهیدان با تشبیه بلیغ استادی «آیههای ناب شوق»، «سیحاب صبح عشق»، «کتاب صبح عشق» و «آفتاب صبح عشق» یاد می کند:
شهیدان آیههای ناب شهقاند

شهیدان آیههای ناب شوقاند کتاب زندگی را باب شوقاند به گرد منبر پیغمبر عشق شهیدان بهترین اصحاب شوقاند

(محمودی، دریا در غدیر: ۸٤)

در این گلشن سحاب صبح عشقاند سرآغاز کتاب صبح عشقاند غروبی در طلوع سرخشان نیست شهیدان آفتاب صبح عشقاند

(همان: ۸۵)

### • استعاره

«استعاره در لغت به معنی چیزی را به

عاریت گرفتن یا عاریت خواستن است.» (همائی، ۱۳٦۸: ۲۰۰) و یکی از ترفندهای شاعرانه است که شاعر یا نویسنده تلاش می کند سخن خود را به شکل زیبایی در ذهن خواننده جای دهد. «استعاره نوعی تشبیه است که در آن فقط یکی از طرفین تشبیه حذف شود و بعد با ذکر نشانهای که به آن قرینه می گویند، طرف دیگر تشبیه را پیدا می کنیم.» (همان: ۱۵۱)

تشبیه را پیدا می کنیم.» (همان: ۱۵۱)
«استعاره از نظر ساختار دو نوع است:
«استعارهٔ مصرحه یا آشکار» که فقط
مشبهبه در لفظ آمده و منظور گوینده
مشبه باشد و «استعارهٔ مکنیه یا باالکنایه»

### در دوران بعد از انقلاب یکی از مهم ترین عواملی که تأثیر فراوانی در خلق تصاویر دوبیتیهای انقلاب اسلامی داشته، دفاع مقدس بوده است

که تشبیه در دل گوینده مستور و مضمر باشد و مشبه را در باشد و مشبه را ذکر کرده، مشبهبه را در لفظ نیاورند اما از لوازم مشبهبه قرینهای در لفظ بیاورند که دلیل بر مشبهبه باشد.» (کزازی، ۱۳۲۶؛ ۹۹ و ۱۲۳)

با مطالعه و بررسی بسیاری از دوبیتیهای انقلاب اسلامی به سادگی مى توان به توجه خاص شاعران از انواع صور خیال به عنصر استعاره در ایجاد تصاویر شعری پی برد. شاعران دوبیتی سرا قصد دارند مقصود خود را در کوتاهترین عبارات و کلام بیان کنند و از انواع صور خيال بهترين نوع آن، يعني استعاره، را برمی گزینند؛ زیرا استعاره تصویرهای شعری را مجمل و خلاصه می کند و گیرایی سخن را دوچندان مینماید. زیبایی اســتعاره به آن اســت که علاوهبر آنکه شاعر می تواند عواطف و اندیشههای بدیع خود را به سادگی بیان کند، صراحت و فشردگی تصاویر نیز مزید بر زیبایی و مانع سردرگمی مخاطب و پیچیدگی کلام می شود.

## دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# نقش آفرینی واژهها در شعر و شاعری

محمدشهرياري کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی

اگر زبان را «گفتن» و ادبیات را «زیبا گفتن» یا زبان را «چه گفتن» و ادبیات را «چگونه گفتن» بدانیم و باور کنیم که شعر، مهم ترین بخش ادبیات است که در آن احساسات و عقاید انسانهای هنرمند و خوش ذوق، با قدرت تخیل و پرواز اندیشه به تصویر کشیده می شود، بی تردید خواهیم پذیرفت که واژه، ابزار و عنصر اصلی شاعر برای آفرینشهای ادبی و زیباییهای هنری است. این عنصر، که سرچشمهٔ جوشان هنرنماییهای شاعری و نیز کوثر زنده و زایندهٔ ظرافتهای ادبی است، به محصول طبع و خیال شاعران، بهویژه سخنسرایان شاخص قدر و قالب میبخشد و مفاهیم و مضامینی در رنگها و نقشهای گوناگون میسازد تا بر دلها و دلبران اثر کند. یقیناً هرچه ذوق و ذهن شاعران در گزینش و چینش واژهها بهتر جلوه کند، سحر سخن و جادوی بیان آنان نافذتر و گیراتر میشـود. بنابراین، بیشتر زیباییهای ادبی و هنری در شـعر به نوع رنگ و رقص واژهها در زبان و بیان شــاعر بستگی دارد و به همین دلیل، واژه افسونگر و ساحر بینظیر دنیای شعر و شاعری است.

در این نگاشته، بهطور مختصر، به نقشی که واژهها می توانند در هنر زیبایی آفرینی شاعر داشته باشـند، پرداخته شده و از کلام زیبای بزرگان زبان و ادب فارسی در این خصوص استفاده شده

كليدواژهها: واژه، شعر، شاعر، طبيعت، مفاهيم، اشيا، نقش، تخيّل، هنر، زيبايي

شعر و شاعری، هنری متفاوت با سایر هنرهاست که در آن شاعر برای ارتباط با طبیعت، یعنی توصیف پدیدههای خلقت و

تأثير بر عواطف انساني، با اعجاز واژه به ميدان سخن ميآيد و اصولا با ابزار واژه است که او دنیایی از اسرار و اهداف آفرینش را به تصویر می کشد و با جادوی سخن خویش، ذهن و دل افراد را به سـوی زیباییهای رنگارنگ مـادی و معنوی هدایت می کند. یقینا تأثیر کلام شاعر بر فکر و احساس مخاطبان به میزان همت و هنر او در کشـف واژهها و به کار گیری هنرمندانهٔ آنها بستگی دارد. هر شاعری سعی میکند به کمک واژهها هم با دنیای درون و بیرون خود آشــنا شــود و هم ظرایف و زوایای پنهان و آشــکار آفاق و انســان را آنگونه بیان کند که بر دل و جان خوانندگان بنشیند و احساسات لطیف آنان را در جهتی که میخواهد، برانگیزد.

بسیاری از نویسندگان و محققان عرصهٔ ادب فارسی در آثار خـود، خصوصا نقدهای ادبی خویش بـه این موضوع پرداخته و مطالب ارزشمندی در این باره عرضه کردهاند. علاقهٔ بیشتر به آشـنایی با نقش شگفتیسـاز این پدیدههای زبانی در آفرینش معانی و مضامین متنوع و بی شمار عرصهٔ ادب و هنر، انگیزهای شد تا نگارنده نگاهی دیگر به این موضوع داشته باشد و به اهمیت واژهها در ساخت و بافت زیباییهای دنیای شعر و نیز زایش و افزایش ذوق هنری و قریحهٔ شعری شاعران بپردازد و با اشاره به برخی از سخنان بزرگان ادب فارسی در این خصوص، مطالبی را بهطور خلاصه ارائه دهد.

## ارزش واژه در ادبیات

واژه در ادبیات کاربردی متفاوت با علوم دیگر دارد. در دانشهای غیر از ادبیات فارسی، رابطهٔ هر واژه با معنای آن در جهان بیرون رابطهٔ یک به یک است؛ یعنی یک واژه فقط یک معنا دارد در حالی که در ادبیات و خصوصا در شعر چنین نیست و ممکن

است یک به چند باشد. یکی از مظاهر هنرمندی شاعر در ادبیات هم همین است که می تواند یک واژه را در چند معنای مجازی و استعاری دیگر به کار ببرد و علاوه بر معانی معمول و مألوف آن، معانی ضمنی آن را نیز در نظر بگیرد. زبان علوم دیگر کاملاً ویژه است؛ زیرا در آنها هــر واژه تنها یک معنای مخصوص به خود دارد اما زبان ادبیات بیشتر چندوجهی است؛ مثلاً، مقصود یک دانشمند علوم طبیعی از واژهٔ «آب» همان مایع بیرنگ و بو متعارف است ولی وقتی یک شاعر این واژه را به کار می گیرد ممکن است قصد او معانی مختلف دیگری غیر از معانی حقیقی آن باشد. این نکته در بیت زیر به خوبی دیده می شود.

من نکنم کار آب، کو ببرد آب کار صبح خرد چون دمید، آب شود کار آب

(خاقانی، ۱۳۷۷: ۱۰۱)

تا برد نقش رویش آب صواب من برم نقش روی او از آب

(سنایی، ۱۳۸۲: ۲۳۷)

از سوی دیگر وقتی اشخاص گوناگون با بیتهایی از یک شعر روبه رو می شـوند، شاید همهٔ آنان درک و فهم یکسانی از معنا و مفهوم آنها نداشته باشند؛ یعنی، کاربرد واژهها در معنای مجازی و استعاری نمی گذارد که شعر در نگاه همهٔ افراد مفهومی یکسان داشته باشد. چند بیت زیر از یک غزل معروف، نمونهای است که دریافت شارحان از معنی و مفهوم آنها با یکدیگر متفاوت است.

«پیر ما گفت خطا بر قلم صنع نرفت آفرین بر نظر پاک خطاپوشش باد شاه ترکان سخن مدعیان می شنود شرمی از مظلمهٔ خون سیاووشش باد به غلامی تو مشهور جهان شد حافظ حلقهٔ بندگی زلف تو در گوشش باد»

(حافظ، ۱۳۷۱: ۱۶۲)

البته این خود هنر شعر و شاعری است و زیبایی ادبیات نیز در همین ابهام و ایهامهاست زیرا «شعر آن است که چیزی بگویی و چیزی دیگر بفهمی» (رابرت فراست، به نقل از شایگانفر، ۱۳۸۸: ۵۰)

«من چو لب گویم، لب دریا بود من چو لا گویم، مراد الا بود»

(مثنوی، دفتر ۱، ۱۳۸۱: ب ۱۷۵۹)

پسس در زبان عادی و علمی آنچه اهمیت دارد، معنا و مفهوم واژه است نه خود واژه. از اینرو وقتی میخواهیم سخنی را نقل کنیم، مفهوم و مضمون آن را با لغتها و عبارتهای مورد نظر خود بیان می کنیم اما در ادبیات فارسی خصوصاً شعر، واژه و صنایع لفظی و ریخت ظاهری آن از معنا ارزشمندتر است. برای همین است که در نقل سخن شاعران و نویسندگان باید اصل گفته و نوشتهٔ آنان را نقل کنیم و به یاد بسپاریم؛ زیرا کاربرد ویژهٔ یک واژه، موسیقی آن، سخن و لفظ آن نیز مهم و تأثیر گذار است وقتی شاعر می گوید:

«شب است و شاهد و شراب و شیرینی

### غنیمت است چنین شب که روی دوستان بینی»

(سعدی، ۱۳۷۰: ۱۲۸)

در نقل سخن او نمی گوییم شاعر می خواست بگوید هنگام شب همراه چراغ و شراب و نقل و نبات، دیدار دوستان را

غنیمت بشـمار؛ زیرا میدانیم آنچه در این شعر اهمیت دارد، واجآوایی و نغمهٔ حروف اسـت که از تکـرار صامت «ش» ایجاد شده اسـت و شـاعر با روش هنرمندانهٔ خود در چینش چنین واژههایی در مصراع اول خواسـته اسـت شـادی و شـیرینی را بـه خواننده القا کند. به همین خاطر اسـت که فرمالیسـتها میگویند: «در ادبیات، چه گفتن مهم نیست؛ چگونه گفتن مهم است.» (شایگان فر، ۱۳۸۲: ۵۱)

### نقش آفرینی واژه در شعر

واژه، عنصر اصلی شعر است. شاعر با استفاده از واژهها مضامین و معانی ساخته و پرداختهٔ ذهن جوشان و خیال پرور خود را با بالهای اندیشه به پرواز درمی آورد و جهان درون خود را با جهان بیرون پیوند می دهد. اگر واژه را از شاعر بگیرند، ذوق او از جوشیدن و شوق او از سرودن میماند و شاخ و برگ درخت اندیشه و احساسش خشک می شود. ابزار ارتباط شاعر با جهان و جامعه واژه است. از نگاه شاعر واژهها مانند دیگر پدیدههای خلقت جان و جایگاهی دارند و می توانند با انسان سخن بگویند و آینهٔ افکار و عواطف و نیز ترجمان راز و نیاز درونی او با معبود و معشوق باشند. واژه ابزار حقیقی و مایهٔ هنری سخن سرایان و راویان دل و دلدار است. «نقش واژه در شعر مانند نقش نت در موسیقی، رنگ در نقاشی و سنگ در پیکرتراشی است.» (شکلوفسکی، به نقل از علوی مقدم، ۱۳۷۷: ۷۳) پس مادهٔ اصلی کار شاعر و نویسنده، واژه است و آفرینش شعر بدون واژهها ممکن نیست. در حقیقت، «شعر نوعی اجرا به وسیلهٔ کلمات است.» (رابرت فراست، به نقل از علوم مقدم، ۱۳۷۷: ۷۳) در بیتهای زیر به خوبی دیده می شود که شاعر به دلیل تسلط بر زبان شعری و آشنایی با طبیعت و توان واژهها از همنشینی و ترکیب الفاظ خوش آهنگ نوعی «نغمگی، روانی ۱» ایجاد کرده است.

> «وه که جدا نمی شود، نقش تو از خیال من تا چه شود به عاقبت، در طلب تو حال من نالهٔ زیر و زار من زار ترست هر زمان

بس که به هجر می شود، عشق تو گوشمال من»

(سعدی، ۱۳۷۰: ۲۵۳)

در این ادبیات، کلمات به گونهای کنار هم قرار گرفتهاند که بی هیچ سکته و اشکالی روی هم می لغزند و زبانی نرم و آهنگین پدید می آید. البته آهنگ خاصّی که از خواندن این بیتها به گوش می رسد، پیش از آنکه ناشی از تکرار صامتهای «ر» و «ز» یا مصوّتهای «ا» و «و» باشد به شیوهٔ واژه گزینی شاعر وابسته است.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# تبيينهايكونويسي درايران

امیر حسنوندی کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی

### چکیده

گونــهٔ ادبی هایکو بــه مثابهٔ گونــهای جهانی به ایران هم رسید و بسیاری را به خود جذب کرد. از جریان هایکو سُرایی در ایران پانزده سالی می گذرد و لیکن این گونه هنوز به بلوغ ادبی نرسیده است. امروزه بسیاری تنها با خواندن مقدمهای کوتاه دربارهٔ هایکو مشتاقانه اما ناشیانه وارد این حوزه مىشـوند. همين ورود با اطلاعات ناقص به خلق شعر کوتاه به جای هایکو میانجامد و بسیاری نیز شعر کوتاه خود را به اشتباه هایکو مینامند. هایکو به زبان فارسی برخلاف هایکوی ژاپنی قالب نیست. در هایکوی فارسی سرمشق نگارشی وجود ندارد. ناگفته نماند که ساختار زبان فارسی مانع ایجاد این سرمشق شده است و اجازه نمی دهد که هایکو به شــيوهای قالب گونه ارائه شــود. بنابراین، شــعر کوتاه به سمتوسوی شخصی شدن رفته است. تغییر پذیری در هایکو در شعر کوتاه فارسی امری عادی و طبیعی محسوب میشود. در حال حاضر اکثر هایکوهای فارسی، متأثر از کتاب «هایکو»ی شاملو و پاشایی و دیگر کتب ترجمه در زمینهٔ

**کلیدواژهها:** هایکو ایرانی، هایکوی فارسی، شعر کوتاه، ویرایشپذیری

### معدمه

جهان امروز و مردمانش، فرهنگ و زبانش و... در یک جعبهٔ کوچکی به نام رایانه جمع میشــوند و

اغلب فرهنگها و زبانها با یکدیگر در ارتباطاند. حاصل این ارتباطات تأثیر پذیریهای متقابل است. ایـن تأثیرگذاریهای متقابـل در همهٔ حوزههای علمی، فرهنگی، اجتماعی و سیاسی و ... صورت گیرد. در زمینهٔ شعر و ادب همان گونه که افکار و اشعار خیام و مولانا در غرب مورد پسند بسیاری قرار گرفته است، هایکوی ژاپنی هم به بسیاری از کشـورها رخنه کرده و پذیرفته شده و گونهای نو به ساير انواع ادبي ملل افزوده است. اين گونه جذابیت داشت که با همان نام خود پذیرفته شد اما انتقال ساختار زبانی، نحوی، دستوری و آوایی هایکو در زبان ژاپنی به زبانهای دیگر سخت و اغلب غیر ممکن بود. بنابراین، منجر به تغییراتی مطابق زبانهای مختلف در هایکو شد. یعنی، در هر زبانی هایکو انعطاف می پذیرفت و در دست و زبان شاعران خلق میشد ولیکن معنای آن حفظ شد و در ادامهٔ راه تغییراتی نیز در آن به وجود آمد. به عبارتی، فرهنگ و سنن مربوط به هر کشور در هایکوی آن کشـور جا گرفت. هایکو از ژاپن فراتر رفت و در هر کشوری با معیارها و مختصات زبانی همان کشور نوشته شـد. در ایران هایکو بهعنوان یک جریان ادبی تازه هنوز دارای تعریف و الگوی مشخص خود نشده است و هر شاعری براساس سلایق فکری و شعری خود، هایکو مینویسد. هر چند در مورد این جریان اختلاف نظرها و عقاید فراوان است. در این مقاله نخست از ورود هایکو و تأثیر گذاریهایش سخن خواهیم راند. سپس تعاریفی برای هایکوی فارسی و ایرانی بهدست

مىدهيم و مى كوشيم هر كدام وجهة مشخص خود را پیدا کند. در نهایت، به طرز نگارش و نگرش به هایکو در ایران نگاهی خواهیم انداخت.

# چگونگی ورود هایکو به جامعهٔ شعری

در ایـران ترجمهٔ هایکوهای ژاپنی با واسـطه و بیشتر از روی ترجمههای انگلیسی و آلمانی آنها صورت گرفته است. بهطور دقیق روشن نیست که اولین بار چه کسے به ترجمهٔ شعرهای ژاپنی پرداخت (جعفری، ۱۳۸۷: ۳۸) اما تا آنجا که تاریخ یاری می کند اولین کسی که هایکو را ترجمه کرده، **احمد شاملوست**. او در اولین مجموعهٔ شعر خود، «آهنگهای فراموششده» (۱۳۲۸)، نمونههایی از آن را آورده که دست کم به دلیل قدمت بر گردان آنها به فارسی حائز اهمیتاند و اینک نمونههایی

> کلاغ در مهتاب فریاد زد پنداشتم سحر در رسیده است یار را واگذاشتم و گریان شدم

قلب زن و کرم شبتاب بی که چیزی گفته شود می سوزد (نوذری، ۱۳۸۸: ۲۲۲–۲۲۱)

در اوايـل دههٔ چهل، حسـن فياد ترجمهٔ چند شعر کوتاه ژاپنی را در مجلهٔ آرش انتشار داد. از آن پس نیز ترجمههای پراکندهای در مجلات ادبی به چاپ رسید و به تدریج، خوانندگان ایرانی با شکل بدیع و غنای تصویری و معنوی شعر ژاپن آشنا شدند. سـهراب سپهري و احمد شـاملو از جمله کسانی بودند که دریچهای از هایکوهای ژاپنی بر روی قشر کتابخوان ایران باز کردند. (جعفری،

در شمارهٔ ۸ دورهٔ ششــم و سیزدهم سخن (مهــر ۱۳۳٤) هفت قطعه شعر ژاپنی با ترجمهٔ **سهراب** سپهري معرفي شده است. اين شعرها که بيهيچ مقدمـه و شـرح و افــزودهای در صفحههای ۷۰۳ و ۷۰۶ این دورهٔ سـخن به چاپ رسـیدهاند، همه از گونهٔ تانکا (Tanka)، شعر کوتاه پنجپارهٔ ۳۱ هجایی ژاپن هستند. این قطعه از مجموعهٔ شعری قدیم ژاپن برگرفته شده و ترجمهٔ آن ساده و نه با وزن و قافیه، اما روان و زیباست. ترجمهٔ شعرهای ژاپنی از نخستین کارهای ادبی چاپ شدهٔ سهراب ســپهري و پنجمين اثر او از اين دست بوده است.

(رجبزاده، ۱۳۸۳: ۲۸۹)

این اشعار ژاپنی را سهراب سیهری احتمالا از انگلیسی به فارسی ترجمه کرده است. مقارن با این ایام ترجمههای دیگری از شعرهای ژاپنی و گاه از همان شعرها با امضای دیگران در مجلهٔ سخن مىبينيم. (مانند قطعــهٔ «زندگى گذران» ترجمهٔ ح.ن.ن در شمارهٔ ۸ و۹ دورهٔ سوم سخن)

از ترجمههای سهراب سیهری در آن روزگار: با آنکه میدانم

> در پی صبح شب باز خواهد آمد،

با این همه، طلوع آفتاب چه نفرت آور است، دریغا! ســرايندهٔ اين شــعر فوجي وارا- نو- ميچي نوبر (۹۷۳-۹۹۵) است. در ترجمهٔ سپهری این شعر با عنوان شـب آمده، اما سرودههای قدیم ژاپن مانند شعر فارسی، نام و عنوانی نداشت و از این رو در مجموعههای تازه و ترجمههای امروزی گاه عنوانی برای این قطعهها ابداع و گذاشته می شود. (همان:

شاملو با همكاري حسن فياد دوازده شعر كوتاه ژاپنی را با عنوان «همچون کوچههای بیانتها» به چاپ رساند. یک دهه بعد هم شاملو به کمک ع. پاشایی، که متخصص هنر و فلسفهٔ شرق است، کتاب مفصل «هایکو» را با توضیحات روشنگر منتشر ساخت و امكان شناخت جامع خوانندهٔ فارسی زبان را از این نوع شعر فراهم آورد (جعفری، ۱۳۸۷: ۳۸). بنابراین، خوانندهٔ فارسیزبان با هایکو به کمک شاملو، حسن فیاد و سهراب سپهری صورت گرفت. اما دریچههای شناخت کامل از زیر و بم شعر هایکو را شاملو و ع.پاشایی باز کردند. پس از این کتاب ترجمههای بسیاری از این نوع شعر به فارسى انتشار يافت.

### تأثیرات هایکو بر شاعران نیمایی

تا این زمان هنوز هیچ نظریهٔ شناختی هایکو برای شاعران نیمایی وجود نداشت. بنابراین، هر آنچه از هایکو تأثیر می پذیرفتند از ترجمههای پیش از آن بود. تأثیرپذیری شاعران نیمایی از هایکو یک تأثیر پذیری ناقص بود. به عبارتی، آن ها تنها با جلوهای از هایکو آشنا شدند و از اجزاء هایکو بی اطلاع بودند؛ مثلاً در برخی اشعار شاملو، اخوان ثالث، بیژن جلالی و سهراب سپهري فضاي هايکو موجود است. هر چه جلوتر مي رويم، اين تأثيرات بيشتر جلوه مي كند؛ مانند ســه خطی شدن شعر کوتاه و آنچه گهگاه در مضمون خود را نشان میدهد.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

مراحل اولية نگارش اشعار كوتاه تحت تأثير هايكونوعي تمرينبراي آشنایی با ماهیت هایکوبود. 🔳 جنانجهشاعران در دهههای بعد و با اشنایی بیشتر با هایکو و جوانب آن توانستند اشعاری را با نام ومعناي هايكو خلقكنند

# طنزدر سرودههای سلمانهراتي





این نوشــتار سـعی دارد به حضور طنز در آثار سلمان هراتی بپردازد. ما به بررسی سه دسته از آثار طنز سلمان می پردازیم: ۱. نخست اشعاری که در کلیت خود، ساختار طنز دارند. ۲. سرودههایی که گاه عبارتها و پارههایی از آنها بیانی طنزگونه دارند و رگههایی از طنز در آنها دیده می شود یا از خصیصه و شیوههای مورد استفاده در طنز بهره میبرند. ۳. هجوهای اجتماعی که حاوی اعتراض هنری اند بر آنچه هست.

كليدواژهها: طنز، سلمان هراتي، انتقاد و اعتراض، طنزی دینی و انقلابی و هجو اجتماعی

طنز پردازی یکی از شیوههای بیان پیامهای منتقدانه، خشماهنگ و تنفرآمیز در لفافهٔ خنده و شوخی است. آمیزش و همنشینی نامألوف و متناقض این دو عنصر با یکدیگر، به خلق اثری هنری، مؤثر و در عین حال حقیقتنما منجر می شود که آیینه وار همهٔ نابسامانی ها، زشتیها، پلشتیها و نارواییهای تلخ و دل آزار جامعه را باز می تاباند و در این رهگذر با بهره جویی از ابزار مقایسه و قـرار دادن خوبیها و زیباییها در برابر زشـتیها و نازیباییها و بزرگنمایی اغراق آمیز کژیها و کجرویها به بیدار گری و بصیرت اجتماعی مدد می رساند و مردم را در برابر کسانی که با حرکاتی خزنده و مرموز، منافع مادی و معنوی آنها را مورد تعرض قرار داده و حقوقشان را نادیده گرفتهاند، حساس و هوشمند میسازد. طنز بر خنده و شوخی بنا میشود اما بن

مایهٔ حقیقی آن بازگو کردن حقایق تلخ و دردآمیز است و اگر در مسیر درک آن، نیمخندی بخواهد بر لب خوانندهای فهیم جا خوش کند، لحظهای بیش نمی پاید. زیرا با اندکی تأمل و درنگ، زهرخندی جان گزا و دردمندانه جای گزین آن می شود.

رویشگاه اصلی طنز جوامعی است که در آنها زور گویان، زراندوزان و تزویر پیشگان با زدوبندهای گوناگون و سـوار کردن هزار و یک نوع دوز و کلک بر جان و مال و ناموس مردم استيلا و حاكميت می یابند و وقیحانه از هیچ قباحت و شرارتی روی گـردان نیسـتند. از آنجـا که این گونـه افراد دستی در کارها و پایی در جامعه دارند و از قدرتی برخوردارند که می توانند خرده گیران صریح لهجه را از هستی ساقط کنند، ضرورت ایجاب می کند که حرف جدی و اساسی به کناری نهاده شود و هنرمندان طنزنویـس با نبوغ زبانی خاص خود به میدان بیایند و زبان گویای مردمی شوند که ناگزیر، تن به سـکوت دادهاند؛ اگر چه سینهای مجروح و دلی مالامال از درد، روحشان را پیوسته می فرساید. شاعريا نويسندهٔ طنز پر داز لزوما بايد انساني آزاده، سليمالنفس، باهوش و تيزبين باشد تا بتواند آفتها و آسیبهای جامعه و جهان را بشناسد و عاملان اصلی آنها را با تازیانههای کلام زیرکانهٔ خود درهم بکوبد و بدین وسیله به بیدار گری و حرکت آفرینی اجتماعی بپردازد و باعث شکنجهٔ روحی تردامنان و گرفتار شدن ریاکاران و جفاگران در تنگای عذاب وجدان گردد. البته او باید به رسالت و تعهد انسانی

و اجتماعی خود مؤمن و با خود و مردم تا آنجا که می توان صادق بود، یکرو و راستگو باشد و هر گز از این هنر ارجمند و مقدس در جهت حسادت، غرضورزی و دستیابی به منافع و مصالح نامشروع فردی یا گروهی سود نجوید؛ همچنین باید مراقب باشـد که خواسـته و ناخواسته از شـاخهٔ تناور و پرثمر طنز به گودالهای حقیر لودگی، بیهودگی، مسخرگی و سبکسری فرو نیفتد و دردی دیگر بر دردها و آلام التيام نيافتهٔ مردم نيفزايد.

### طنز در ایران بعد از انقلاب

طنز در هر کشور، به فراخور موقعیت و شرایط ویژهٔ زمانی و مکانی، شکل و شیوهٔ خاصی به خود می گیرد و رنگ و نشان همان فضا و دوره را در خود جلوه گر میسازد. انقلاب اسلامی که حاصل تموّج و تلاطـم روحی و دگر گونـی فکری اکثریت قریب بهاتفاق مردم ایران بود، شرایط و زمینههای بیداری و خیزشهای فرهنگی آرمانخواهانهای را در ایران فراهم نمود. مردم به شرایط نابسامان و بیعدالتی تحمیلی گذشته پشت پا زدند و با تحمل دشواریها و خسارتهای سنگین جانی ومالی، جامعهای نورابنا نهادند تا به شرایط مطلوب خود، که اولین نشانهٔ آن عدالت اجتماعی بود، دست یابند. حادثه ها از زمین و آسمان باریدن گرفت و هر یک خارخار و دغدغهٔ ویژهٔ خود را بر ذهن و ضمیر مردم تحمیل کرد. در گرانیگاه هول و حادثه که پاکبازان به مَقتل و مَسلخ می رفتند، بسیاری با سالوس و ریا، ناسزاوار خود را چون شاخهای ناروا به درخت انقلاب چسباندند و در حالی که «برای جنگ شعار میدادند، خودشان از جادهٔ شـمال به جبهه می رفتند» او طرحشان برای ساماندهی به امور جنگ و معیشت این بود کـه «جان دادن از شـما، طرح اقتصادی از ما»۲. در این آشفتهبازار، بی رسمیها و ستمها رفت و نابسامانیهای اقتصادی و فرهنگی رانده شده از در، ینجرهها را برای ورود باز یافتند و آرامآرام ارزشها را بیارج کردند و ضدّارزشها حضوری روزافزون و جسورانه یافتند. در چنین شرایطی، هنرمندان و شاعران دلسوختهٔ بیشماری بنا به دلدادگی و تعهد انقلابی و اجتماعی، روزهٔ سکوت را شکستند و در برابر ستمهای پیدا و پنهان گاه به جد و زمانی هم به طنز سخنها گفتند و شعرها سرودند.

از میان هنرمندان و شاعرانی که در این خصوص واکنش و حساسیت بیشتری از خود نشان دادند می تــوان از کیومــرث صابــری (گل آقــا)، عمران صلاحی، حسن حسینی، قیصر امین پـور، علی

موسوی گرمارودی، علی رضا قزوه، سلمان هراتی و دیگران نام برد.

### طنز در اشعار سلمان هراتی

سلمان به آنچه مینوشت، اعتقاد داشت و اهل ظاهرسازی و ریاکاری نبود. کلام او معرف فرهنگ اسلامی و شیعی است و زبان صمیمی و اندیشهٔ روان و نمادیـن او کلامـش را در ادبیـات ایـران شاخص کرده است.

شعر سلمان، شعر مکتبی است. او با دیدن مشكلات اجتماع زبان فرو نمى بندد و آنچه را ديده است، بیان می کند. سلمان در آغاز متأثر از شعر «فروغ» و «سپهری» است ولی در طنز شاعرانه از شعر طاهره صفارزاده تأثير مي پذيرد و البته بعدها هویت و استقلال می یابد.

سلمان هراتی نیز به اعتقاد برخی از اهل نظر در بیان بی در دی ها، ثروت اندوزی ها، محافظه کاری ها و سیاستبازیهای شیطنت آمیز خودی و بیگانه از پیشتازان بود و «اگر زنده میماند- که کاش چنین بود- یقیناً صراحت دردمندیاش او را به اصطکاک شدید با کجرویها می کشاند.» (حسینی، ۱۳۸۱:

سلمان در همان عمر کوتاه شاعری خود، سخنان نیـشدار قابل توجهی را با زبان چالاک و جسـور خویش برای اصلاحگری جامعه و رهنمونی افراد و تیپهای هنجارستیز و متظاهر بهسوی نیکی و زیبایی بازگو نموده است. گاه تندزبانی او به سرودههایی سرشار از خشم و خروشی توفنده بدل می شود که خانهٔ به ناروا بنا شدهٔ ستم را از بیخ وبن به لرزه درمی آورد تا بر ویرانه های کژی ها بنای درست و استوار حقیقت خواهی، عدالت جویی و سلامت جامعهٔ انسانی قامت برافرازد.

هراتی با جسارت و جرئت بسیار، حریم کذایی و سنگین شعر و شعور زمان خود را شکست. فضایی که به علت تکرار، رخوتزده شده بود. او با استفاده از الفاظ عامیانه و سادگی و صداقت در روایت بیان، به زبان و بیان تازه دست یافت که هیچگاه بیش از چند نفر نتوانستند به آن دست یابند. ساختار بیان او آمیخته از بیانی اجتماعی، سیاسی و نمادین است و بهره گیری عمیق او از فرهنگ جبهه، عمیق ترین نکته در شعر سلمان است. دو مجموعهٔ «از آسـمان سـبز» و «دری به خانهٔ خورشید» در عين حال كه شعرند، نقد نيز هستند؛ نقد اجتماع، زمان، سیاست، کوچه، خیابان و....

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

طنز بر خنده و شوخی بنا میشود اما بن مايةحقيقي ان بازگو کردن حقايق تلخ ودرداميز است و اگر در مسیر درک ان،نیمخندی بخواهد بر لب خوانندهايفهيم جا خوش کند، لحظهاىبيش نمے یاید

### آموزشي\_تحليلي



درونمایهٔ شعر کودک در دههٔ هشاد

دكترمحمدرضاسنگري استادیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد دزفول رضا ارشادیفر دانشجوی دکتری زبان و ادبیّات فارسی دانشگاه شهید چمران اهواز

درونمایهٔ شعر کودک در دههٔ هشتاد ٔ (۱۳۸۹–۱۳۸۰) برای گروههای سنّے الف، ب و ج بر مبنای فراوانے هریک از این موضوعات در هشت بخش بررسی و تحلیل می شود: توصیف طبیعت، درونمایهٔ دینی، مسائل اجتماعی، بازی و سرگرمی، آموزشی ـ علمی، اخلاقی و تربیتی، تخیّلات کودکانه و مفاهیم انقلاب اسلامي. اين ترتيب نشان مي دهد كه وصف طبيعت بیشترین شمار اشعار و موضوعات مربوط به انقلاب اسلامی کمترین تعداد را دارد. در وصف طبیعت موضوعاتی چون فصلها، حیوانات، گیاهان، اجرام آسمانی و شب و روز به ترتیب محتوای اشعار را تشکیل می دهند. در مسائل دینی هم پیامبر، امامان، عبادات، خدا و محرّم مطرح مى شوند. درون مايه هايي مانند خانه و خانواده، مشکلات و آرزوهای اجتماعی، زندگی اجتماعی و دوستان، در بخش مسائل اجتماعی می آیند. در بازی و سرگرمی نیز بازی با اشیا، چیستان، بازیهای جمعی، لالایی، بازی با حیوانات و نقاشی کشیدن به ترتیب شمار بیشتری دارند. موضوعات مطرح شده در قسمت آموزشی ـ علمی به ترتیب اولویّت عبارتاند از: شناخت حیوانات، آشنایی با مشاغل، آموزش علوم، حواس پنج گانه و شناخت اشیا. در مسائل اخلاقی و تربیتی توجّه شاعران بیشتر به حفظ محیطزیست، توصیههای اخلاقی، انجام دادن وظایف اجتماعی و رعایت بهداشت فردی بوده است. در تخیّلات کودکانه، آرزوها، عالم خواب و نگرش تخیّلی بهوسیلهٔ موجودات وصف می شوند. مواردی چون دفاع مقدّس، دوران انقلاب اسلامی، امام خمینی (ره)، شهید و توصیف عصر ستمشاهی در بخش مفاهیم انقلاب خواهند آمد.

الف، ب و ج در دههٔ هشتاد و همچنین مطرح کردن موضوعاتی است که کمتر به آنها پرداخته شده یا اصلا مطرح نشدهاند. البتّه در کنار هدف اصلی، انگیزهٔ تلاش برای شناخت بخش مهم و مؤثری از ادبیّات فارسی و آسیبشناسی آن را نیز نباید از نظر دور داشت. پیش از این، در آثار مربوط به ادبیّات کودکان بهطور عمومی موضوعات شعر کودک طبقهبندی شدهاند. همچنین مقالههایی مانند «بررسی محتوای شعر کودک» در دههٔ ۱۳۷۰ از مصطفی میرزاییان، «انقلاب اسلامی و دفاع مقدّس در شعر کودک و نوجوان» از انسیه موسویان اختصاصا به این موضوع يرداختهاند.

از آنجا که شمار آثار کودک بسیار است، در این پژوهش بیش از ۱۰۰۵ شـعر (در معنی عام) از آثار شـاعران نامآور این حوزه بررسی میشود که اغلب آنها را کانون پرورش فکری کودکان و نوجوانان چاپ کرده است؛ دیگر اینکـه گاه یک اثر برای دو گروه سنتی چاپ شده است و گنجاندن آن در آماریک گروه ممکن نیست و از دقت نتیجه گیری می کاهد. به همین جهت، برای اینکه طبقهبندی کاملی داشته باشیم، برای هریک از این گروههای مشترک، عنوان مستقلی در نظر می گیریم. وجود اشعاری با موضوعات مختلف یکی دیگر از محدودیّتهای این پژوهش است. مثلا بسیار اتفاق میافتد که شاعر در کنار وصف طبیعت به طرح موضوعات اخلاقی، دینی یا تربیتی بپردازد. برای رفع این مشکل، ملاک محتوایی است که بیشتر و قوی تر مطرح

> کلیدواژه ها: درون مایه، شعر کودک، دهه هشتاد، كودكانهسرايان

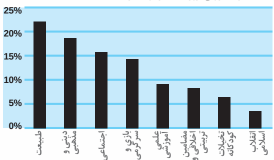
هدف اصلی از این پژوهش مطالعه، بررسی و طبقهبندی دقیق موضوعات گوناگون مورد توجّه شاعران کودک در گروههای سنّی

### طبقهبندی درونمایهٔ شعر کودک در دههٔ هشتاد

درونمایهٔ شعر کودک در دههٔ هشتاد را برای گروههای سنّی الف، ب و ج با توجّه به فراواني هريک مي توان به هشت بخش تقسيم كرد: ١. توصيف طبيعت، ٢. درونمايهٔ ديني، ٣. مسائل اجتماعی، ٤. بازی و سرگرمی، ٥. علمی و آموزشی، ٦. اخلاقی و تربیتی، ۷. تخیّلات کودکانه، و ۸. مفاهیم انقلاب اسلامی. در یک

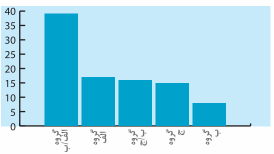
## نمایهٔ کلّی فراوانی هریک از این موضوعات چنین است:

نمایهٔ شمارهٔ ۱: فراوانی درون مایهٔ شعر کودک در دههٔ هشتاد



از مجموع ۱۰۰۵ شعر، درونمایهٔ توصیف طبیعت با ۲۳/۰۳ درصد بیشترین فراوانی را دارد. پس از آن مفاهیم دینی و مذهبی با ۱۹/۲۱ درصد رتبهٔ دوم و مفاهیم اجتماعی با ۱۵/۶۹ درصد رتبهٔ سوم را دارند. ۱۶/۵۸ درصد اشعار به موضوعات مربوط به بازی و سرگرمی اختصاص یافته و رتبهٔ پنجم با ۱۸/۳ درصد به موضوعات علمی و آموزشی رسیده است. مضامین اخلاقی و تربیتی با ۱۸۵۵ درصد در رتبهٔ ششیم جای دارد و تخیّلات کودکانه با ۱۸/۳ درصد در مقام هفتم است. در نهایت، مفاهیم مربوط به انقلاب اسلامی با ۱۶/۳ درصد کمترین فراوانی را دارد. بررسی اشعار از نظر پرداختن به هریک از گروههای سنی موردنظر، نمایهٔ زیر را بهدست میدهد.

نمایهٔ شمارهٔ ۲: فراوانی اشعار در هر یک از گروه های سنی



این نمودار نشان می دهد که از مجموع ۱۰۰۵ شعر، ۳۹۸ شعر یعنی ۶۰/۰۶ درصد به گروههای سنّی الف و ب اختصاص دارد و ۱۸۲ شعر یعنی ۱۸/۳۰ درصد به گروه سنّی الف اختصاص دارد. همچنین ۱۷۳ شـعر یعنی ۱۷/۶۰ درصد اشعار برای گروههای

جدول شمارهٔ ۱: تنوّع موضوعی شعر کودک در توصیف طبیعت

| ول سماره ۱: سوع موضوعی سغر تود ت در توضیف طبیعت |              |          |              |                 |         | جدول سماره ۱: تنو |             |
|-------------------------------------------------|--------------|----------|--------------|-----------------|---------|-------------------|-------------|
|                                                 | موضوعات دیگر | شب و روز | اجرام آسماني | گیاهان و میوهها | حيوانات | فصلها             |             |
|                                                 | -            | 1        | ٣            | ١               | ٨       | -                 | گروه الف    |
|                                                 | ٩            | 1        | ٤            | ٨               | ۳۱      | 18                | گروه الف/ ب |
|                                                 | 11           | 7        | ٨            | ٥               | ٤       | 11                | گروه ب      |
| 6                                               | ٣            | 1        | ٣            | 10              | 10      | ۱۷                | گروہ ب/ ج   |
| N                                               | ٥            | ٣        | ٣            | ٦               | 1.      | 77                | گروہ ج      |
| ٦                                               | ۲۸           | ٨        | 71           | ٣٥              | ٦٨      | ٦٩                | جمع         |

سنّی ب و ج و ۱۵۵ شعر یعنی ۱۵/۵۹ درصد برای گروه سنّی ج سروده شده است. ۸٦ شعر یعنی ۸۵/۸ درصد نیز مربوط به گروه سنّی ب است. البتّه ۱۱ شعر هم بدون گروه سنّی چاپ شدهاند. با توجّه به نتایج حاصل از این نمودار می توان گفت که وضعیّت شمار آثارِ شعری در گروه سنّی الف از دیگر گروهها بهتر است و گروه سنّی ب و ج در رتبهٔ دوم و سوم جای دارند.

### • توصيف طبيعت

بهره گیری شاعر از طبیعت و عناصر پویا و بالندهٔ آن بی انتهاست. دورهٔ کودکی زمان جدا شدن کودک از طبیعت و پرورش یافتن در فضای انتزاعی ساختهٔ انسان است. کودک باید به تدریج خود را با نظام حاکم بر طبیعت، که جامعه آن را تدوین کرده است، سازگار کند.

فراوانی درون مایهٔ توصیف طبیعت در هریک از گروههای سنّی نشان می دهد که موضوع طبیعت در تمام گروههای سنّی نشان می در ده و قوی دارد. گروه سنّی مشترک الف و ب با ۲۹/۲۵ درصد بیشترین تعداد اشعار و گروه الف با ۲۹/۵ درصد کمترین شمار را دارند. البته غافل نباید بود که بسیاری از اشعاری هم که موضوعاتی به جز طبیعت دارند، برای القای مفاهیم خود از عناصر طبیعی بهره می گیرند. جدول زیر وضعیّت موضوعات متنوّع طبیعت را برای گروههای سنّی مختلف نشان می دهد.

در وصف طبیعت نوع نگرش شاعر به طبیعت و عناصر آن اهمیّت دارد. شاعر کودک این موضوع تربیتی را از یاد نمی برد که نباید اجازهٔ رمزگشایی طبیعت را از کودک بگیرد و لازم است که فرصت تجربه کردن شخصی را برای کودک محفوظ بداند و اجازه دهد تا کودک با حسّ خود طبیعت را درک کند و از آن لات ببرد؛ زیرا گاهی شاعر با محدود کردن نگاه کودک به جای او می بیند و احساس می کند. نگاه حسّی و آفاقی به طبیعت و اعناصر سازندهٔ آن در بیشتر اشعار کودکانه سرایان نمایان است و در نمونههای برجستهٔ آن، احساس شاعر با طبیعت گره می خورد؛ یعنی شاعر احساس خود را در طبیعت می جوید و به نوعی در یعنی شاعر احساس خود را در طبیعت می جوید و به نوعی در یوامیدند و جنبههای منفی و آزاردهنده در آنها نیست. طبیعت طبیعت طبیعت بی پرامیدند و جنبههای منفی و آزاردهنده در آنها نیست. طبیعت

رشد آموزش زبان و ادب فارسی | دورهٔ بیست و هشتم | شمارهٔ ۲ | زمستان ۱۳۹۳ | ۴۵

در تعامل سازنده با کودک، وجودی مادی و عینی دارد و مانند دوستی مهربان در حیات کودک جاری است. در جهان کـودک، تمام طبیعت و عناصر آن پویا و زندهاند و مانند خود او تنها زیباییهای آن را میبینند. طبیعت آنان از غم و درد خالی و از طراوت و تازگی سرشار است. «لـب دریای خـزر/ آفتابی شـده بود/ آسـمان در دل آب/صاف و آبی شده بود/ آنطرف در دل آب/ جشن ماهیها بود/ ساحل و ماسهٔ داغ/ تشنهٔ دریا بود/ با کف دستانم/ ساختم یک کاسه/ کاسه کاسه گندم/ چشمهای در ماسه/ آب دریا آن دم/ كم كم آمد بالا/ چشمة كوچك شد/ تکهای از دریا» (شعبانی، ۱۳۸۱: ٤٦)

گاهی شاعر با استفاده از عناصر طبیعت به بیان مسائل عمیق اجتماعی و سیاسی مى پردازد. نگاه متفاوت محمود كيانوش، شاعر نامآشنای ادبیّات کودک، را در این شعر ببینید که با تکرار واژهٔ آتش مفاهیم خاصّ اجتماعی را تلقین می کند.

«آتش روشن شو/ آتش گرگر كن/ دنیای شب را/ روشن بر من کن/ آتش روشین شو/ آتش با من باش/ در این زمستان / هر شب روشن باش» (کیانوش، (٣٢:1٣٦٩

### • درونمایهٔ دینی

دربارهٔ تعریف ادبیّات دینی کودک نظریّات گوناگونی مطرح شده است. برخی از پژوهشگران مفهـوم دین را با ادبیّات پیوند می زنند و رابطهٔ میان آنها را رابطـهٔ کل و جـزء میدانند. برخی نیز ادبیّات دینی را مجموعهٔ ساختهای کلامی در جهت تحکیم آموزههای دینی تعریف کردهاند. جعفر ابراهیمی با نگاهی گسترده و شاعرانه معتقد است هر قصّهای که فضایی عاطفی و انسانی دارد، قصّهای اسلامی است، خواه نویسندهٔ آن مسلمان باشد خواه غیرمسلمان (بنگرید به حافظی، ۱۳۸۱: ۳۲). جدا از این تعریفهای متنوع، در اینجا مقصود ما از مفاهیم دینی در شعر کودک آن دسته اشعاری است که بهطور مستقیم به موضوعات و مفاهيم ديني بهخصوص دين مبين اسلام

و مذهب تشيّع يرداختهاند.

در موضوعات دینی گروه سنّی مشترک الـف و ب با ٤٨/١٦ درصـد اوّلين رتبه را از نظر فراوانی دارد و پیس از آن گروه مشترک ب و ج با ۲۱/٤٦ درصد، گروه ج با ۱۷/۲۷ درصد، گروه الف با ۹/٤۲ درصد و گروه ب با ۳/۰۵ درصد رتبههای بعدی را دارند. کمی شمار این مفهوم در گروه ب بهدلیل آن است که گروههای الف و ج با آن همپوشانی دارند.

طرح موضوعات دینی در آثار مربوط به کودک به دقت و ظرافت خاصی نیاز دارد؛ زیرا لازمهٔ درک بسیاری از مباحث دینی، مانند توحید و معاد، تفکر انتزاعی است و درک دینی کودک در گروههای ستّی مورد مطالعهٔ ما، نگرشی شهودی یا عینی است نه انتزاعی. به همین جهت، اگر در گروه الف یا ب شمار زیادی اثر با محتوای دینی نداشته باشیم، طبیعی است و اگر از مجموعهٔ ۸٤ شـعري محمّد مهاجراني با عنوان «ز مجموعهٔ پیامبر ما» که برای گروه مشترک الف و ب چاپ شده است صرفنظر کنیم، نماية بالاعلمي ترخواهد بود.

جدول شمارهٔ ۲ وضعیّت موضوعات دینی را با توجه به گروه سـنّی مخاطب نشان می دهد. باید توجّه داشت که در آثار بررسی شده، محتوای دینی بیشتر در قالب رفتاری و با نشان دادن سیرهٔ بزرگان دین و کمتر به شکل عقلی و دانش

| دنیا چراغان میشود وقتی بیایی          | دیــن و کمتر به شــکل عقلــی و دانش                    |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| پروانهباران میشود وقتی بیایی/ میآیی و | دینی عرضه شده است و وجههٔ عاطفی و                      |
| دیگر کسیی در کوچهٔ ما/ جرئت ندارد له  | احساسی دین در آنها غلبه دارد.                          |
|                                       | جدول شمارهٔ ۲: تنوّع موضوعی شعر کودک در درونمایهٔ دینی |

| آفریدهها <i>ی</i><br>الهی | محرّم | خدا | عبادات | امامان (ع) | پیامبر (ص) |             |
|---------------------------|-------|-----|--------|------------|------------|-------------|
| ٤                         | -     | Υ   | γ      | -          | -          | گروه الف    |
| _                         | ١     | ١   | ٤      | ۲          | ٨٤         | گروه الف/ ب |
| ١                         | ٦     | -   | -      | -          | -          | گروه ب      |
| _                         | -     | Υ   | 1.     | 78         | -          | گروہ ب/ ج   |
| -                         | ٣     | ٦   | ٣      | 17         | ٤          | گروہ ج      |
| ٥                         | ١.    | 71  | 78     | ٤٣         | ٨٨         | حمع         |

از مجموع ۱۹۱ شعر با مضامین دینی، پرداختن به شخصیّت والای پیامبر اکرم (ص) و حالات و سـخنان و رفتار ایشان با ٤٦/٠٧ درصد بالاترين رتبه را به حق

کند پروانهها را» (هنرجو، ۱۳۸۰: ۱۵)

دارد. در میان اشعار مربوط به پیامبر

اسلام، کم نیستند شعرهایی که در

فضایی کاملاً تخیّلی و با استفاده از تمام

ظرفیّتهای ادبی با نگاهی عمیق تر به این

«کوه میشود پر از صدا/ درّه میشود پر

از سکوت/ کوه میشـود پر از سلام/ درّهٔ

عاشقانه در قنوت ... او ز راه دور میرسد/ او که برگزیدهٔ خداست/ غار می کند بر او

سلام/ او پر از نگاه می شود/ غار پر ز ماه

مى شود/ ناگهان طلوع مى كند/ آفتابى از

دل زمین/ آفتابی از دل حرا/ از دل محمّد

در محتوای دینی پـس از پیامبر (ص)

بیشترین سهم به توصیف رفتار و سیرهٔ

امامان میرسد. برخی از شاعران در

مجموعههایی برای تمام معصومین (ع)

جداگانه اشعاری مذهبی سرودهاند. از این

میان، بیشترین سرودهها با نگرشی شیعی

برای امام زمان (عج) با ۱۲ شـعر است و

پس از آن، امام حسین (ع).° در اشعار با

موضوع امام عصر (عج) معانی اساسی در

مكتب شيعه چون انتظار، ظهور، تشيّع و

امامت دیده می شود. با این همه، توجّه به

جنبههای عاطفی و خیر و برکت وجود آن

حضرت در کودکانهها بیشتر آشکار است.

«با دست تو وا می شـود درهای بسته/

باغی پر از گل میشود این قلب خسته/

امین» (ابراهیمی، ۱۳۸۲: ۱۲۶)

موضوع پرداختهاند.

## ● مسائل اجتماعی

فراوانی شعر اجتماعی در گروههای

سنّى مختلف بهترتيب چنين است: گروه مشترک ب و ج ۲۵/۹۷ درصد، گروه ج ۲۲/۰۷ درصد، گروه الف و گروه مشترک الف و ب ۲۰/۷۷ درصد، و گروه ب ۱۰/۳۸ درصد. پیداست که هرچه کودک بزرگتر می شود، برخورد او با موضوعات اجتماعی افزایش می یابد. در اینجاهم گروههای ب و ج درصد بیشتری از اشعار اجتماعی دارند. آنچه در درونمایـهٔ اجتماعی میگنجد، حوزهای گسترده با مسائل گوناگون دارد. این تنوّع کار را برای طبقهبندی و ارزیابی دشوار می سازد. در اینجا تلاش کردهایم تا دستهبندی قابل قبولی ارائه کنیم و موضوعات را با در نظـر گرفتن محتوای هریک در زیـر مجموعههایـی جداگانه ارزیابی نماییم. حاصل این کوشـشها جدول شمارهٔ ۳ است.

چنان کـه در جـدول زیـر ملاحظـه می شـود، از مجموع کل اشـعار بررسی شده، ۱۵٤ سروده جزء مسائل اجتماعي قرار می گیرند و در ردهبندی رتبهٔ سوم را از نظر حجم دارند. این رتبه بهدلیل فراواني موضوعات اجتماعي وضرورت آشـنایی کودک با این موضوعات اسـت. کودک به تدریج به دنیایی پا می گذارد که برای سازگاری با آن و مقید بودن به برخی محدودیتهایش باید با نظام اجتماعی حاکم بر جامعه و روابط میان انسانها آشنا شود. بخشی از این آشنایی از طریـق خانـواده، دوسـتان و محیط و بخشی دیگر از راه ادبیات و آثار ادبی حاصل مىشـود. ادبيّات بايد تنها فرصت تجربه اندوزی را برای کودک مهیّا سازد. شاید وظیفهٔ اساسی هنرمند کودک در این حوزه، این باشد که با وصف جهان و روابط حاکم بر آن و نیز طرح ارزشها و ضدّ ارزشها، زمینهٔ ارزیابی و داوری را در ذهن مخاطب فراهم كند و او را به مرحلهٔ رشد قضاوت صحیح نزدیک سازد.

طرح بعضي از مسائل و معضلات اجتماعی و نیز بیان بسیاری از ناهنجاریهای رفتاری در محیط بیرون از خانه و حتّی درون آن باید با وسـواس كامـل همراه باشـد. بخش عمـدهاي از نابسامانیهای اجتماعی را نمی توان برای

گروه سنتی مورد بحث ما مطرح کرد؛ زیرا رشد ذهنی کودک هنوز به اندازهای نیست که بتواند نسبت به آنها درست عمل کند. از سوی دیگر، آلوده کردن ذهن معصوم کودک با برخی مسائل و تنگناهای اجتماعی، نتیجهای جز سوختن زمینهٔ تجربهاندوزیهای کودکانه و پاک ندارد. شـمار انـدک این اشـعار در آثار بررسى شده نشانهٔ همين دقتنظر است. از میان معضلات گوناگون جامعه، تنها به پارهای از آنها می توان در شعر کودک پرداخت. به همین جهت گاه شاعر سیبی را توصیف می کند کـه به دلیل جدایی از شاخه غصه می خورد یا شهری پر از دود و دم را که مردمش خندیدن بلد نیستند یا فضانور دی را که با ورود به سطح ماه آن را آلوده می کند. دزدی که فرش را ربوده است و کودک به امید پشیمانی او دعا می کند. گاهی هم پروانه از شنیدن صدای بوق ماشین می گریزد یا کلاغ به اشتباه به جای قار می گوید: بوق.

«چند تا گنجشک بود/ پنج شش تا هم كلاغ/ أسماني لكلكي/ از پرستو، ابر، زاغ/ روشنایی بخش ده/ گرچه نور ماه بود/ آرزوی اهـل ده/ برق و نیروگاه بود/ شـد صنوبر تیر برق/قصّهاش کوتاه شد/برق آمد توی ده/ بیشه نیروگاه شد» (بکتاش، ٥٨٣١: ٠٨)

کامل میشود. به همین جهت، توجّه به موضوعات مربوط به خانه و خانواده بسیار ضرورت دارد. در جدول نیز موضوع خانه و خانواده بیشترین حجم را دارد.

«پدر شبیه کوه/ و مادرم شبیه آفتاب/ برادرم زلال و مهربان/شبیه قطرههای آب/ومن نهال یک درخت/که تکیه می دهد به کوه / نیاز مند آب / نیاز مند آفتاب باشـکوه/ و خانه چیسـت/ و خانه روستای زندگی است/ تو کیستی؟ بگو/به روستای ما خوش آمدی/اگر که دوستی بیا/ بـه جمع باصفای مـا خوش آمدی» (شعبان نژاد، ۱۳۹۱: ص)

### • بازی و سرگرمی

آیا بازی در زندگی کودک یک ضرورت است یا اصلا خود زندگی است؟ سابقهٔ حضور بازی در زندگی کودک به تولد نخستین نوزاد انسانی باز می گردد. وجود بازی های بسیار در متون کهن تأیید می کند که بازی برای کودک عین زندگی بوده است. مفهوم کودکی با هیچ مفهوم دیگری به اندازهٔ بازی گـره نمیخورد. پیوستگی و درهمتنیدگی بازی و کودک آنچنان نیرومند است که تعلیموتربیت کودک بخش عمدهای از روشهای تربیتی خـود را از طریق بـازی ممکن میداند و گرچه بازی می تواند روشی مؤثّر و کارآمد

جدول شمارهٔ ۳: تنوّع موضوعی شعر کودک در مسائل اجتماعی

| مدرسه | گروههای<br>همسن | زندگی<br>اجتماعی | آداب و رسوم<br>جامعه | موضوعات<br>کلّی<br>اجتماعی | مشکلات<br>و آرزوهای<br>اجتماعی | خانه و<br>خانواده |                   |
|-------|-----------------|------------------|----------------------|----------------------------|--------------------------------|-------------------|-------------------|
| _     | ۲               | -                | Υ                    | -                          | ١                              | 77                | گروه الف          |
| _     | ١               | ١                | ١                    | ۲                          | ٥                              | 77                | گروه الف/ ب       |
| ١     | ١               | -                | ١                    | ٢                          | ٢                              | ٩                 | گروه ب            |
| 1     | _               | ١                | ۲                    | ۱۳                         | ٩                              | ١٤                | گروه ب <i>ا</i> ج |
| ١     | ١               | ٣                | ١                    | ١                          | 11                             | ١٦                | گروہ ج            |
| ٣     | ٥               | ٥                | ١٢                   | ١٨                         | ۲۸                             | ۸۳                | جمع               |

بخـش عمدهای از اوقـات کودکان این گروههای سنتی با خانواده و اعضای آن می گذرد و در واقع، شخصیّت کودک از اینجا شکل می گیرد و بعد در جامعه

باشد، خود زندگی را نباید فراموش کرد. «بسیاری از فلاسفه، فلاسفهٔ تعلیم و تربیت و روانشناسان بر یگانگی مفاهیم بازی و کودکی تأکید نمودهاند و بازی را نه

همچون ضرورتی در زندگی کودک بلکه عیــن زندگی او دانســتهاند. بدین تر تیب، بازی وسیلهای برای رشد کودک نیست بلکه با خود رشد یگانه است.» (خسرونژاد، (۲۱۷:177

مطابق این پژوهش، بازی و سرگرمی در میان درونمایههای شعر کودک در دههٔ هشتاد رتبهٔ چهارم را دارد. گرچه میبایست که از رتبهٔ بهتری در میان آثار كودكان برخوردار مىشد. البتّه بسيارى از مفاهیم دیگر با استفاده از لباس بازی مطـرح شـدهاند و ما در اینجـا فقط آن دسته از اشعار را آوردهایم که مستقیماً و مستقلا به بازی و سرگرمی پرداختهاند. گروه سنّی الف با بازی و سرگرمی بیش از گروههای دیگر سروکار دارد و ۵۰ شعر یعنی ۳٤/٤۸ درصد مربوط به گروه سنّی الف است و اگر گروه مشترک الف و ب را با ۷۷ شعر به این جمع بیفزاییم، ۸۷/۵۸ درصد اشعار به این دو گروه اختصاص می یابد. از مجموع اشعار بررسی شده، ۱٤۵ شـعر به موضوع بازی و سـرگرمی اختصاص دارد. جدول شمارهٔ ٤ خرده موضوعات این درونمایه را نشان میدهد.

جدول شمارهٔ ٤: تنوّع موضوعي شعر كودك در بازي و سرگرمي

چیستان بازی با اشیا كشيدن بازی با بازىھاي نقّاشي حيوانات ٨ گروه الف گروه الف/ ب ٢ گروه ب گروہ ب*ا*ج گروہ ج ۲۸

> در عالم کودک هر شیئی می تواند وسیلهای باشد برای تولید یک بازی خوب و خلاقانه. لازم نیست حتما ماشین اسباببازی یا عروسکی گرانبها از فلان شخصیّت کارتونی غرب باشد؛ زیرا در ذهـن كودك همــهٔ پديدههــا ميتوانند دوستانی صمیمی برای بازی و نشاط باشند. بادکنک، آدمک، آینه، کلاه، موی سر، دکمه، دانهٔ تسبیح، گره قالی، برگ زرد، فرفره، قرقره، زنگوله، دوچرخه،

فرغون، خانهٔ کاغذی، چوب و انگشت از جمله وسایلی هستند که زمینهٔ بازی و سرگرمی را برای کودک فراهم می کنند. «دویدم و دویدم/به یک گره رسیدم/گره رو زدم به قالی/ خیلی قشنگ و عالی/ من گـره رو ناز می کنم / پنجره رو باز می کنم / یه قل دو قل می کنیم اغنچه رو گل می کنم اقالی به من رنگ داد ایه غنچهٔ قشنگ داد/غنچه نگو گره گره/ درست به شکل پنجره» (کشاورز، ۱۳۷۸: ۹۶)

بازیها از سنت ملی و آداب و رسوم فرهنگے جامعه الگو می گیرند و در کنار ابزاری برای سرگرمی و لذّت بردن از دوران خـوش کودکی، درون خود حامل بخشی از باورهای اجتماعی و ملی هستند. به همین جهت، در بافت بازیها معمــولا نگرش یــک جامعه نســبت به مسائل گوناگون زندگی به همراه افسانهها و تلمیحات دینی و ملی مطرح می شود. گاهی هم بازی نشاندهندهٔ الگویی کهن ازیک مفهوم انسانی است.

برخی چیستان را حاصل بیمایگی شاعر از جهت اندیشه دانستهاند امّا برای مخاطب، لذت يافتن پاسخ چيستان زيبا و

به همراه وزن، قافیه، موسیقی و فضای شاعرانه یافت می شود. بهره گیری از واژههای روان، پر احساس، عاطفی و نیز تأثیر گــذار، آن هــم از کلام مادر مهربان از جمله ویژگیهای زبانی لالاییهاست. از جهت محتوایی نیز در آنها به چنین موضوعاتی پرداختـه میشـود: خواب کودک، آرزوهای مادر برای فرزند، بزرگنمایی کودک در ذهن مادر، بیان خوبیهای پدر یا کودک، شـرح زحمات مادر در پرورش نوزاد، یاد کردن از شخصیّتهای اساطیری، ملّی یا مذهبی، وصف موجودات اهریمنی و شـرور، بیان دردها و رنجهای مادر در بالندگی کودک، پناه خواستن از بزرگان دین و قولهای مادر به فرزند خود.

«گنجشـک لالا/ سـنجاب لالا/ آمـد دوباره/ مهتاب لالا/ لالا لالایسی/ لالا لالایسی اگل زود خوابید امثل همیشه ا قورباغه ساكت/خوابيده بيشه/لالا لالايي/ لالا لالایی اجنگل لالالا ابر که لالالا شب بر همه خـوش/ تا صبح فردا/ لالا لالايي/ لالا لالايي» (رحماندوست، ١٣٨٧: ٧٨)

### ● آموزشی ـ علمی

تمام نظامهای آموزشــی در پی آســان کردن آموزش و یادگیری مهارتهای زندگی هستند. بخشی از ادبیّات هر ملت به ادب تعلیمی اختصاص دارد. منظومهٔ «نصابالصّبیان» از ابونصر فراهی از نمونههای قدیمی در آموزش لغت به کودکان و نوجوانان است. امروزه برخی از منتقدان ادبی، بهره گیری از ادبیّات را بهعنوان یک ابزار در خدمت آموزش علوم نادرست مىدانند. با اين حال «ادبيّات کودک در ماهیّت خویش آموزشی است. آنگاه که دو کس با هم سخن می گویند و آنگاه کـه یکی از این دو، بزرگسال و دیگـری کودک اسـت و آنگاه که فرد بزرگسال عاطفه و اندیشهٔ خویش را به گونهای طرّاحی شده و هدفمند به کودک عرضه میدارد، فرایندی پدید می آید کے به گونهای گریزناپذیر ماهیتی آموزشی دارد.» (خسرونژاد، ۱۳۸۲: ۳۲) شاعر بزرگسال از طریق شعر یا داستان

لحظات شوق انگیز، گسترش نیروی تخیّل و آموزش غیرمستقیم از جمله کار کردهای چیستان برای کودک است. «اون چیه که سفیده/از آسمون رسیده/ اگرچه دونه دونه اسـت/ لحاف باغ و پونه اســت/ بچّهٔ فصل سرماست/ مادر جوی و

خوشایند است و در عالم کودک این لذّت

چند برابر می شود. ایجاد انگیزه، آفریدن

دریاست» (رحماندوست، ۱۳۸۸: ۲۹) در لالاییها حالتی از داستانوارگی

با کودک ارتباط برقرار می کند و اگر این رابطه برای دریافت و یافتن معنایی خاص تنظیم شده باشد، ناچار یکی از نتایج آن، تغییر نگرش و دیدگاه کودک خواهد بود. زیرا نویسنده یا شاعر بزرگسال این متن را از قبل برای کودک آفریده است.

مضامین آموزشی در قیاس با موضوعات دیگر در شعر کودک نمی توانند گسترده و پرشـمار باشـند؛ زیرا نگرش کودک به شعر، آموزشی و تعلیمی نیست. در گروه ســنّی ب اصلا شـعر آموزشــی و علمی نیست و گروه سنّی ب تنها ۳/۱۲ درصد شعر آموزشی دارد. اغلب اشعار علمی به گروههای سنّی الف و ب تعلّق دارند. گروه مشترک الف و ب با ٤٨/٩٥ درصد و گروه الف با ٤٧/٩١ درصد بيشــترين شــمار را دارند. از مجموع ۱۰۰۵ شعر بررسی شده تنها ۹٦ شـعر، آموزشي و علمي هستند؛ یعنی ۹/٦٥ درصد کل اشعار. این فراوانی در مقایسـه با درونمایههای دیگر شـعر کودک، عدد درست و قابل قبولی است. نتایج حاصل از این جهت قابل تأمّلاند که قاعدتا اشعار آموزشی باید بیشتر مربوط به سنتی باشند که کودک در محیط مدرسه به آموختن دروس مختلف می پردازد و فرایند یادگیری به طور رسمی آغاز میشود امّا چنان که میبینیم، اشعار علمی و آموزشی بیشتر مربوط به گروههای سنّی پایین تر است.

می گویند آلبرت اینشتین در پاسخ به این ســؤال که چگونه به نظریّهٔ نســبیّت دست یافته است، گفت که از خود سؤالاتی کودکانه پرسیدم و بعد در پی جــواب دادن به آنها برآمدم و بدین گونه نظریـهٔ خـود را مطـرح سـاختم. نظام آموزشی باید به کودک فرصت اندیشیدن و آموختن بدهد و برای تمام پرسشهای او از قبل جوابی آماده نکند. فراهم کردن زمینهٔ یادگیری و آموختن بسیار مهمتر از خود آموختن است. «حیرتزدایی علم و روشهای مسلط آموزشی محتواگرا باعث شدهاند که انسان دورهٔ کودکی خود را به فراموشی سپارد و به سرعت به موجودی معقـول و منطقی تبدیل گـردد که دیر به هیجان می آید ... به نظر می رسد که

انسان امروز در آگاهی مستغرق است و بدین شـکل همین آگاهی، که ساخته و مخلوق فعّاليّت خلّاقانهٔ اوست، او را از خود بیگانه ساخته و به مانعی عمده در شــ كوفايي خلاقيّت وي بدل شده است.» (همان: ۱٦٤)

جدول شمارهٔ ۵: تنوّع موضوعی شعر کودک در موضوعات آموزشی ـ علمی

| شناخت اشیا | حواس<br>پنجگانه | آموزش علوم | آشنایی با<br>مشاغل | شناخت<br>حیوانات |                   |
|------------|-----------------|------------|--------------------|------------------|-------------------|
| _          | 11              | -          | ١٤                 | ۲۱               | گروه الف          |
| ٩          | -               | ٩          | ۱۷                 | 17               | گروه الف/ ب       |
| -          | -               | -          | -                  | -                | گروه ب            |
| _          | -               | -          | -                  | -                | گروه ب <i>ا</i> ج |
| -          | -               | ٢          | ١                  | -                | گروہ ج            |
| ٩          | 11              | 11         | ٣٢                 | ٣٣               | جمع               |

درونمایهٔ برخی از مجموعه شعرهای کودکان آشنایی با دنیای حیوانات است؛ مانند «کلاغه کجاست؟ روی درخت» از افسانه شعباننژاد یا مجموعهٔ «قور و قور و قور، قار و قار و قار» از همین شاعر که مخاطب را با صدای حیوانات آشنا می کند یا سرودههای شکوه قاسمنیا دربارهٔ روش خـواب حيوانـات. ظرافت كار شـاعر در چنین موضوعاتی این است که بتواند تلفیقی هنرمندانه میان آموزش و شعر ایجاد کند؛ به گونهای که صبغهٔ ادبی اثر بر جنبهٔ آموزشی آن غالب آید. در بیشتر آثار بررسی شده با موضوع حیوانات، فضای زیبای کودکیی و نیز فرصت لازم برای حضور عاطفه در شعر فراهم شده و شاعر لحن سخن خود را به کلاس درس علوم تبدیل نکرده است.

«زنبوره کجاست؟ روی گلا/ گلهای کی؟ گلهای ما/ می چرخـه می گه وز و وز / کجاست گلای قرمز / چه کار داره به کارشـون؟/ میخواد بره کنارشون/ کنار گلا عروسیه روبوسیه/ زنبوره میخواد که بره عروسی/ خدا کنه با هیچکس/ او نکنه روبوسی» (شعبان نژاد، ۱۳۸۹: ۵۸)

### ● اخلاقی و تربیتی

توصیههای اخلاقی برای کودکان و نوجوانان از دیرباز در متون ادب فارسی

درونمایههایے چـون آموزشـے، دینی و حتّے توصیفے هم در این مجموعه بهخوبی می گنجند. در اینجا مقصود ما از موضوع اخلاقی و تربیتی، آن دسته از اشعاری است که جنبهٔ اخلاقی و به خصوص اخلاق انسانی در آنها غالب باشد یا شاعر به گونهای مستقیم یا غیرمستقیم قصد بیان محتوای تربیتی و اخلاقی را داشته باشد.

حضوری فعّال داشتهاند. در گذشته، شاعر

از وظایف اساسی خود می دانست که راه

صحیح و سقیم به کودک نابلد بیاموزد.

از سوی دیگر، می توان بیشتر موضوعات

خاص کودک را چون از جانب بزرگسال

صادر می شوند، اخلاقی و تربیتی شمرد.

نکتهٔ قابل تأمّل در اینجا این است که باید حساب نظم اخلاقی را از شعر سوا کرد. به سـخن دیگر، شعر ابتدا باید شعر بودن خود را ثابت کند و بعد فهرستی شـود برای کردارهای نیـک. اگر چنین نباشد، نه تنها مخاطب خود را پس از دورهای خاص از دست میدهد، بلکه تأثير موردنظر شاعر رانيز هر گز نخواهد

«حالا که نعمت آب/ زیاده و فراوون/ باید که صرفه جویی اکنیم در مصرف اون ا وقتی وضو می گیری/ شیر آبو باز نذار/ هدر نده اینطوری/ نعمت پـروردگار .../ وقتی میری به حمام/ شیر آبو باز نذار/ یادت باشه تشنهاند/ گلها توی سبزهزار» (موسوی گرمارودی، ۱۳۸۷: ٦ و ۷)

از مجموع اشعار بررسی شده، ۸۵ شعر یعنی ۸/۵۵ درصد کل آنها به موضوعات اخلاقی و تربیتی مربوط می شوند. این

شـمار نه چندان زیاد، نشانهٔ توجّه به نکتــهای اسـت که پیش از ایــن گفتیم، یعنی تبدیل نکردن شعر به مسند مواعظ اخلاقی. شاعران، گروه سنّی مشترک الف و ب را بیشتر سزاوار دریافت موازین اخلاقی دانستهاند. به لحاظ روانشناسی نيز اين شـمار درسـت اسـت. ژان پياژه پنے تا دہ سالگی را سن «واقع گرایی اخلاقیی» مینامید و معتقد بود که در این سـن کودک معیارهای اخلاقی را از جانب مراجع نفوذ و قدرت، ثابت و مقدّس میشمارد. برخلاف ده سالگی به بعد که نوجوان پی به قراردادی بودن آنها میبرد و میفهمد که میتوان با توافق، قواعد اخلاقیی را تغییر داد. وضعیّت موضوعات گوناگون در درونمایهٔ اخلاقی و تربیتی

کمتر شاعر کودکی یافت میشود که برای کودک توصیهای از این دست نداشته

لونهشون بیرون بیان/ سوسکها دیگه نمى تونن/ شـبها بـه خونهمـون بيان/ موشها توی هوای خوب/نمی تونن جون بگیرن/ سوسکها همه مریض میشن/از توی خونهها میرن» (ابراهیمی، ۱۳۸۸: ۵۷) توصیههای اخلاقی معمولا مشتمل است بر موضوعات خاص در رفتار کودک و تلاشی است برای تقویت برخی از رفتارهای پسندیده و پرهیز دادن از پارهای کارهای ضداخلاقی یا مکروه. «توی گوش این درخت/ باز هم نمیرود/ حرف میخ بند رخت/میخ باز کج شده/ با تمام تیزیاش/ باز هم فلج شده/ توی ذهن من هنوز/ رخنه کرده این سؤال/ در تمام طول روز / حرف میخ مفت بود/ یا که پوست درخت/ واقعا كلفت بود.» (بكتاش،

برخی از مجموعه های شعر کودک مستقیما برای حل یک مشکل رفتاری

> گروه الف گروه الف/ ب گروه ب گروہ ب/ ج گروہ ج

جدول شمارهٔ ۷: تنوّع موضوعی شعر کودک در محتوای تخیّلات کودکان

آرزوهای کودکانه عالم خواب نگرش تخیلی به جهان و موجودات

او به هستی و موجودات آن کمتر واقع گرا و بیشتر عاطفی است. برای اشیا و موجودات خصوصیّاتی قائل میشود که بیش از آنکه برخاسته از علم و منطق تجربی باشد، از احساس و تخیّل او سرچشمه می گیرد. طبیعی است که سروکار داشتن با دنیای خیال برای گروه مشترک الف و ب بیشتر از گروههای سنتی دیگر باشد. در اینجا ٦٦/٦٦ درصد اشعار با درونمايهٔ تخيّلات کودکانـه به حـق به این دو گروه ســتّی اختصاص دارد. ۱۰ درصد دیگر به گروه ب، ۲۰ درصد به گروه مشترک ب و ج، و ۱۳/۳۳ درصد به گروه ج رسیده است. به لحاظ مفاهیم حاضر در این درونمایه، با وجود دشواری دستهبندی، جدول زیر به دست می آید.

آرزوها تنها مربوط به زندگی خود کودک نیست بلکه گاه آرزوی یک جانور از نگاه کودک است؛ مانند آرزوی یک کرم

جدول شمارهٔ ٦: تنوّع موضوعی شعر کودک در مسائل اخلاقی و تربیتی

| رعایت بهداشت<br>فردی | انجام دادن<br>وظایف<br>اجتماعی | توصیههای<br>اخلاقی | حفظ<br>محیطزیست |                   |
|----------------------|--------------------------------|--------------------|-----------------|-------------------|
| ٦                    | ١                              | ٨                  | -               | گروه الف          |
| ٣                    | 1.                             | 11                 | 78              | گروه الف/ ب       |
| _                    | -                              | -                  | -               | گروه ب            |
| _                    | ۲                              | ٥                  | ٦               | گروہ ب <i>ا</i> ج |
| -                    | ٨                              | ١                  | -               | گروہ ج            |
| ٩                    | 71                             | <b>To</b>          | ۳۰              | جمع               |

|                      | ربيتي                          | ، در مسعل ، عرعی و ، | بوجوجی سبر بود د | بعوول سمدره ، ، مون |
|----------------------|--------------------------------|----------------------|------------------|---------------------|
| رعایت بهداشت<br>فردی | انجام دادن<br>وظایف<br>اجتماعی | توصیههای<br>اخلاقی   | حفظ<br>محیطزیست  |                     |
| ٦                    | ١                              | ٨                    | -                | گروه الف            |
| ٣                    | 1.                             | 11                   | 78               | گروه الف/ ب         |
| -                    | -                              | -                    | -                | گروه ب              |
| _                    | ٢                              | ٥                    | ٦                | گروه ب <i>ا</i> ج   |
| -                    | ٨                              | ١                    | -                | گروہ ج              |
| ٩                    | ۲۱                             | 70                   | ٣٠               | جمع                 |

باشد که از گلها و درختان مراقبت کند و بـرگ گل را نچیند و شـاخهٔ درخت را

«یک بوتــهٔ گل/ در باغ دیدم/ یک برگ او را/محکم کشیدم/یکدفعه او گفت/ای بچّهٔ بد/این برگ، گوش است/من دردم آمد/ وقتی که از او/ این را شنیدم/ خیلی خجالت/ از خود کشیدم/ آهسته گفتم/ لطفا ببخشيد/ خوشحال شد باز/ با ناز خندید» (کشاورز، ۱۳۸۰:)

«اگه زبالههامونو/ شبها دم در بذاریم/ اگـر همـه کوچهمونـو/ خـوب و تميز نگه داریــم/ موشها دیگــه نمیتونن/ از

در کودک تولید شـدهاند؛ مانند «سـیب طلا شـد مال من» از اسدالله شعبانی که در آن اختصاصا پنج شـعر برای کودکان بدغذا آمده اسـت. پیداست که در چنین اشعاری، قدرت شاعر در آفرینش ادبی

### ● تخيّلات كودكانه

چندان مجال ظهور نمی یابد.

کودک بیش از آنکه در عالم واقع و با دنیای خشن و بیرحم بیرونی رابطهٔ عقلی داشته باشد، با جهان شیرین تخیّل و احساس خود در ارتباط عاطفی است. نگاه

ابریشـم برای پروانه شدن. امّا این آروزها از هر جنسی باشند، پر از نیکی و خیر و خوبی اند و عالم زشت شیطانی، یأس، سیاهی و بدی در آن راهی ندارند. از سوی دیگر، بسیار عاطفی و انسانیاند. آرزوهایی هستند که نه تنها در کودکی بلکه در بزرگسالی هم برای آدمی خواستنی و شیریناند. آنها آرمانشهر به تمام معنی

«بابام زده به دیوار / عکس دو شاپرک را/ شاپرکا نشستند/ تو قاب خود بیصدا/ شب که بابام میخوابه/ میان بیرون از تو

قاب/ پر میزنند تند و تند/میرن به شهر آفتاب/ خورشید و زود میارن/ با خودشون تو خونه/میرن توی قابشـون/ تا که بابام ندونه» (قاسمنیا، ۱۳۸۲: ۱۵)

### • مفاهيم انقلاب اسلامي

ظهور انقلاب اسلامی فصلی تازه در تاریخ ایران گشود. با تغییر نظام سیاسی کشور، بسیاری از ارزشهای اسلامی و انقلابی جایگزین معیارهای رژیم سلطنتی، فنهی و بیگانه شدند. وقوع جنگ تحمیلی مفاهیمی مانند شهید، شهادت، مقاومت و ایثار را در میان ملّت بزرگ ایران رواج داد و حوادث پس از جنگ موضوعات دیگری را پیش روی شاعران گذاشت و این همه در دگرگونی، رشد و بالندگی ادبیّات مؤثّر در دگرگونی، رشد و بالندگی ادبیّات مؤثّر افتاد. از میان آثار بررسی شده، مفاهیم انقلاب اسلامی با ۱۲۶۲ درصد به لحاظ فراوانی رتبهٔ هفتم را دارد. گروه مشترک

جدول شمارهٔ ۸: تنوّع موضوعی شعر کودک در مفاهیم انقلاب اسلامی

دفاع مقدّس

دوران انقلاب

بمب شیمیایی را توصیف می کند. «یک بمب شیمیایی/ در باد آتش افروخت/ در دود آتش او/ چشم عروسکی سوخت/ در آسمان به هم ریخت/ اعصاب بادبادک/ تاول نشست در باغ/ بر شانهٔ مترسک/دریک درخت زخمی/یک یاکریم جان داد/ یک دفعه سیب سرخی/ از دست شاخه افتاد» (بکتاش، ۱۳۸۷: ۸) توصیف فضای انقلاب اسلامی و ترسیم پیروزی مردم، از مفاهیم مربوط به انقلاب اسلامی است که در آن یاد و خاطرهٔ انقلاب برای کـودک به زیبایی و در زمینهای عاطفی و متناسب با درک او بیان می شود. محتوای آن نیز انقلاب، جانفشانی، اتّحاد، اسلام، شعارنویسی، گلوله، اسم شب، زمستان و پیروزی است. «یادش به خیر آن روزگاران/آن روزهای آتـش و دود/ آن روزگارانـی که هرکس/ یک حلقه از زنجیر ما بود/ آن روزهای

شهید و

نتيجهگيري

(ابراهیمی، ۱۳۸۷: ۳۵)

براساس این پژوهش، در مجموع ۱۰۰۵ شعر بررسی شده، موضوعات شعر کودک را در دههٔ هشتاد براساس اولویّتبندی از لحاظ فراواني ميتوان چنين رتبهبندي کرد: توصیف طبیعت با ۲۳/۰۳ درصد، محتوای دینی و مذهبی با ۱۹/۲۱ درصد، مفاهیــم اجتماعی با ۱۵/٤٩ درصد، بازی و ســرگرمی با ۱٤/٥۸ درصد، موضوعات علمی و آموزشی با ۹/۲۵ درصد، مضامین اخلاقی و تربیتی با ۸۵۵ درصد، تخیّلات کودکانـه بـا ۷۰۳ درصـد و درونمایهٔ مربوط به انقلاب اسلامی با ۳/٤۲ درصد. این فهرست نگرش خاصّ کودکانهسرایان را در پرداختن به موضوعات گوناگون نشان میدهد و در کنار قوّتها، ضعفها و نقصها را نیز به دستاندر کاران ادب کودک نشان میدهد. برای مثال، ضروری است شاعران با پرداختن به موضوعات مربوط به انقلاب اسلامي، به خصوص دفاع مقدّس، آثار بیشتری دربارهٔ دستاوردها، اهداف و مبانی انقلاب اسلامی خلق کنند. همچنین لازم است در اشعار مربوط به بازی و سر گرمی با توجه به اهمیت نقاشی، آثار بیشتری در این خصوص انتشار یابد. در توصیف طبیعت غلبه با نگاه آفاقی، بیرونی و حسّے است. طبیعت کودکانهسرایان اغلب پویا، زنده، پرتحرّک، امیدوار و بسیار طبیعی و مادی است و در آن، جنبهٔ مثبت هستی غلبه دارد.

کودک گاه لحظات دردناک رحلت امام را

«آسمان شهر آن روز/ ابرهای غمگین

داشت خاک روی دوش خود/ کولهبار

سنگین داشت/ باد میوزید امّا/ بوی غصّه

می آورد/ زلفها پریشان بود/ سینهها پر آه

و درد/ روی سیل جمعیّت/ قایق شقایق

بود/ روی موج جمعیّت/ او شبیه قایق

بود/ در هوای داغ آن روز/ داغ او به دلها

ماند/ باد مىوزيد امّا/ نوحهٔ عزا مىخواند»

از نگاه کودک وصف می کند.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

امام خمینی

سنتی الف و ب و نیز گروه ج با ۳۲/۳۵ درصد بیشترین و گروه سنتی ب و ج با ۱۱/۷۳ درصد کمترین اشعار را دارند. ضرورت دارد که شاعران کودک، متناسب با درک مخاطب، نمای روشن و پرشوری از فضای انقلاب اسلامی و نیز دلاوریها و جانفشانیهای ملّت ایران در طول هشت سال دفاع مقدّس را برابر دیدگان کودک امروز ترسیم کنند.

غلامرضا بکتاش در مجموعــهٔ «تا رادیو خبر داد» ۱۱ شعر با درونمایهٔ دفاع مقدّس دارد کــه در یکی از آنهــا، نگاه کودک به

ترس ظالم/از برقهای چشم مظلوم ... هر روز شعری و شعاری/بر روی لب یا روی دیوار/از راستیها نقش میبست/خط کج ما روی دیوار/ هر روز حرفی و قراری/اخبار تازه هان چه داری؟/ما لحظهها را میشمردیم/تا وعدهها با بیقراری» (قاسمنیا، ۱۳۸۷: ۹۱)

انقلاب اسلامی بدون نام و یاد بنیان گذار و معمار بزرگ آن، امام خمینی (ره)، برای هیچ کـس و در هیچ جای دنیا شـناخته شـده نیست. سـوگ او هر گز از ذهن و خاطرهٔ هیچ ایرانی محو نمیشـود. شاعر



# انسجام در ژرف ساخت شعر صدای پای آب

فريبا عطاشيباني دکترای زبان و ادبفارسی و مدرس زبان و ادب فارسی دانشگاه پیام نور طبس

دیگـران را بهسـوی آن هدایـت کند.

هر اثر شعری و متن هنری که بر محمل زبانی استوار است باید بهسوی انسجام در حرکت باشد و انسجام نیز توالی و ترتيب منطقي زنجيرة زباني بهصورتي عالى، محكم و قابل قبول است. در افسانهٔ دستیابی به معنا و پیام شعر، معما و مسئلهٔ اصلى انسـجام است؛ يعنى همان حقيقت کـه عامل تبیین روابط درونی و ارگانیک اجــزا و زبان یک اثر با ذهنیت شــاعر در خلق یک اثر مستقل و هویتمند است. مسئلهٔ انسجام در ارتباط با مفاهیمی چون پیچیدگی و ابهام، تراکم معنا و گسست ساختاري معنا پيدا ميكند. سؤال اصلي این مقاله این است که پراکندگی ظاهری و عدم انسـجام روسـاخت شـعری چون «صدای پای آب» چگونه ارزیابی و قضاوت مىشـود؟ همچنين، چگونه مى توان ابهام هنری و گسست ساختاری و به دنبال آن گسست معنایی این شعر را توجیه کرد؟ کشف عاطفه و حادثهٔ ذهنی یکسان در ژرف ساخت شعر، انسجام، تكثير معنا و پر کردن فاصلههای زبانی، ابهامزدایی و گسست روساخت را تضمین می کند.

كليدواژهها: سهراب سپهري،انسجام، ژرفساخت، زنجیرهٔ زبانی

در قلمـرو ادبيـات هر تفكـر و ايده و حادثــهٔ ذهنی که به هیئــت زبان درآید دارای معناست. معنا ممکن است واضح

نباشـد و در عمق لایههای زبانی مستتر باشــد ولی ممکن نیســت واژههایی در شـعر یا هر متن دیگری بــهکار رود که مهمل و بیمعنا باشند. (حقشناس، ۱۳۸۲: ۷۸) هر لفظ و واژهای حامل یک معنای خاص است که در کنار واژههای دیگر و تحت تأثیر و تسلط نحو منطقی و درستی به معناهای از پیش اندیشیده هدایت میشود. قدرت و تأثیر زبان در گوناگونیی و تفاوت معناها و اخبار، به ساختمان و سامان زبان بستگی دارد. آگاهــی و خبــر بــه مفهوم وســیع آن، می تواند به کلیت ساختارهای عاطفی و عقلاني، كه به مخاطب انتقال يافته است و تأثیری عمیق بر او می گذارد، اشاره داشته باشد. مطالعهٔ عمل و حرکت زبان در جهت القای این آگاهی، برخــورد زبانشناســانه با زبان شــعر را تکلیف می کند. شعر فرایند و پدیدهای مخلوق و مصنوع است (فالر و دیگران، ١٣٦٩: ١٩) كه خـودآگاه يا ناخودآگاه بـه طریقـی معین سـاخته میشـود. درک، تجزیه و تحلیل زنجیرهٔ معنایی و تکمیـل و تبدیـل فاصلههـا از طریق پیگیری روساخت یک شعر در سطح زبان تــا منبع خلاقيــت آن يعني ذهن شاعر امکانپذیر است. شعر هنگامی که از سیطرهٔ ذهن شاعر رهایی یافت و در پیکرهٔ زبان به دست مخاطب رسید، به یک شعر دیگر تبدیل میشود. تجربهٔ درست و کاملی وجود ندارد که مخاطب و منتقــد از آن لــذت ببرند و بكوشــند

گذشته از همه، تجربهٔ منتقد یا خواننده، اصولا در ماهیت شعر جای ندارد یا توسط أن تضمين نشده است. منتقد در قلب موضوع نیست. در واقع منتقد کسی است که روی یاد گرفتن، درک و خواندن یک شعر به نحوی متفاوت اصرار دارد و قادر است سازو کارها و فرایندهایی که عمل خوانش یک شعر را ممکن و تضمین می کند، مشخص کند. (۳۹.p;۱۹۷۳,Jacobson) موضوع این نیست که منتقد و یا یک زبانشناس، ذهنیت و خواستههای خود را در شعر یا بر صراط زبان آن انعکاس یافته بیابد بلکه باید خواندن درست یک شعر و تکمیل زنجیرهٔ معنایی آن را به شیوهای همگانی و مخاطب پسند تضمین و توجیه کند. به عبارت دیگر، توضیح این مطلب که شعر چگونه معنا و راه معنایایی خود را برای همگان نمایش میدهد بر عهدهٔ یک منتقد آگاه و زبانشناس است. منتقد مسـیر معنایابی و معنادهی شعر را، برای خواندن و درک آن، توجیه مىكنىد. ايىن تنها توجيه خواندن اثر شعری نیست بلکه خواندنی است، که معنای حقیقی یا نزدیک به حقیقت یک شعر را به ما نشان مىدهد. البته بايد پذیرفت که بهعلت دوری از تجربهٔ شاعر و جهان بینی او و رهایی شعر از تفسیر خود شاعر، دستیابی به معنای حقیقی و اصلی به صورت بی نقص امکان پذیر نیست، (Barthes, ۹۰.p;۱۹٦۷).

چرا که همیشه بین ذهنها فاصلهها هست و فاصلهها دلیل قاطع بر بیگانگی و تفاوتها و حتى كشمكشهاست. از این رو هیچ نقد کاملی هم وجود ندارد که یک تفسیر و تأویل را برای همیشه از یک شعر ارائه دهد. بهعلاوه، چون بعضی شعرها فاصله گذاری شدهاند، یعنی گویی افتادگی زبانی دارند؛ هیچ کشف رمزی نخواهد توانست روى تمام سطوح زباني یک شعر از روساخت گرفته تا زیرساخت

آن عمل کند. (۱۷.p;۱۹۷۷,pratt) نیما، سیهری، فروغ، شاملو و ... از این تكنيك فاصله گذاري استفاده كردهاند. آنها با حذف یارههای زبانی سعی کردهاند خواننده را با متن شعری خود در گیر کنند. این جـدال خواننده با متن ضامن باروری و قابلیت تأویل پذیری متن شعری خواهد شد. اثر شعری خوب آن است که هم معنای غنی و هم شکل پیچیدهٔ مطابق با معنای خود را داشته باشد که با هم مزدوج شده و وحدت یابند. همچنین، یک منتقد خوب برای نشان دادن ارزش یک اثـر باید بتواند محتوا و پیام را تشـخیص دهد و حقیقت عمق و روابط اجزا و عناصر دیگر را تعیین کند و سپس نشان دهد که این امر چگونه با حداقل زبان و کمبود در کلمات و واژهها و جملات، بیان شده است. «حقیقت معنا چیزی شـبیه به حقیقت علمی نیست؛بلکه بیشتر، عصارهٔ یک تجربهٔ انسانی، بهخصوص تجربهٔ حاصل از حادثهای ذهنی است در ظرف زبان». (حقشناس، ۱۳۷۱: ٤٧) دنيا به ظاهر مكانى أشفته و آكنده از اغتشاش است اما اثر شعرى خوب نمى تواند مغشوش باشد، بلکه باید چیزهای مرتب بیرونی و حتی ذهنیتهای آشفته را به سامان برساند و در نهایت، یک حقیقت معنادار و یک نگرش عمقی و مرتب را به ما منتقل کند. وقتی با دیدن یک شعر از منظر عدم وحدت در اجزاء آن نظر می کنیم و وحدت یکپارچه یا محتوای کامل آن را رد و نفی می کنیم، ارزش عمقی و هنری آن را بهعنوان یک اثر هنری با ارزش، نفی کردهایم.

در نگرشی سطحی می توان گفت که شبکهٔ زبانی و انسجام آن با پرداخت معنای

منطقی، چندان تناسب نـدارد. «گویی فاصلهٔ زبانی باعث به تعلیق افتادن معنا شـده اما این ناهمخوانی آشکار، تمهیدی است برای به نمایش نهادن لحظهای مبهوت کننده، که نشان دهد شاعر در تمام طول شعر تا حدی درست عمل کرده است».(۲۳.p;۱۹٦٧,Barthes) خواننده با خود می گوید زبان با آنچه می خواهد بگوید، تناسب ندارد ولی با کشف درست مناسبات زنجیرهٔ معنایی، ناگهان همه چیـز در جای خود قـرار می گیرد و زبان بهوسیلهای برای تجسم کامل معنا مبدل می شود. در این هنگام، خواننده از ناهمخوانی اولیه بهسوی نوعی هماهنگی بینظیر معنایی حرکت میکند و به آن دست می یابد. ضرورتی که خواننده را با معنا و پیام پیوند میدهد در جایی عميق تر از ظواهر سطحي نهفته است. ذهنیت خوانندهای که یک شبکهٔ معنایی ساده و سهل یاب را دوست دارد، به شعر لطمه وارد می کند. (Eliot, ۷۰.p;۱۹٦٥) در شعر معاصر، عناصر زبانی از کلمات، هجاها، جملات و محورهای ارتباطی نحوی و صرفی به تناسب نقش ارجاعی آنها انتخاب نمى شوند بلكه همچون گزینشی دفعی، انتخاب می شوند تا بتوانند آنچه را شاعر میخواهد، در قالب زبان خود بیان کنند. از این روست که گاهی با منطق زبانی و ذهنی خوانندگان جور در نمیآیند و این به معنای بیمعنایی نیست، بلکه به معنای پنهان کردن معنا در لـوای هجاهـای زبانی جهت کشـف پیام همراه با لذت و انگیزش است؛ چرا که لذت دستیابی به معنا و پیام لایح و آسان یاب انگیزش و تأثیر، به مراتب کمتر از تأثیر و لذتی است که در نتیجهٔ تلاش برای یافتن معناهای ضمنی و فرازبانی بهدست می آید. در شعر معاصر، زیباترین و فربهترین پیامها و معناهای شاعرانه در گرو کشف انسجام ژرف ساخت، باز و بسته کردن اسطورهها، تفسیر و تبدیل نمادهای شـخصی و غیرشخصی، در گیر شدن با چم و خم زبان، و گشودن صور گوناگون ابهام، است و تنها خاطرهٔ کشف

و تلاش برای ضبط معنا در کشاکش این

جدال، درنگ و تأمل است که میماند. خواننده هنگام خواندن شعر سپهري متوجه می شود که بازسازی تخیل و حادثهٔ ذهنی و شخصی تا چه اندازه در تكنيك ساختارى اشعارش نقش داشته است. چگونه با نشستن در لب جوی آب بـه خلق شـعر «صدای پـای آب» دست مى يابد. بعيد است با شيوهها و منطق نقد شعر کلاسیک بتوان به درک درستی از شعر سپهری دست یافت. نقد کلاسیک از درک شعر معاصر ناتوان است؛ چرا که در حوزهٔ نقد کلاسیک، ابهام روساخت از معایب شعری بوده است. حال آنکه تلقی منتقدان جدید از ابهام چیزی دیگر است. (Empson, (۱۱۰.۵;۱۹۲۱) شـعر معاصر به نقدی نیاز دارد که وجود این ابهام را بهعنوان یک شگرد و حسن بپذیرد و در کشف انواع و چگونگی آن بکوشد. با تکیه بر این طرز تلقی میتوان گفت، شاعرانی چون نیما و سهراب و... الهام و ابهام ناب را وارد شعر معاصر کردند و بر قابلیت تفسیرپذیری اشعار افزودند.

...مـن در این خانه بـه گمنامی نمناک علف نزدیکم

من صدای نفس باغچه را میشنوم و صدای ظلمت را، وقتی از برگی

و صدای، سرفهٔ روشنی از پشت درخت، عطسهٔ آب از هر رخنهٔ سنگ، چکچک چلچله از سقف بهار

و صدای صاف باز و بسته شدن پنجرهٔ

و صدای پاک، پوست انداختن مبهم

و متراکم شدن ذوق پریدن در بال و ترک خوردن خودداری روح من صدای پای خواهش را می سنوم .... (سپهری، ۱۳۸٤: ۲۸٦)

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

### پوزش و اعتذار

خانم سلمانی نژاد، استادیار دانشگاه صنعتی خواجه نصيرالدين طوسي هستندكه مقالة ايشان در صفحة ۵۲ شمارهٔ ۱۱۱ چاپ گردیده است.

# تأثیر ترجمه بر ساخت حروف اضافه در زبان فارسی

### على اكبر كمالي نهاد

دانشجوی دکتری زبان و ادب فارسی و کارشناس بررسی محتوای آموزشی استان مرکزی میلاد قمی دانشجوی کارشناس راهنمایی و مشاوره تربیت معلم اراک

همـواره در هـر زبانـی واژههایـی هسـتند که برابرهای رسا و جامعی در زبانهای دیگر ندارند، پـس مترجمـان مجبور میشـوند که آنهـا را با چند واژه یا حتی گاه در قالب جملهای به زبان دوم برگردانند. در این پژوهش سـعی شده است نگاهی کوتاه به تأثیرات ترجمه از زبان انگلیسی به فارسی بر حروف اضافه در زبان فارسی داشته باشـیم. تأثیـر ترجمـه در زبان فارسـی امروز تا حدی است که زبان ترجمه عملاً به صورت زبانی سنجیده و معیار (زبان استاندارد) در آمده است و رادیــو و تلویزیون و روزنامهها هر روز این زبان را بیشتر ترویج میکنند.

این مقاله در یک مقدمه و سـه بخش به بحث واژهسازی، تعریف حروف اضافه و گروههای آن، تأثیر ترجمه در فرهنگستان زبان و ادبیات فارسی و سیاستهای آن در برابرسازیهای فارسی اختصاص يافته است.

كليدواژههــا: حــروف اضافه، واژهســازي، تأثير ترجمه، انواع حروف اضافه.

زبان فارسی مانند هر زبان دیگری دارای جلوههای متنوع و گوناگون است. در دنیای امروز ارتبـاط بین زبانهـا لازم و ضروری اسـت و هر زبانی هر قدر از لحاظ علمی، فرهنگی، اقتصادی و غیـره قوی تر باشـد، طبعـا با زبان هـای دیگر بیشــتر در مراوده و ارتباط خواهــد بود و لغات و

اصطلاحات بیشــتری را قرض و عاریه میدهد. به همین سـبب، امروزه واژهها و مفهومهای اروپایی که از زبان صنعت و فن و علوم جدید سرچشــمه می گیرند، بیشــتر به زبانهای دیگــر لغت و واژه قرض می دهند. بنابراین برای این که زبان همچنان پویا و زنده بماند، لازم است خود را به ابزارهای لازم و جدید مجهــز کند وگرنه به زودی از دامنهٔ نفوذ آن کاسته می شود و در نهایت، صرفا به صورت زبان محاوره در می آید.

یکی از شیوههای تجهیز زبان بهطور کلی و زبان فارسی بهطور خاص، ساخت واژههای جدید علمی است که قبلا سابقهای در این زبان نداشتهاند. البته ساخت و گزینش واژهها، روشها و ضوابط خاص خود را دارد. قانونی که معتقد باشد باید در برابر هر واژهٔ خارجی واژهای جایگزین کرد، قانونی نادرست و نشدنی است. همچنین قانونی که می گوید هیچ واژهٔ خارجی را نباید وارد زبان کرد، نادرست است. همچنین اگر تصور شـود که در برابــر هر واژهای مى توان معادلى گذاشت، ساده انديشانه است بلكه باید به این نکته توجه کرد که در کجا می توان یافت و نباید ساخت و در کجا نمی توان یافت و باید ساخت؛ یعنی سنجش دقیق و مورد به مورد. ( مشكوة الديني، ١٣٧٩: ٤٨)

البتـه باید امیدوار بود که بعـد از جا افتادن این کلمات در زبان، میتوان واژههای جدیدتر دیگری نيز ســاخت اما اين امكان هم هست كه زبان واژهٔ خارجی را در خود نپذیرد و این واژه به مرور زمان جا نیفتد؛ چـون زبان مجموعهای از واژههای کنار هم چیده شده نیست بلکه چفت و بست درونی

واژههایی که بافت کلام را میسازند، بسیار مهم است. یک جنبهٔ مهم کار، نشاندن واژهٔ تازه در این بافت اسـت و این کار علاوه بـر دانش، هنر و ذوق هم ميخواهد.

ممكن است برخي از اين فرايندها از طريق ترجمه صورت گیرند. پس باید توجه داشت که این امر بیشتر در واژگان هر زبان رخ میدهد تا در دستور آن زبان؛ چون دستور هر زبان به منزلهٔ ستون فقرات آن زبان است که نمی توان آن را تغییر داد. با این حال، ترجمه هم بر دستگاه واژگان زبان تأثیر می گذارد و هم بر دستگاه دستوری آن.

باری، این جریان طبیعی که طبی آن واژهای از زبان کشورهای پیشرفته به زبان کشورهای در حال توسعه راه می یابد، از سه طریق می تواند صورت

- پذیرفتن واژهٔ خارجی به عنوان لفظ؛
  - ترجمهٔ واژه
- راه میانی، یعنی هم ترجمه و هم گرفتن واژه. (فرشیدورد، ۱۳۸۱: ۶۹)

### تعریف و ویژگیهای حروف اضافه

حرفهای اضافه کلمههایی هستند که معمولاً کلمه یا گروهی از کلمات را به فعل جمله، صفت، سمهای جمع و نظایر آنها نسبت می دهند و آنها را بدان کلمه یا گروه وابسته میسازند.

به عبارت دیگر، دستهای از واژههای دستوری هستند که تنها در جلوی گروه اسمی ظاهر می شوند. به این جهت، حرف اضافه از نشانههای مهم اسم و گروه اسمی است. کلمه یا عبارتی را که به فعل نسبت داده می شود، متمم می گویند.

مثال: با اتوبوس از خانه به مدرسه رفتم.

در این جمله سـه حرف اضافه وجود دارد: با، از و به؛ که به ترتیب «اتوبوس»، «خانه» و «مدرسه» را به فعل «رفتم» نسبت دادهاند؛ به عبارت دیگر به آن مربوط ساخته و متمم قرار دادهاند:

با اتوبوس رفتم./از خانه رفتم./به مدرسه رفتم. حروف اضافه از نظر ساختمان بر دو قسـماند: بسیط و مرکب. متمم سازها یا حروف اضافهٔ بسیط عبارتاند: از، به، با، بر، بی، تا، جرز ۱، چون، در، را، مگر، کســره،برای و ...(انوری و احمدی گیوی، ۱۳۷۳: ۲٦٣) متممســازهای مرکب عبارتاند از: بهجز، بهر، بر، همچون، همچو و ...

همانطور که میبینید، حروف اضافهٔ ساده تنها از یک واژه یا به اصطلاح از یک واژهٔ دستوری تشکیل میشوند و حروف اضافهٔ مرکب به

صورت دو حــرف اضافه پیاپی یا «حروف اضافه+ یایهٔ واژگانی+» و تعداد کمی نیز بهصورت «پایهٔ واژگانی+ حرف اضافه» تشـکیل میشوند. برخی از حروف اضافهٔ ساده یا مرکب نیز به واژهٔ نسبت « /e/ » پایـان میپذیرند. (احمد گیوی و انوری، (177:1779

البته در برخی موارد، عنصر حرف اضافه از حرف اضافـهٔ مرکب حذف میشـود. در این گونه موارد، تنها جزء دیگر، یعنی عنصر واژگانی باقی ماندهٔ حــرف اضافهٔ مرکــب، خود نقش حــرف اضافه را داراست. مانند:

کنار: در کنار / توسط: به توسط / به جای: در جای: برجاي.

حروف اضافه از طبقات بستهٔ زبان و از عوامل مهم دستوری به شمار میروند؛ زیرا از جهاتی محدودند و از جهاتی نیز وظیفه و نقش گروه اسمی یا اسم را در جمله تعیین می کنند.

حروف اضافه اگر پس از اســم بیایند، «پسین» نامیده میشوند؛ مانند حرف « را » وقتی که معنی یکے از حروف اضافه را دارد و اگر قبل از اسے یا گروه اسـمى بيايند، به آنها «پيشين» مىگويند؛ مانند حرف اضافهٔ «از»، «بر» و « در».

حروف اضافه امروزه بيشتر بهوسيله اسم مکســوری تقویت و تأکید میشوند؛ یعنی اسمی بعد از آنها میآید و گروه حرف اضافه میسازد؛ مانند: به وسیلهٔ اتوبوس رفت.

این گروهها معمولا جانشـین حــروف اضافهای می شوند که امروزه دیگرضعیف شدهاند و باید بیشتر آنها را تقویت کرد؛

مانند «به منظور» و «به علت» و «به وسیلهٔ» و «به واسطهٔ» به جای «برای» و «از» و «با». او برای خرید به بازار رفت، او به منظور خرید به بازار رفت. (فرشیدورد، ۱۳۸۸: ۵۲)

از دیدگاه ردهشناسان، حروف اضافه را می توان از موارد ذکر شدهٔ زیر شناخت:

۱. نشانهٔ شمار نمی گیرد.

۲. توصیف کننده نمی گیرد.

۳. قبل از اسم میآید.

 نقش نمای مفعولی «را» و جزء اضافهٔ «Θ» نمی گیرد.

٥. توصيف نمي شود.

٦. در ساختمان فعل مرکب نمی آید.

۷. پس از صفت عالی قرار نمی گیرد.

۸. نشانهٔ صرفی زمان و نمود و وجه نمی گیرد.

یکی از شیوههای تجهيززبان بەطور كلى و زبان فارسی بهطور خاص، ساخت واژههای جديدعلمي است كه قبلًا سابقهای در این زباننداشتهاند ۹. جایـگاه متعارف آن در گروهی اسـت ( گروه حرف اضافه) که این گروه قبل از فعل می آید. ۱۰. فهرسـت بسته و محدودی دارد. (ماهوتیان، (101:1779

تأثير ترجمه درايجاد حروف اضافة فارسى

شـروع نفوذ و تأثير زبانهـای خارجه بر زبان فارسی به حدود ۱۵۰ سال اخیر برمی گردد که در این میان، در ابتدای کار بیشتر از زبان فرانسه و پس از آن انگلیسی تأثیر پذیرفته است. بعد از جنگجهانی دوم، انگلیسی کم کم به عرصه آمد و بـا ترجمهٔ آثاری از این زبان به فارسـی، خواه یا ناخواه اشـکال تازهای وارد زبان فارسـی شد. میتوان گفت اگر در دورهای ترجمه زیاد باشد، موجب تحول در زبان مقصد خواهد شد.

ترجمه از دو طریق در زبان نفوذ می کند: ۱. ورود واژگان جدید در زبان مقصد؛ ۲. تغییری در دستور

### الف. ورود واژههای جدید

گاهی لازم است واژهای جدید در زبانی آورده شـود؛ زیرا پدیدهٔ جدیدی شناخته شده است که مفهوم تازهای دارد و برای کاربرد آن در زبان مقصد باید واژهای ایجاد گردد. برای مثال:

> - اختراع ابزارهای جدید مثل رادیو - کشفی در علوم مثل میکروب

- برخی از واژهها هم ممکن است ترجمه شوند و عین آنها به زبان مقصد راه یابد. مثل: it is clear that «به معنای بدیهی است که» و ... .

- برخیی لغات و اصطلاحات پدید آمده در حوزههای هنری، سیاســی، روانشناســی و...، به ترتیب مانند شعر نو (modern poetry) زندان سیاسی (political prisoner) ضمیر ناخودآگاه . (unconscious)

### ب. تغییر در دستور زبان

گاهـی ترجمـه در دسـتور زبــان مقصــد نیز تأثیرمی گذارد که در نهایت یا عنصر جدیدی پدید میآید و کاربرد زیادی هم پیدا می کند یا برعکس، کم استعمال است. نمونههای این روش نفوذ در زبان مقصد شامل موارد زیر است.

- تغییر عدد کســری. در قدیم عــدد اصلی را با یک ترکیب می کردند؛ مثل: هفت یک؛ ولی اکنون عدد اصلی را با عدد ترتیبی ترکیب می کنند. مانند:

- پیدا شـدن پیشـاوندهای جدیـد مانند عدم،

- پیدا شدن شبه پساوندها؛ مثل: ناپذیر یا مجدد. - برخی قیدهـا و صفتهایی که با ترجمه پدید آمدهاند؛ مانند: صرفاً، نسبتاً.

-اضافه کردن تنوین به پایان کلمه و ساخت قید؛

- تشکیل گروههای پیوندی تازه؛ مانند به تصور

این حقیقت انکارناپذیر است که بسیاری از ترکیبات و واژههای نو، امروزه تحت تأثیر ترجمه پدید آمدهاند و حروف اضافه نیــز از آن بی بهره نبوده است. بهطوری که بسیاری از آنها بهجای هم و یا بهصورت غلط به کار می روند و حتی در این موارد حروف اضافهٔ جدیدی هم پدید آمدهاند. برای مثال؛ استفادهٔ بیشاز حداز ترکیبهای: «در رابطه با» و «در ارتباط با» به جای «دربارهٔ»، «راجع بــه»، «به ســبب» و «پیرامــون» و ... . که ترکیب «در رابطـه با» یـا «در ارتباط با» ترجمهٔ لفظ in connection with است و معنای روشنی ندارد. بهطوری کــه اگر آن را از جملهای حذف کنیم، به معنا و پیکرهٔ جمله لطمهٔ زیادی وارد نمی شود. ترکیبهای «در راسـتای» و «در این ارتباط». در این حوزهاند و کاربرد همهٔ اینها ناشی از تنبلی فکر

البته این تعبیر درست نیست که بسیاری از حروف اضافه ترجمههایی از متون اروپایی هستند بلکه آنها از گذشته وجود داشتهاند. مانند: به یاری «in aid of»

تحت فرمان «under the command» ترکیباتے مانند: بهرغم، تحت پیگرد و تحت قدرت نیز از این مقولهاند.

البته ذكر اين نكته لازم اسـت كه تعداد حروف اضافهٔ انگلیسی و فرانسوی از حروف اضافهٔ فارسی بیشتر است. به همین دلیل، معمولا حرف اضافه به صورت مضاف به همراه کسره به کار می رود.

درحالی که معادل آنها در زبانهای انگلیسی و فرانسه حرف اضافه است و ساختمان آنها در زبان فارسی این چنین اسـت و آنها را «حروف اضافهٔ بلند»ميخوانند.

حرف اضافه+ اسم+ كسره يا حرف اضافهٔ ديگر. به+ عنوان+

during در + مدت+

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

پینوشت ۱. جز و بهجز گاهی در جایگاه حروف ربطی به کار میروند.

۱. احمدی گیوی، حسن و حسن انوری؛ دستور زبان فارسی ۱، فاطمی، چاپ و دوم، قم، ۱۳۷۹. ۲. انوری، حسن و حسر احمدی گیوی؛ دستور زبان فارسی ۲، انتشارات فاطمی، چاپ نهم، تهران، ۱۳۷۳. ۳. فرشید ورد، خسرو؛ تأثیر ترجمه بر واژگان و دستور زبان فارسی، چاپ اول، تهران، ٤. فرشيدورد، خسرو؛ دستور مفصل امروز، چاپ سوم، تهران، ۵.صفوی، کورش؛ «واژهسازی و زبان فارسی»، روزنامهٔ ایران، اردیبهشت، ۱۳۸٤. ٦. ماهوتیان، شهرزاد؛ دستور زبان فارسی از دیدگاه رده سان، ترجمهٔ مهدی سمائی، مركز، چاپ پنجم، تهران، ۷. مشكوهالدينى، مهدى؛ دستور زبان فارسی، دانشگاه فردوسی، چاپ اول، مشهد،

۸. اینترنت.

انتخاب: جواهر مؤذني

### فكربكر

مىكرد. او مىخواست مزرعــهٔ

سیبزمینیاش را شخم بزند اما این

کار خیلی سےختی بود. تنها پسےرش که

می توانست به او کمک کند در زندان

بود. پیرمرد نامهای برای پسـرش نوشت

و وضعیت را برای او توضیح داد: «پسر

عزيـزم، من حال خوشـي نـدارم؛ چون

امسال نخواهم توانست سيب زميني بكارم.

من نمی خواهم این مزرعه را از دست

بدهم؛ چون مادرت همیشه زمان کاشت

محصول را دوست می داشت. من برای

کار مزرعه خیلی پیر شدهام. اگر تو اینجا

بودی تمام مشکلات من حل میشد.

میدانم که اگر تو اینجا بودی مزرعه را

برای من شخم میزدی. دوستدار تو پدر.»

چند روز بعد، پیرمرد این نامه را از طرف

«یدر، بهخاطر خدا مزرعه را شخم نزن.

صبے فردای آن روز، مأموران پلیس

محلی وارد مزرعه شدند و تمام مزرعه

را کندند و شخم زدند؛ بدون اینکه

اسلحهای پیدا کنند! پیرمرد بهتزده

نامهٔ دیگری به پسرش نوشت و پرسید:

چه اتفاقی افتاده است؟ پسرش پاسخ

داد: «پدر، حالا برو و سیبزمینی هایت

را بکار. این تنها کاری بود که از اینجا

من آنجا اسلحه پنهان کردهام.»

پسرش دریافت کرد:

ارزوهای حرام شده! جادوگری که روی درخت انجیر زندگی می کرد به لستر گفت: «آرزویی کن تا آن را برآورده کنم.»

لستر هم با زرنگی آرزو کرد که دو تا آرزوی دیگر هم داشته باشد. بعد با هر کدام از این سه آرزو، سه آرزوی دیگر آرزو کرد. آرزوهایش شد نه آرزو با سه آرزوی قبلی. بعد با هر کدام از این دوازده آرزو سـه آرزوی دیگر کرد و تعداد آرزوهایش رسید به ٤٦ یا ٥٢ و ... .

بههر حال از هر آرزویش استفاده کرد برای خواستن یک آرزوی دیگر تا وقتی که تعداد آرزوهایش به ۵ میلیارد و هفت میلیون و ۱۸ هزار و ۳۶ آرزو رسید.

بعد آرزوهایش را پهن کرد روی زمین و شروع کرد به شادی و جستوخیز کردن و آرزو کردن برای داشتن آرزوهای بیشتر

در حالی که دیگران می خندیدند و گریه می کردند. عشق می ورزیدند و محبت مى كردند، لستر وسط آرزوهایش نشست. آنها را روی هم ریخت تا شد مثل یک تپه طلا و نشست به شمردشان تا ... پیر

و بعد یک شب او را پیدا کردند؛ در حالی که مرده بود و آرزوهایش دور و برش تلنبار شده بودند. آرزوهایش را شمردند؛ حتی یکے از آن ها هم کم نشده بود. همشان نو بودند و برق میزدند.

پس بفرمایید چندتا بردارید. به یاد لستر هم باشيد كه همهٔ آرزوهايش را با خواستن آرزوهای بیشتر حرام کرد و هرگز نفهمید آنچه امروز داریم و از آن لـذت نمیبریـم، آرزوهای ديروزمان هستند.

نوشتهٔ شل سیلوراستاین

## پیرمردی تنها در مزرعهای زندگی

کشاورزی الاغ پیری داشت که یک روز اتفاقی بــه درون یک چاه بدون آب افتاد. کشاورز هر چه سعی کرد نتوانست الاغ را

مردم با سطل روی سر الاغ خاک مىرىختند اما الاغ هر بار خاكهاى روى بدنش را می تکاند و زیر پایش میریخت و وقتی خاک زیر پایش بالا می آمد، سعی می کرد روی آن بایستد.

روستاییها به زنده به گور کردن الاغ بیچاره ادامه دادند و الاغ هم همانطور به بالا آمدن ادامه داد تا اینکـه به لبهٔ چـاه رسـید و در میان حیرت کشاورز و روستاییان از چاه بيرون آمد

ای کاش ما هم بتوانیم از مشکلاتی که مانند تلی از خاک بر سرمان میریزند، سكويي براي صعود خود بسازيم.

از الاغ هم مي توان اموخت از چاه بیرون بیاورد. پس، بــرای اینکه حیوان بیچـــاره زیاد زجر نکشد، کشاورز و مردم روستا تصمیم گرفتند چاه را از خاک پر کنند تا الاغ زودتر بمیرد و مرگ تدریجی باعث عذابش نشود.

مى توانستم برايت انجام بدهم!»

رشد آموزش زبان و ادب فارسی دورهٔ بیست و هشتم ا شمارهٔ ۲ است و ادب فارسی ادورهٔ بیست و

# بررسیساختواژی چند واژه در زبان فارسی

ابراهیم مرادی، دانشجوی دکتری زبان شناسی همگانی از دانشگاه سیستان و بلوچستان

### چكىدە

هدف این مقاله بررسی ساختار چند واژهٔ رایج در زبان فارسی است. واژههایی که ساختارشان برای گویشور زبان فارسی و حتی زبان شناس فارسی زبان ناشناخته است. از آنجا که بسیاری از زبانشناسان ایرانی به غیر از زبان فارسی با دیگر زبانهای ایرانی آشـنایی ندارند، لازم اسـت با دیگر زبانهای ایرانی آشنا شوند و برای واژهسازی و تقویت زبان فارسی از آنها استفاده کنند، واژههای ایرانی را از لحاظ ریشهشناسی از واژههای بیگانه تشخیص دهند و آثار زبانهای باستانی ایرانی را در زبانهای ایرانی نو بررسی کنند. این مقاله با شواهدی نشان میدهد که واژههای مشتق زیادی در زبان فارسی هستند که عناصر سازندهٔ آنها اکنون در زبان کردی رایج و بعضا زایا است.

كليدواژهها: زبان كردى، ساختواژه، پسوند، ستاك فعل

از آنجا که زبانهای کردی و فارسی همریشه و متعلق به خانوادهٔ زبانهای ایرانی هستند، طبیعی است که مشتر کات فراوانی دارند. برخلاف تصور کسانی که با تطورات زبان و زبانشناسی آشنایی ندارند، چنین نیست که زبان کردی همهٔ واژهها یا بیشتر آنها را از زبان فارسی گرفته باشد؛ اگرچه زبان فارسی به دلیل رسمی بودن و داشــتن تسلط بر دیگر زبانهای ایرانی، بی گمان بر همهٔ آنها تأثیر داشته است. زبانهای ایرانی به دلیل خواهرخواندگی و تعلق داشتن به یک خانواده، دارای مشتر کات زیادی هستند. گاهی به دلیل ناآشــنا بودن با دیگر زبانهای ایرانی بســیاری از واژههای رایج در زبان فارسیی را به زبانهای صاحب نفوذ مانند انگلیسی، هندی، ترکی و غیره نسبت میدهند؛ غافل از اینکه بسیاری از این واژهها ایرانی هستند و در حال حاضر آن واژهها

یا مشتقات آنها در دیگر زبانهای ایرانی غیر از زبان فارسی رایجاند یا آثاری از خود به جا گذاشتهاند.

نگارنده، گویشـور زبان کردی سـورانی است و سالهاست که با دستور زبان کردی آشنایی دارد و با اهمیت دادن به موضوع بررسی زبانهای ایرانی، دادههای این نوشته را بر اساس شم زبانی خود گردآوری نموده است. هر جا چیزی غیر از این باشد، به آن اشاره خواهد شد.

برای آشنایی با آواهای زبان کردی و استفاده از آنها در این مقالـه در دو جـدول زیر بهصورت غیر تخصصـی و به تفکیک، همخوان ها و واکه های رایج ترین گویش زبان کردی یعنی سورانی را می آوریم:

### تحليل

گاهی آشنا نبودن با گویشها و زبانهای ایرانی باعث میشود که تحلیل معنایی و ساختاری کاملا نادرستی ارائه شود. از آنجا که نگارنده بر هر دو زبان فارسی و کردی تسلط دارد، با گردآوری دادههایی، در این نوشته ساخت و ریشهٔ تعدادی از واژههای رایج در زبان فارسی را بررسی می کند.

- **کمـک و کتک**: حیّیم (۲۰۰۵: ۸۰۶) ذیل کلمهٔ help آورده که کمک از زبان ترکی وارد زبان فارسی شده است. حال آنکه بررسی دادهها نشان می دهد که این واژه ریشهٔ ایرانی دارد و اکنون در زبان کردی تکواژهای سازندهٔ آن نسبتا زایا هستند. این واژه از دو تکواژ kɔ:m و æk- ساخته شده است که هر دو در زبان کردی وجـود دارند. kɔːm به صورت یک تکواژ آزاد به معنی گوژپشـت است اما در دادههای زیر معنای دیگری هم دارد و بهصورت k:-هم یافت می شود. البته گوژپشت بودن می تواند با جمع و به گونهای جمعشدن ارتباط داشته باشد. هیچ بعید نیست که این ریشه با پیشوند -com در زبان انگلیسی که به صورتهای -co و-con هم

جدول شمارهٔ(۲) واکههای زبان کردی بر پایهٔ IPA

| توضيح                                                                                                                                                                                                  | معادل فارسى      | معادل IPA    | واکههای کردی  | ردیف |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------|---------------|------|
| مانند: نان=nan = نان                                                                                                                                                                                   | ı                | a            | 1             | ١    |
| مانند: شیر=jirشیرخوردن                                                                                                                                                                                 | ی                | i            | ی             | ۲    |
| مانند: لووت= lut (بینی)                                                                                                                                                                                | 9                | u            | 99            | ٢    |
| این واکه تقریباً معادل ضمه در زبان<br>سی است اما در زبان کردی کشیدهتر<br>ت. همچنین در حین ادای آن لبها<br>بر گرد شدن بیشتر از هم باز میشوند؛<br>بباً معادل: C در کلمهٔ Tcf/rof/مانند:<br>X:CX (خورشید) | اس علاوه         | э:           | ģ             | ξ    |
| این واکه تقریباً معادل فتحه در زبان<br>ی است. مانند: بةرد= bærd = (سنگ)                                                                                                                                | <u>-</u><br>فارس | 4            | ö             | ٥    |
| این واکه تقریباً معادل: ۳ در کلمهٔ<br>یسی/ bird/b7 است که در زبان<br>بی وجود ندارد و در زبان کردی نشانهٔ<br>نتاری ندارد. مانند: من= men=من                                                             | فارد             | ندارد        | نشانهٔ ندار د | ٦    |
| ین واکه تقریباً معادل کسره در زبان<br>سی است، با کشیدگی بیشتر. مانند:<br>شیر = e:r€ شیر(حیوان)                                                                                                         | <del>-</del>     | <del>.</del> | ی             | Υ    |
| ن واکه در زبان فارسی وجود ندارد. با<br>شدن لبها و کوتاهتر از ضمه در زبان<br>سی ادا میشود. مانند: کورد= kord<br>=(کُرد)                                                                                 | گرد              | ندارد        | 9             | ٨    |

ظاهر می شود، هم ریشه باشد.

:ck (جمع)، شwænud :k) (جمعشدن، گردهمایی)، ram :ck (جمهوری)، am:cd (کپه، تـوده، جمع)، algæm :cd (جامعه)، sanæm :ck (جامعه شناس)، isokm :ck یا isoklæm :ck (قتل

کلمهٔ آشـنای کتک هم، دارای پسـوندی اسـت که در کمک به کار گرفته شده است. این واژه از ستاک حال kotan (زدن، کوبیدن) و پسوند اسمساز æk-ساخته شده است. برای درک بهتر موضوع این فعل را در زمان حال صرف می کنیم:

اطلاعات موجود در جدول كاملاً گوياست.-dæ پيشوند تصريفي زمان حال ساده (به صورت -æ? هم بیان می شود)، -kot ستاک حال و عنصر پایانی شناسه است.

در گویش بافتی زبان فارسی معادل این فعل یعنی کوبیدن، kotidæn است (کلباسی، ۱۳۸۳: ۲۵). لازم به ذکر است که کتک در زبان کردی هم اسم شیء است و آن چوبی است که یک سرش گلوله مانند است و برای دفاع در برابر حیوانات یا به عنوان یک سلاح سرد به کار می رود و هم اسم معنی به معنای متداول در زبان فارسی. اما کمک فقط یک اسم انتزاعی است، ولی در عبارتی مانند کمکهای نقدی می تواند اسم شیء هم

جدول شمارهٔ (۳) صرف فعلkotan (زدن) در زمان حال ساده

| شخص | مفرد                                              | جمع                                            |
|-----|---------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| اول | مىزنم <u>dæ- kot- em</u><br>شناسه ستاک پیشوند     | مىزنيم <u>dæ- kot- in</u><br>شناسه ستاک پیشوند |
| دوم | مىزنى ( <u>i.t</u> ) مىزنى<br>شناسه ستاك پيشوند   | مىزنىد <u>en</u> مىزنىد<br>شناسە ستاک پىشوند   |
| سوم | مىزند <u>dæ- kot- e: (t)</u><br>شناسه ستاک پیشوند | میزنند dæ- <u>kot-en</u><br>شناسه ستاک پیشوند  |

باشد؛ به معنی آنچه داده میشود. دلیل تفاوت نقش معنایی این ونــد در دو واژهٔ کمک و کتــک میتواند این گفتهٔ **لیبر** (۲۰۰۶: ۷۳) باشد؛ او بر این باور است که وقتی در زبانی وندی برای ساخت یک مقولهٔ خاص مانند اسـم ابزار وجود نداشته باشد یا آن وند زایا نباشد، نیاز گویشور و دنیای واقعی، گویشور را وادار می کند تا به وندهایی نزدیک تر به آن وند متوسل شود و از آنها استفاده کند و این، در واقع نوعی بسط معنایی است. اینکه معنی وند در کدامیک از این واژهها بسط معنایی پیدا کرده است، نیاز به بحثی دیگر دارد. لازم به یادآوری است که پسوند æk- در زبان فارسی هم به ستاک حال میپیوندد و اسم شیء میسازد. مانند غلتک (از غلتیدن)، پوشک (از پوشیدن) (کشانی، ۱۳۷۱: ۲٦). اینها همه نشانگر این است که واژههای کمک و کتک از آن زبانهای ایرانی است.

- ملوان: برای ورود به بحث در مورد این واژه، جملات زیر از صادقی (۱۳۷۱: ۶۸) نقل می شود: «خلهبان در برابر «طیاره چی» سابق که ظاهرا از «خله» به معنی پارو (یا از خلاً) ساخته شده است». در همین صفحه مینویسد: «این پسوند یک صورت «-وان» نیز دارد که در فارسی معاصر تنها در کلمهٔ «سـروان» دیده می شود» و در پاورقی همین صفحه می آورد: «در فارسی محاورهای افغانی، «-بان» به شکل «-وان» به کار می رود: باغوان، آسیاوان، گلهوان، موتروان [موتر به معنی اتومبیل است و از motor انگلیسی گرفته شده است] گاریوان [ظاهرا به معنی گاریچی است.] (نگهت سعیدی، ۱۳٤۸: ۱۰)».

یکی از مزایای آشنایی با دیگر زبانهای ایرانی در اینجا نمایان می شـود. اگرچه نگارنده کوشید پایهٔ این واژهٔ مشتق را بیابد، به دلیل کمبود منابع یا دسترسی نداشتن به منابع دستاوردی نداشت. با قیاس با واژههایی دیگر شاید بتوان راه را برای پیبردن به ریشهٔ این واژه هموار کرد. البته در زبان کردی فعل&xolan (چرخیدن) وجود دارد و ستاک گذشتهٔ آن صرفنظر از جزء æwæ - که بحث مفصلی دارد، - xola است که شاید با خلبان ارتباط داشته باشد.

مَلهælæاتكواژي اسـت آزاد، از مقولهٔ اسـم، به معني شنا و هماکنون هـم در زبان کردی کاربرد دارد. mælæwangæ، به معنی محل شـنا کردن یکی از مشـتقات آن و فعل آن mælæ kerden (شــنا کردن) اسـت. پسـوند-وان کـه در زبان کردی به صورت-wan تلفظ می شود، معادل - بان در زبان فارسی است. این پسوند در زبان کردی بسیار زایاست و نسبت به – بان در زبان فارسی کاربردهای متنوعتری دارد و در حال حاضر نو واژههای فراوانی در حال ساخته شدن با آن است. با این توصیف، ملوان را می توان از لحاظ ساختواژی هم معادل شناگر دانست؛ چون مَله به معنی شـنا و پسوند- وان که همان -بان است معادل-گر مى باشد. نمونه هايى از مشتقات اين وند عبارت اند از:

zemanæwan (زبانشـناس)، pe:ʃkæʃwan (مجـرى)، ʔaʃæwan (أسيابان)، baxæwan (باغبان)، ʔaʃæwan (کوهنورد)،kæعæwan (کوهنورد)

گویشـوران کرد آنچه را که در فارسی غ تلفظ میشود، بیشتر بـه صورت خ ادا مي كنند؛ ماننــد باغ، غم و غنچه، كه به صورت باخ، خَم و خنچه ادا می شود. واژهٔ غله نیز با خ و بدون تشدید و بیشتر با خُرمان (خرمَن) به صورت «خله و خرمان» ادا می شود. درگذشته افرادی را در کنار خرمن می گذاشتند تا از آن « در برابر جانوران به ویژه پرندگان پاسداری کنند. این افراد را خُلوان xælæwan می گفتند.\ بهنظر میرســد کــه این واژه از دو تکواژ خُله- که همان غله اسـت- و پسوند- وان- که به گونهای زایا در کردی یافت می شود - ساخته شده باشد. اینکه آیا این واژه با خلبان در فارسی پیوندی دارد یا نه، پرسشی است که پاسخ دادن به آن نیاز به آگاهی در مورد گذشتهٔ این دو زبان دارد.

واژهٔ پهلوان هم به احتمال زیاد چنین ساختاری دارد اما شناخت پایهٔ آن نیازمند بررسی بیشتر است.

- **دماوند**: بسیاری از کلماتی که از گذشته به زبانهای فارسی و کردی به ارث رسیدهاند در زبان کردی به صورت/Z/ و در زبان فارسي/d/ ادا ميشوند؛ از جمله: دانستن (zanin)، داماد (zawa)، خدمت(xezmæt) و گنبد(gomæzi).

خان محمدی (۱۳۸٦: ۸) در مقالهای با عنوان «دو قاعدهٔ فراموش شده در ادب فارسی» قاعدهٔ دوم را چنین بیان می کند: «فرق میان دال و ذال (موسوم به ذال معجمه) و اینکه در قوافی مجاز بوده با یکدیگر قافیه شوند.» او به تفصیل در اینباره از آثار گذشتگان نمونههایی میآورد و نشان میدهد که بسیاری از کلماتی که امروز در زبان فارسی با «د» تلفظ میشوند در گذشته به صورت «ذ» تلفظ می شده اند. او این چنین از بهار (۱۳۷۷: ٤١٣) نقــل مي كنــد: «... و ما هم اكنــون مي دانيم كه در عهد فردوسی خورشید را که ما بر وزن پرسید ادا میسازیم، خورشید را به فتح خا و واو معدوله و قسمت متمم شید را تقریبا ما بین شاذ و شید به فتح شین و با ذال معجمه تلفظ می کردهاند و خـدای را که ما بر وزن شـما ادا مینماییم، در زمان فردوسـی خوذای به واو معدوله به زبان می آوردهاند...».

در رابطه با پسـوند-(۱) وند **کلباسـی (۱۳۸**۰: ۱۰۵) چنین آورده است: «awænd (اوند) که از جمله وندهای سترون است دو گونه بهصورت -اوند و -وند دارد که مشروط به شرایط صرفیاند و نه آوایی. گونههای این وند در معانی زیر بااسم ترکیب شدهاند و اسم خداوند یا صفت ورجاوند را ساخته اند: معنی دارندگی: دماوند، ورجاوند.»

با این توصیف، چگونه می توان معنی دماوند را از وندawænd استنباط کرد؟ آیا رابطهای بین آن و دما وجود دارد؟ چیزی که دارای دم یا دماست؟ به گمان نگارنده با توجه به دادهها، زبان کردی این ویژگی زبانهای ایرانی را- تلفظ ذ- مانند بسیاری از ویژگیهای دیگر از گذشته حفظ کرده است<sup>۲</sup> و اکنون بسیاری از کلمات را که در زبان فارسی با «د» تلفظ می شوند، در زبان كردى با «ذ» ادا مى كنند. از جملــهٔ این واژهها مى تواند دماوند باشد. در زبان کردیzæmawænd و zæmawæn به معنی رقص و پایکوبی و جشن و عروسی است. حذف «د» در زبان کردی به ویژه بعد از «ن» بسیار رایج است؛ پس میتوان گفت که دماوند

جدول شمارهٔ(٤) صرف فعل kar kerden (کار کردن) در زمان حال ساده

|     | حال                                                                            |                                                                       |  |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|
| شخص | مفرد                                                                           | جمع                                                                   |  |  |
| اول | کار می کنم kar d <u>æ</u> - k <u>æ</u> - <u>m</u> کار می کنم شناسه ستاک پیشوند | کار میکنیم <u>kar dæ</u> - <u>kæ</u> - <u>jn</u><br>شناسه ستاک پیشوند |  |  |
| دوم | کار می کنی (kar d <u>æ</u> - k <u>æ</u> - j(t<br>شناسه ستاک پیشوند             | کار می کنید می کنید شناسه ستاک پیشوند                                 |  |  |
| سوم | کار می کند                                                                     | کار میکنند kar d <u>æ</u> - <u>kæ</u> - <u>n</u><br>شناسه ستاک پیشوند |  |  |

همان کلمهٔ ذماوند است که امروزه در زبان کردی یافت می شود. آتشفشان» و سپس نظر خود را چنین بیان می کند: «دماوند از برای یافتن وجه تسمیهٔ کوه دماوند و این واژه بررسی منابع تاريخي لازم است.

> اشنویی محمودزاده (۱۳۸۳: ۲٤۲) هم در این رابطه این چنین از فرهنگ معین نقل کرده است: «دماوند: dam- āvand= دنباوند، دم «دمه، بخار» + اوند = وند دارای دمه و دود و بخار «به مناسبت

اجزاء کردی دم (dem) به معنی نزدیک و «او= آو» به معنی آب و «اواّن= اَوان= اَبها» و «د» حرف پسوند که در مجموع دماوند به معنی لب و یا کنار آبهاست که منظور از آب دریای خزر باشد که دماوند در کنار یا لب دریا قرار گرفته است».

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

جدول شمارهٔ(۵) صرف فعل kar kerden (کار کردن) در زمان گذشته

| شخص | مفرد                              |          | جمع                                |           |
|-----|-----------------------------------|----------|------------------------------------|-----------|
| اول | kar- <u>em_kerd</u><br>ستاک شناسه | کار کردم | kar- <u>man kerd</u><br>ستاک شناسه | کار کردیم |
| دوم | kar- et <u>kerd</u><br>ستاک شناسه | کار کردی | kar-tan kerd<br>ستاک شناسه         | کار کردید |
| سوم | kar- i <u>kerd</u><br>ستاک شناسه  | کار کرد  | kar- jan kerd<br>ستاک شناسه        | کار کردند |

جدول شمارهٔ(٦) صرف فعل kerden (کار کردن) در زمان گذشته ساده

| شخص | مفرد                                          |      | جمع                                    |       |
|-----|-----------------------------------------------|------|----------------------------------------|-------|
| اول | <u>kerd</u> - <u>em</u><br>شناسه ستا <i>ک</i> | کردم | <u>kerd -man</u><br>شناسه ستاک         | كرديم |
| دوم | <u>kerd</u> - <u>et</u><br>شناسه ستاک         | کردی | <u>kerd</u> - <u>tan</u><br>شناسه ستاک | کردید |
| سوم | <u>kerd</u> - <u>i</u><br>شناسه ستا <i>ک</i>  | کرد  | <u>kerd</u> - <u>jan</u><br>شناسه ستاک | کردند |

جدول شمارهٔ (۷) صرف فعلberden (بردن) در زمان حال ساده

| شخص | مفرد                                                         | جمع                                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| اول | d <u>æ</u> -b <u>æ</u> -m<br>مىبرم شىسر<br>شناسە ستاک پیشوند | d <u>æ</u> - b <u>æ</u> - <u>jn</u><br>مىبريم<br>شناسه ستاک پیشوند |
| دوم | d <u>æ</u> - <u>bæ</u> -j(t) مىبرى شناسه ستاک پیشوند         | مىبريد d <u>æ-bæ- n</u><br>مىبريد شناسه ستاک پيشوند                |
| سوم | d <u>æ</u> - b-a(t) مىبرد شناسه ستاک پيشوند                  | مىبرند d <u>æ</u> -b <u>æ</u> -n<br>شناسه ستاک پیشوند              |

# بررسي و تحليل عناصرداستان «مدیر مدرسه» جلال آل احمد

نادرابراهيميان

مدرس دانشگاه پیام نور و مراکز آموزش عالی مازندران و دبیر دبیرستانهای بابل دكتر ابراهيم ابراهيم تبار، دكتر حسن گودرزي استادیاران دانشگاه بابل

> حالت عجله و سریع رد شدن از موضوع آشـکار است اما او به ســاختار داستان و عناصر ضروری آن توجه نشان میدهد و به کمک شگردهای مختلف روایی، برای داستان خود جذابیت و گیرایی می آفریند. داســتانهای جــلال آل احمــد دارای روایت خطیاند و بیشتر حوادث آنها بهترتیب زمانی اتفاق افتادهاند. داستان مدیر مدرسه از زاویهٔ اول شـخص مفرد (مننویسی) روایت شده است.

> جلال شخصیتهای داستانهایش را بـا اسـتفاده از دو شـيوهٔ مسـتقيم و غیرمستقیم معرفی می کند و در این راه از سه ابزار توصیف شخصیت، گفتوگو، و کنش (آکسیون) بهره می گیرد. گفتو گو (دیالوگ) در داستان مدیر مدرسه جایگاه ویژهای دارد. لحن کلی و عمومی داستان مدير مدرسـه جدى، اسـتوار، شـفاف، تند و تیز همراه با طنز و لحن گفتاری شخصیتها متناسب با نوع داستان است. جلال در صحنه پر دازی به جزئیات زمان و مکان وقوع حوادث توجهی شایان دارد و در بسـیاری از موارد صحنهها را کوتاه و گذرا اما بسـیار زیبا و دلنشــین طرح

درونمایهٔ داستان مدیر مدرسه در کل خوب و پرمعنی است. طرح (پیرنگ) این داستان آنچنان قوی نیست اما نسبت به دیگر داستانهای جلال آلآحمد پرمایهتر

**کلیدواژهها**: داستان، زاویهٔ دید، شخصیت، پیرنگ، گفتوگو، لحن، مدیر مدرسه، جلال آل احمد

### عناصر داستان در رمان مدیر مدرسة جلال آل احمد بخش اول: شخصیت

یکی از ویژگیهای کتاب مدیر مدرسه، ساختار آن است و اولین مرحله در این ساختار، ورود شخصیت اصلی به محیط کوچـک و محدود مدرسـه اسـت. او از محیطی بزرگتر (اجتماع) فرار کرده و به اینجا پناه آورده است. نکتهٔ درخور بیان اینکه هرگونه شخصیت پردازی در مدیر مدرسـه خارج از حـال و هوای ایرانی نیست. اگرچه جلال آل احمد «در شيوهٔ پرداختن به شخصيتها به نوع

در این مقاله عناصر داستان در مدیر مدرســهٔ جــلال آلاحمد مورد بررســی قرار گرفته است. این عناصر عبارتاند از شخصیت، روایت و زاویـهٔ دید، طرح، گفتو گو، صحنه، درون مایه و لحن. بررسی این عناصر نشان میدهد که داستان مدیر مدرسه علاوه بر ارزش محتوایی از جهت ویژگی های داستان پردازی نیز دارای اهمیت فراوانی است. البته کم حوصلگی جلال در نقل بعضی از قسمتهای داستان

«سال پیش دانشسرای مقدماتی در آمده بود. یک سال گرمسار و کرج کار کرده بود و امسال آمده بود اینجا. پدرش دو تا زن داشته. از اولی دو تا پسر، که هر دو چاقوکش از آب درآمدهاند و از دومی فقط او مانده است که درسخوان شده و ...» (آل احمد، ۱۳۸۷: ۲۱)

حتی استقلال در رفتار و کردار برای خود را محفوظ می داند؛ حتی به خود مدیر اجازه نمى دهد كه وارد حيطهٔ اقتدار ناظم شود. از شاگردان بزرگتر مدرسه برای پیشبرد اهداف خود استفاده می کند. «توی بچهها مأمور هم داشت...» (همان: ٦١)

«با شاگردان درشت، روی هم ریخته بود که خودشان ترتیب کارها را میدادند...»

«فراش جدید» که شاخصترین شخصیت پس از مدیر و ناظم مدرسه است و نقشی تعیین کننده در داستان ایفا می کند، در مواقعی بسیار به کمک معلمان میشتابد و در حل و فصل بسیاری از مسائل مدرسه، مهارتی بینظیر دارد. او نه تنها کادر مدرسه را در حل مشکلات یاری میکند بلکه بهصورت بانک متحرکی هـم درمی آید و در مواقع تنگدستی و تأخیر در وصول حقوق، به همهٔ معلمان مدرسه پول قرض می دهد: «در مدرسهٔ ما، فراش جدیدمان پولدار بود و به همهشان قرض می داد و کم کم بانک مدرسه شده بود.» (همان: ٦٣)

مدیـر دربارهٔ او می گویـد: ﴿گر دو تا از معلمها تجربه و سابقهٔ او را داشتند و اگر همـه در کارمان پختگی او را داشـتیم، بچەهـای مـردم یک سـاله فیلسـوف میشدند.» (همان: ٤٤)

از شـخصیتهای ثانـوی دیگر، «معلم کلاس چهارم» است که با توجه به هیکلـش، مدیـر او را چـون مدیـرکل می داند. او در بسیاری از مجلس های رسمی، حرفزن مدیر است اما سرانجام با یک ماشین آمریکایی تصادف میکند و از صحنـه خـارج میشـود. معلمهای کلاسهای سه، پنج، شش، اول، دوم، فراش قدیم، معلم زن، شاگردان و حتی مادر یکی از بچههای مدرسه هر کدام در مقطعی، داســتان را تحت تأثیر خود قرار شخصیت پردازی در داستانهای غربی چشم داشته اما این تأثیر پذیری در سبک است نه در مضمون.» (شکری، ۱۳۸۸: ۳۸۹) جلال دربارهٔ شخصیت پردازی در مدیر مدرسه می گوید: «**ازفردینان سلین** در شخصیت پردازی داستان مدیر مدرسه الهام گرفتهام.» سيس مىافزايد: «من در مدیر مدرسه از کتاب «سفر به انتهای شب» تأثير گرفتم.» (ميرآخوري، شجاعي،

با این همه اثرپذیری آل احمد از رمان «بیگانه» آلبر کامو را نباید فراموش نکرد.

### انواع شخصيت ۱. شخصیتهای انسانی و غيرانساني

جلال آل احمد در داستان مدیر مدرسه فقط از شخصیتهای انسانی بهره گرفته است. این اشخاص عمدتا نام خاص ندارند و از آن ها با عناوین کلی ناظم، معلم، دانشآمـوزان و ... یـاد میشـود؛ زیرا در بيشتر مواقع ذكرنام شخصيتها ضرورتي ندارد و به پیشبرد ماجرا کمکی نمی کند.

## ۲. شخصیتهای اصلی و فرعی

شـخصیت اصلی در این داستان، همان مدیر است که دو ویژگی بسیار مهم اخلاقی دارد:

«اول آنکه منزهطلب است؛ به این معنا که بههیے وجه نمیخواهد خود را آلودهٔ تباهی و فساد کند. دوم، شخصیت اصلی در فکر تغییر وضع موجود به شکل فراگیر است. » (شیخ رضایی، ۱۳۸۲: ۱٦٤)

گذشــته از شــخصيت اصلى داستان، کسانی هم که او را احاطه کردهاند؛ «كموبيــش أنقــدر كــه لازمــهٔ ســير سرگذشت است، زنده و باروحاند.» (پرهام،

«ناظـم، بهعنوان مهمترین شـخصیت ثانوی پس از مدیر مدرسه، حضور فعالی در سیر داستان دارد و راوی، ناظم را بهعنوان یک شخصیت اداری به تمام معنے معرفی کردہ است و مهارت او را در ادارهٔ مدرسه نشان میدهد. در عین حال، به محیط خانوادگی، میزان تحصیل و وضعیت مادی ناظم اشاره نموده است:

«روز اول کـه دیدمش، دسـتمال آبی نازکی سے کردہ بود و پیراهن نارنجی به تن داشت و تند بزک کرده بود... این بود که دفعات بعد دست به سرش می کردم اما او از رو نمی رفت. سراغ ناظم و اتاق دفتر را می گرفت تا زنگ را بزنند و معلمها جمع شوند و ...» (همان: ٨٦ - ٨٥)

### ١. شخصىت مخالف

در داســتان به نوعی شخصیت مخالف وجود ندارد. ناظم گاهی سر ناساز گاری با مدیر دارد اما این ناساز گاریها را بهخاطر مدرسه و نظم آن تحمل مينمايد. به نظر می رسد مدیر همیشه با خود در گیر است و در اصل مخالف واقعی، درون اوست. در شـخصیتش مبارزهای در کار اسـت بین آدمی که میخواهد راهش را بکشد و برود و کاری به کسی نداشته باشد و آدمی که می خواهد بماند و بجنگد: «شکست از این نیست که مدیر دیگر نمی تواند بگریزد و او میخواهد بجنگد اما حریفی در کار نیست و اگر هست به جنگ او نمی آید، شکست این است.» (بهار، ۱۳٤۳: ۲۸۰)

## ۲. شخصیتهای نوعیی (تیپ یا

آل احمد در مدیر مدرسـه بسـیاری از شخصیتها را وارد داستان خود می کند. برخی از این شخصیتها، چهرهای کاریکاتوری دارند؛ بهطوری که هر یک از آنها نمایندهٔ یک خصوصیتاند و تا پایان داستان هیچ تغییر و تحول نمی یابند. تنها شـخصيت واقعى اين رمـان، كه وحدت داستان پیرامون آن شکل می گیرد، مدیر مدرسه است:

«مدیـر ویژگیهای تیپ روشـنفکران متعهد اما ناامید را دارد و از این نظر می تواند وضعیت نسل آگاه و ناکام بعد از کودتای ۲۸ مرداد را نشان میدهد.» (شکری، ۱۳۸۸: ۳۹۲)

مدير مدرسهٔ آل احمد تيپي است نسبتا فردی که در پایان کاملا بهصورت یک فرد درمی آید. او کاملا عوض می شود. او نمایندهٔ تمام مدیر مدرسه رشوهده است. دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# نقش قرآن و حدیث

# در اشعار ادبیات فارسی (۳) رشتهٔ ریاضی ـ تجربی دورهٔ متوسطه

### عليرضاشيردست

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیرستانها و مراكز پيشدانشگاهي بابلسر

بهرهگیری شاعران و نویسندگان از کلام وحی الهی و احادیث یکی از ارکان فصاحت و بلاغت محسوب می شود. گویندگان شعر فارسی علاوه بر بهرهمندی از مفاهیم قرآنی از واژهها، ترکیبات، اشارات و تلمیحات قرآن و نیز از روایات استفاده کردهاند تا بدینوسیله موجبات غنای تصاویر اشعارشان را فراهم آورند. اشعاری که در کتاب «ادبیات فارسی ۳ ریاضی ـ تجربی» دورهٔ متوسطه آمده است، حکایت از آن دارد که شاعران نازکاندیش به شیوههای گوناگون از آیات و روایات بهره بردهاند و شعرشان را با کلام احدیّـت و احادیث مزیّن کردهاند. در این پژوهش بر آنیم ضمن استخراج این ابیات، میزان تأثیر و نقش آن را در این کتاب مورد بررسی قرار دهیم.

كليدواژهها: قرآن كريم، روايات، شعر، تلميحات، حل و درج

اگر به اشعار کتاب ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه نگاه قرآنی داشته باشیم، درخواهیم یافت که بسیاری از شاعران پارسیسرا به جهت عشـق به کلام وحی و برای بهرهمنـدی از فصاحت و بلاغت آن، شـعر خود را به آیات، روایات و شخصیتهای قرآنی آراستهاند. توجه به قرآن و حدیث زمینهای بود که تا شاعران پارسی گو، به قصد تبرک و حرمت یا استناد و استشهاد، گاه نیز به قصد نشان دادن علم و فضل خویش، سرودههای خود را با قرأن و حديث أذين ببندند. (راستگو، ۱۳۸۰: ٦)

استشهاد به آیات، روایات و اشاره به شخصیتهای قرآنی در ســرودههای شــاعران دیروز و امروز در کتابهــای ادبیات دورهٔ

متوسطه فراوان دیده می شود. این سخنوران آیات مبین را سرلوحهٔ سخن خویش نهادهاند و با شعر به بیان سخن حکیمانه و معارف قرآنی پرداختهاند. به این ترتیب، بهتدریج این نوع تفکر جزء لاینفک کلام معنوی شعر قرار گرفت و سخن پارسی بدون آن رنــگ و بویی نمییافت. با عنایت به نکات یادشــده برآنیم تا نقش و تأثیر آیات و روایات را بر اندیشــهٔ شــاعران کتاب ادبیات فارسیی (۳) ریاضی ـ تجربی بررسی کنیم. در این پژوهش ابتدا ابیاتی که اشارات قرآنی داشتند، به سه دسته تقسیم شدند.

۱. ابیات با تلمیحاتی که به شخصیتهای قرآنی آراسته شدهاند. ۲. ابیاتی که به آیات و روایات و احادیث با صنعت حل و درج اشاره کردهاند.

۳. ابیاتی که با وام گیری از آیات قرآن و احادیث به شیوهٔ تلمیح تصاویری زیبا ساختهاند.

نخست توضيحات كوتاهي دربارهٔ آنها داديم و بعد آيهٔ مرتبط به هر بیت را به جهت اختصار بدون ترجمه آوردیم، اگر بیتی هم به دو یا چند آیه اشــاره داشت یک آیه را اساس قرار دادیم و به دادن نشانی بقیهٔ آیات مرتبط بسنده کردیم.

۱. ابیاتی با تلمیحاتی که به شخصیتهای قرآنی آراسته

۱\_۱. چه غم دیوار امت را که دارد چون تو پشــتیبان/ چه باک از موج بحر آن را که باشد نوح کشتیبان (درس اول، سعدی: ۲)

۱-۲. مردی نهان با روح، هم پیمان نشسته / مردی به رنگ نوح در طوفان نشسته (درس شانزدهم، محمدعلی معلم دامغانی: ۱۲۰) توضیحات: این ابیات به داستان حضرت نوح و طوفان سهمگینی

اشـاره دارند که نوح به فرمان خداوند یک کشتی ساخت که آن کشتی سه طبقه داشـت که برای حیوانات و آدمیان و پرندگان بود و سـرانجام، طوفان نوح از تنورِ پیرزن ساکن کوفه، آغاز شد (شمیسا، ۱۳۷۸: ۵۸۳ ـ ۵۸۶)

آیهٔ مرتبط: «حتّی اِذا جاءَ اَمرُنا و فارَ التّنّورُ قُلنَا احمل فیها مِن کلِّ زَوجَیــن اِثنَین ...» (هود ـ ٤٠) و نیز در «اعراف ـ ١٣٣٣/عنکبوت ـ ١٤/قمر ـ ١١ تا ١٣»

۳ــ۱. جبریل مقیم آستانت/ افلاک، حریم بارگاهت (درس اول، عبدالرزّاق اصفهانی: ٤)

توضیحات: این بیت اشاره می کند به اینکه جبرئیل از جانب خدا، برای پیامبر (ص) حامل وحی بود.

آية مرتبط: «إن هُوَ الَّا وَحَىّ يُوحَى عَلَمَهُ شَــديدُ القُوى» (نجم ٤ و ٥)

۱-۱. وادی پر از فرعونیان و قبطیان است/ موسی جلودار است و نیل اندر میان است (درس هشتم، حمید سبزواری: ۲۷)

توضیحـات: این بیـت اشـاره دارد به داستان حضرت موسی (ع) و اینکه فرعون در رود نیل غرق شد.

۵-۱. یعنی کلیم آهنگ جان سامری کرد/ای یاوران باید ولی را یاوری کرد (همان: ٦٨)

توضیحات: این بیت به داستان حضرت موسی (ع) اشاره دارد. موسی (ع) بعد از نجات بنی اسرائیل از مصر، باز به کوه و میقات خداوند می رفت؛ چنان که یک بار برای آوردن الواح که متضمن دستورات خداوند بود به کوه رفت (شمیسا، ۱۳۷۸؛ ۵٦۳) در توقف چهل روزهٔ وی (به جای سی روز)، مردی به نام سامری گوسالهای از طلا ساخت و مردم به پرستش آن فرا خواند اما حضرت پس از برگشت، آن گوساله را سوزاند و در نیل انداخت.

آية مرتبط: «فَأَخرَجَ لَهُم عِجلاً جَسَداً لَهُ خُوارٌ فَقالوا هذا اِلهِكُم و اِلهُ موسى فَنَسِيَ» (طه ـ ٨٨) و نيز در «طه ـ ٨٥، ٩٧» (٩٥»

7-۱. قابیلیان بر قامت شب می تنیدند/ هابیلیان بوی قیامت می شنیدند (درس شانزدهم، محمدعلی معلم دامغانی: ۱۲۰) توضیحات: قابیل و هابیل پسران حضرت آدماند. بر طبق

تفاسیر اسلامی، آنان بر سر ازدواج با خواهر خود، اقلیمیا، به درگاه خداوند قربانی کردند. قربانی قابیل پذیرفته نشد؛ حال آنکه قربانی هابیل مورد قبول واقع گشت. از اینرو قابیل به برادر حسد برد و او را کشت و این نخستین قتل در ابنای بشر بود (شمیسا، ۱۳۷۸: ۲۵۱)

آيــة مرتبط: «فَطَوَّعت لَهُ نَفسُــهُ قَتلَ اَخيهِ فقتلــه فَاَصبَحَ مِنَ الخاسرينَ» (مائده ـ ٣٠)

۱\_۷. پیش صاحبنظران ملک سلیمان باد است/بلکه آن است سلیمان که ز ملک آزاد است

(شعر حفظی «ملک سلیمان»، خواجوی کرمانی: ۱٤٦)

استشهاد به ایات، روایات و

اشاره به شخصیتهای قرانی

در سرودههای شاعران دیروز و

امروز در کتابهای ادبیات دورهٔ

متوسطه فراوان دیده می شود. این

سخنوران ایات مبین را سرلوحهٔ

سخن خویش نهادهاند و با شعر

به بیان سخن حکیمانه و معارف

قر آني پرداختهاند

توضیحات: این بیت به ملک و پادشاهی حضرت سلیمان (ع) اشاره دارد. باد فرمانبردار سلیمان بود و تخت او را، که شادروانی به مساحت چهل فرسنگ در چهل فرسنگ بود، حمل و نقل می کرد. علاوه بر این، مأمور بود هرچه را که در ملک سلیمان می گذرد به گوش او برساند. سلیمان بر تمام جن و دیو و انس

و جانوران مختلف مسلط و حاکم بود و اجنه جزو لشکر او بودند. (شمیسا، ۱۳۷۸: ۳۳۳)

آية مرتبط: «و لسُلَيمنَ الرَيحَ غَدُوُّها شهرٌ و رَواحُها شهرٌ و رَواحُها شهرٌ و رَواحُها القطر و مِنَ الجِنَّ مَن يَعَمَلُ بينَ يَدَيهِ باذن رَبِّه .... (سبأ ـ ١٢) و نيز در «نبيا ـ ١٨/ ص ـ ٣٦ تا ١٣٨/ نمل ـ ١٧)

۸ـ۱. از شبنم عشق خاک آدم گل شد/ صد فتنه و شـور در جهان حاصل شـد (درس بیست و دوم، نجم دایه؛ ۱۵۸)

توضیحات: این بیت به آفرینش آدم (ع) از خاک اشاره دارد. آیهٔ مرتبط (۱): «... اِنّی خالِقُ بَشَراً مِن طین» (ص ـ ۷۱) و نیز در «الرحمن ـ ۱۶»

 ابیاتی که با صنعت حل و درج به آیات و روایات و احادیث اشاره کردهاند.

۱ـــ۲. ای از بر سدره شاهراهت/وی قبّهٔ عرش تکیه گاهت (درس اول، عبدالرّزّاق اصفهانی: ٤)

توضیحات: «سدره» نام درختی است در بالای آسمان هفتم که به آن «سدرةالمنتهی» می گویند.

آية مرتبط: «عندَ سدرة المنتهى» (نجم ـ ١٤)

۲-۲. گاه سـفر شد باره بر دامن برانیم/ تا بوسه گاه وادی ایمن برانیم (درس هشتم، حمید سبزواری: ٦٧)

توضیحات: این بیت اشاره دارد به داستان حضرت موسی که

در کوه طور ندا*ی حق* را شــنید. کلمهٔ «ایمن» نیز به آیهٔ زیر اشاره دارد.

«فلمّا أَيْتُها نودِيَ مِن شاطئ الوادِ الأيمن فِي البُقعَة المُبارِكَةِ مِنَ الشّجَرَةِ ...» (قصص ـ ٣٠) و نيز در «مريم ـ ٥٢»

۳\_۲. باید به مژگان رُفت گرد از طور سینین/ باید به سینه رفت زینجا تا فلسطین (همان: ٦٩)

توضیحات: واژهٔ «طور سـینین» به سورهٔ «تین» اشاره دارد. «و طور سینین» (تین ـ ۲)

٤-۲. با یکی عشق ورز از دل و جان/ تا به عینالیقین عیان بینی (درس بیستم، سیداحمد هاتف اصفهانی: ۱٤٩)

توضیحات: این بیت می گوید برای اینکه انسان به باور و یقین برسد، باید از صممیم قلب به خدای یکتا عشق بورزد. کلمهٔ «عین الیقین» نیز به این آیه اشاره دارد: «ثُـمَّ لَتَرَوُنّها عَینَ الیقین» (تکاثر ـ ۷)

2-7. كه يكى هست و هيچ نيست جز او/ وحده لا اله الّا هو (همان: ١٥٠)

توضیحات: این بیت بیان می کند که خداوند یگانه است. آیــهٔ مرتبط: «.... اِنّمَا الله اِلهٌ واحدٌ ...» (نســاء ـ ۱۷۱) و نیز در «مائده ـ ۷۳/انعام ـ ۱۹/انحل ـ ۵۱/انبیا ـ ۱۰۸»

7-7. یار بی پرده از در و دیوار / در تجلی است یا اولی الابصار (همان: ۱۵۰)

توضیحات: ترکیب «اولیالابصار» به این آیه اشـاره دارد. «... فاعتبروا یا اولیالابصار» (حشر ـ ۲)

۳. ابیاتی که با وام گیری از آیات قرآن و احادیث به شیوهٔ
 تلمیح تصاویری زیبا ساختهاند.

 ۱ـ۳. ابر و باد و مه و خورشید و فلک در کارند/ تا تو نانی به کف آری و به غفلت نخوری (درس اول، سعدی: ۲)

توضیحــات: این بیت می گوید که خداوند موجودات دیگر را خلق کرد تا انسان از آنها بهره ببرد.

آیهٔ مرتبط: «و ســخَرَ لکم الشَّمسَ و القَّمَر دائبَین ...» (ابراهیم \_ ۳۳)

۲\_۳. عاشقان کشتگان معشـوقاند/ بر نیاید ز کشتگان آواز (همان: ۲)

۳-۳. ای مرغ سحر عشق ز پروانه بیاموز/ کان سوخته را جان شد و آواز نیامد/این مدّعیان در طلبش بیخبراناند/ کان را که خبر شد خبری باز نیامد (همان: ۳)

توضیحات: این ابیات اشاره می کنند به اینکه از کسی از عشق آگاهی پیدا می کند ، سخنی شنیده نمی شود. حدیث مرتبط: «مَن عَرَفَ الله کَلَّ لسانه» (پیامبر ص)

٤ـ٣. ای از بر سدره شاهراهت/وی قبهٔ عرش تکیه گاهت (درس اول، عبدالرزّاق اصفهانی؛ ٤)

توضیحات: این بیت را که به داستان پیامبر (ص) و معراج او اشاره دارد، در بخش حل و درج نیز آوردهٔایم.

آية مرتبط: «سُبحانَ الذى اسرى بعبده ليلا من المسجدِ الحَرام الى المسجدِ الحَرام الى المسجدِ الأقصَا الذى بارَكنا حَولَهُ لِنُريَهُ مِن آياتِنا ...» (اسراء ـ ١)

۵ـ۳. خوردهسـت خدا ز روی تعظیم/ سـوگند به روی همچو ماهت (همان: ٤)

توضیحات: این بیت به این موضوع اشاره دارد که خداوند به روی همچون ماه پیامبر (ص) قسم خورده است.

آية مرتبط: «لَعَمْرُكَ أَنَّهُم لَفي سَكرَتِهُم يَعمَهون» (حجر ـ ٧٢)

۳-۸. ایزد که رقیب جان خِرَد کرد/ نام تو ردیف نام خود کرد (همان: 3)

توضیحات: این بیت به آمدن نام پیامبر (ص) بعد از نام خداوند در برخی آیات قرآن کریم اشاره دارد.

آيهٔ مرتبط: «انَما وَليُّكُمُ الله و رسوله ...» (مائده ـ ٥٥)

۷\_۳. فرض است فرمان بردن از حکم جلودار/ گر تیغ بارد، گو ببارد، نیست دشوار (همان: ۱۸)

توضیحات: این بیت بیان می کند که می بایست از رهبر و پیشوا اطاعت کرد.

آية مرتبط: «يا أيّها الذينَ امنوا اطيعوا الله و اطيعوا الرّسـول و اولىالامر مِنكُم ...» (نساء ـ ٥٩)

۸ ـ ۳. بگذاشتند ما را در دیده آب حسرت/ گریان چو در قیامت چشم گناهکاران (شعر حفظی «روز وداع یاران»، سعدی: ۸۰) توضیحات: این بیت بیانگر چگونگـی وضعیت گناهکاران در هنگام ترس است.

آية مرتبط:«... فــاذا جاءَ الخوفُ رَأيتُهُم يَنظُــرونَ الَيكَ تَدورُ أَعيُنُهُم ...» (احزاب ـ ١٩)

۹\_۳. خاک سیه بر سر او کز دم او تازه نشد/ یا همگی رنگ شود یا همه آوازه شود (درس سیزدهم، مولانا: ۱۰۰)

توضیحات: این بیت اشاره دارد به معجزهٔ حضرت عیسی (ع) و دَم جانبخش او بهطوری که بنی اسارائیل دعوت عیسی را نپذیرفتند و از او معجزه خواستند و عیسی مرده ای به نام

«عــازر» را زنده کرد و او به پیامبری عیســی شــهادت داد. از اینرو دَم عیســی را شـفابخش هر بیماری گفتهاند. (شمیسـا، ۱۳۷۸: ۲۱۸ و ۲۱۹)

آيهٔ مرتبط: «... و اتّينا عيسـي ابنَ مريمَ البّيِّناتِ و ايَّدناهُ بروح القُدُس ...» (بقره ـ ٢٥٣)

۰۱ـ۳. شبگیر غم بود و شبیخون بلا بود/هر روز عاشورا و هرجا کربلا بود (درس شانزدهم، محمدعلی معلم دامغانی: ۱۲۰) مرتبط با: «کلّ یوم عاشورا و کلّ ارض کربلا، کلّ شهر محرّم»

۲۱ـ۳. مردی تذرو کشته را پرواز داده/اسلام را در خامشی آواز داده (همان: ۱۲۱)

توضیحات: این بیت به معجزهٔ حضرت ابراهیم (ع) اشاره دارد که چهار پرندهٔ زنده (تذرو، طاووس، کلاغ و کبوتر) را به اذن خدا کشت. سیس آنها را صدا زد و آنها به اذن خدا زنده شدند و پرواز کردند.

آية مرتبط: «... قالَ فَخُذ اَربَعَةَ مِنَ الطَّيرِ فَصُرِهُنَّ الَيكَ ثُم اجعَل عَلى كلَّ جَبَل مِنهُنّ جُزءَ ثُمَّ ادعُهُنّ يَأْتينكَ سَعياً ...» (بقره ـ ٢٦٠)

۱۲\_۳. یاداُحُد یاد بزرگیها که کردیم/آن پهلوانیها، سترگیها که کردیم (همان: ۱۲۱)

توضیحات: این بیت به غزوهٔ احد اشاره دارد.

آيَــهٔ مرتبط: «و إذ غَــدَوتَ مِن اَهلكَ تُبَــوِّيُّ المؤمنينَ مَقاعِدَ للقِتال والله ســميعٌ عليمٌ اذ هَمَّت طَائِفتان مِنكُم أن تَفشَــلا ...» (اَلَ عمران - ١٢١ و ١٢٢)

۱۳\_۱۳. شبگیر ما در روز خیبر یاد بادا/ قهر خدا در خشم حیدر یاد بادا (همان: ۱۲۱)

توضیحات: این بیت به جنگ خیبر اشاره دارد.

آيـــهٔ مرتبط: «لقَد رَضىَ الله عَنِ المؤمنيـــنَ اذ يُبايعونَکَ تَحتَ الشَّجَرَةَ فَعَلَمَ ما في قُلوبهم فَدَنزَلَ السَّكينةَ عَلَيهم و اَثابَهُم فَتحاً قريباً و مَغانَمَ كثيرةً يَأخُذونَها ...» (فتح ـ ۱۸ و ۱۰)

۲-۱۶. باریابی به محفلی کان جا/ جبرئیل امین ندارد بار (درس بیستم، سیّد احمد هاتف اصفهانی: ۱۵۰)

توضیحات: این بیت به آخرین مرحلهٔ معراج پیامبر که جبرئیل از همراهی با او باز ماند، اشاره دارد.

آية مرتبط: سُبحانَ الَّذي اَسرى بعَبده لَيلاً مِن المسجدِ الحَرام الى المَسجدِ الأقصَا الذي بارَكنا حَولَهُ لِنُريَهُ مِن اياتِنا ...» (اسراء ـ ١)

10-۳. هر کسی را سیرتی بنهادهام/ هر کسی را اصطلاحی دادهام (درس بیست و یکم، مولوی: ۱۵۵)

توضیحات: این بیت اشاره دارد به اینکه خداوند به هرکسی صفت و خویی داده و هرکس با زبان و شیوهٔ خودش او را عبادت میکند.

آية مرتبط: «قُل كُلَّ يَعمَلُ عَلى شاكِلَته ....» (اسرا ـ ٨٤)

### تىحە

طی بررسیهای انجام شده، در کتاب ادبیات فارسی (۳) ریاضی ـ تجربی دورهٔ متوسطه نمونههای متعددی از ابیاتی وجرد دارد که در آنها شاعران اشارات گوناگونی به آیات، روایات و قصص قرآنی داشتهاند و از این آیات و روایات و قصص به صورتهای مختلف جهت غنای مضامین شعری خود سود بردهاند. عدهای نیز از شخصیتهای قرآنی، پیامبران و نیز از داستانها و قصص آنان مانند عیسی، موسی، سلیمان، نوح و جبرئیل بهرههای شاعرانه بر گرفتهاند. تعدادی از شاعران در قسمتی از شعرهای خود از ترکیبات و واژههای قرآنی مانند طور سینین، سدره، عینالیقین، اولیالابصار، وادی ایمن، اله واحد استفاده نموده و تصاویر زیبایی خلق کردهاند. بیشترین تلمیحات در اشعار موردنظر این پژوهش به قرار زیر است:

آفرینش انسان از خاک، معرفتالله، قسم یاد کردن به جان پیامبر، آمدن نام پیامبر در برخی آیات بعد از نام خداوند، اطاعت از رهبر و پیشوا، وضع و حال گناهکاران در حالت ترس، معجزات حضرت عیسی و ابراهیم، جنگ احد و خیبر، معراج پیامبر و هرکس به صفت و عادت خویش، خدا را عبادت می کند.

علاوه بر آنچه گفته شد، دریافتیم که هدف شاعران از بهره گیری از کلام الهی و احادیث، تأکید بر تفسیر و تأویل نبوده است بلکه بیشتر در جهت استناد به آیات و احادیث و خلق زیباییهای هنری از آنها بهره بردهاند.

منابع

۱. الهـی قمشـهای؛ ۱۳۸۲، ترجمهٔ قرآن کریم، قم، مرکز چاپ و نشـر قرآن کریم الهادی، چ پنجم

۲. خرمشـاهی، بهاءالدّیـن و کامران فانـی؛ ۱۳۸۰، فرهنگ موضوعی قرآن مجید، تهران، انتشارات علمی فرهنگی، چ چهارم ۳. راستگه، سـیدمجمد؛ ۱۳۸۰ تجله قرآن و جدیث در شعر فارسی،

 ۳. راستگو، سیدمحمد؛ ۱۳۸۰، تجلی قرآن و حدیث در شعر فارسی، تهران، انتشارات سمت، چ دوم

 ۴. سـنگری، محمدرضا و دیگران؛ ۱۳۹۰، ادبیات فارسی (۳) دوره متوسطه، تهران، سازمان تدوین و چاپ کتب درسی آموزشوپرورش، چ سیزدهم

چ سیزدهم ۵. شمیســـا، ســیروس؛ ۱۳۷۸، فرهنــگ تلمیحات، تهران، انتشـــارات فردوس، چ ششم



# چگونه توانستم میزان یادگیری درس زبان فارسی را افزایش دهم؟

### بیان مسئله و توصیف وضع موجود

دبیرستان رشیدی یکی از دبیرستانهای دخترانهٔ شهر کمیجان در استان مرکزی اسـت که در حاشـیهٔ این شـهر و جنب فرمانداری واقع شده است. این دبیرستان ۸کلاس و ۲۳۵ نفر دانش آموز دارد که در رشتههای مختلف نظری مشغول تحصيل اند. اين جانب با بيست سال سابقهٔ تدریس، در سال تحصیلی ۹۰-٨٩ بـا اخذ ابلاغ از ادارهٔ متبوع به این آموزشگاه مراجعه کردم و طی برنامهریزی مدیــر محتــرم آموزشــگاه، درس زبــان فارســی کلاس اولB بــا تعــداد ۳۱ نفر دانش آموز به من محول شد. کلاس به علت جديدالتأسيس بودن بسيار سرد بود و شـوفاژها به خوبی کار نمی کردند. از همان ابتدا دانشآمـوزان با لباسهای گرم در کلاس حاضر میشدند. بیشتر دانش آموزان از روستاهای اطراف بودند و والدین آنها اغلب به کشاورزی یا کار گری اشتغال داشتند.

دانش آموزان این کلاس رغبتی به درس زبان فارسی نشان نمیدانند و از نظر روحی و روانی آمادگی شنیدن مطالب درس را نداشتند. گروهی نیز احساس

خستگی کرده، در بحثها شرکت نمی کردند و به کار گروهی تن نمی دادند. به این ترتیب، من احساس می کردم متکلم وحده هستم و هر درس را برای خودم تکرار می کنم. بعد از تدریس هر درس سؤالات تکوینی انجام دادم و ملاحظه کردم که دانش آموزان نمرههای خوبی کسب نمی کنند.

## گردآوری اطلاعات (شواهد۱)

اقدامی که صورت دادم ایس بود که سوالی را طرح کردم و از دانش آموزان خواستم نظرات خود را به صورت دقیق و صادقانه مطرح نمایند.

سؤال من از آنها این بود: «چرا به درس زبان فارسی علاقه چندانی ندارید و نمرات خوبی از این درس کسب نمی کنید؟» دانش آموزان نظرات خود را این گونه بر روی بر گهها نوشتند:

 علاقهای به درس ندارم و این خود عاملی است که نمی توانم نمرهٔ خوبی بگیرم.

 آیا زبان شناسان می خواهند با این مطالب راه و رسم زندگی را به ما یاد دهند یا برای رسیدن به شهرت و مقام اقدام به نوشتن این گونه مطالب نمودهاند؟

 حجم کتاب زیاد و مطالب تکراری است. بعضی از این مطالب از دوران راهنمایی و بعضی حتی از دوران ابتدایی دائماً تکرار شدهاند.

کارشناس ارشد زبان و ا دب فارسی و دبیر ادبیات

 محتوای درسها یکنواخت و خسته کننده است. بعضی درسها هم بسیار پیچیده و مشکل اند.

 ۵. کتاب عکس و تصویر ندارد و این مسئله از جذابیت درس می کاهد.
 ۲. مطالب درسی با بازی با لغات و واژگان شباهت زیادی دارند که باعث سردر گمی در یادگیری می شود.

نداشتن برنامهٔ زمانبندی شده و دقیق بـرای مطالعـهٔ دروس و بیمیلی به ادامهٔ تحصیل نیز از نکاتی بود که دانش آموزان در برگههای خود نوشته بودند.

## انتخاب راهحل يا راهحلها

 تسلط بر مطالب درس مربوطه با مطالعه و مراجعه به کتابهای دستور زبان فارسی از نویسندگان بزرگ و مبنا قرار دادن نظرات آنان بر فرایند تدریس و پربار نمودن تدریس خود در کلاس ۲. رعایت تفاوتهای فردی و شناخت خصوصیات فردی فراگیرندگان و برقراری

عدالت و دادن نمره بر اساس تواناییهای هر یک از آنها

۳. القـای انتظـارات و توقعـات بـه فراگیرندگان قبل از تدریس هر درس
 ۶. تحمـل دانش آمـوزان ضعیف و ارائه مطالب درسـی به صورت آرام، شمرده و واضح

 ۵. در هنگام ارائهٔ کارهای گروهی، گوش دادن به سؤالات و توضیحات دانش آموزان، به موقع و با شکیبایی و در صورت لزوم تصحیح اشتباهات احتمالی آنان

 آ. طـرح سـؤالات کوتاه پاسـخ، چهار گزینهای، جای خالی و گسترده پاسخ
 ۷. اختصـاص دادن زمانـی مناسـب بـرای پاسـخ گویی به سـؤالات احتمالی دانش آموزان

 ۸. استفاده از مثالهای ساده و در دسترس و عینی برای تفهیم بهتر مطالب درس

۹. اجتناب از القای ناامیدی و یأس و سخت جلوه دادن درس و مطالب درسی
 ۱. تأکید مداوم و مستمر بر اهمیت زبان و ادب فارسی به عنوان زبان رسمی
 کشور و هویت ملی

۱۱. داشتن طرح درس برای هر یک از درسهای و تأکید بر موارد از پیش تعیین شده در طرح درس.

### اعتبار بخشی راهحل یا راهحلها

مشاهده و جمعآوری نظرات از دانش آموزان و دبیران محترم ایجاب می کرد که ابتدا با خانوادههای این دانش آموزان تماس بگیرم. به کمک مدیر آموزشگاه از والدین دعوت کردیم تصیلی و تربیتی فرزندانشان مطلع تنیم. یک هفته بعد این موضوع تحقق از حضور آنها در آموزشگاه، اینجانب یافت. در آن جلسه بعد از تقدیر و تشکر دربارهٔ آسیبها و انحرافات اجتماعی و و زندگی موفق و مسالمت آمیز مطالبی را مطرح کردم و گفتم که این نوجوانان و جوانان باید اعتمادیهنفس داشته باشند

و آموزش و پسرورش و والدین به کمک هم باید زمینه تفکر را در آنها فراهم کنند. همچنین گفتم که باید برای جلوگیری از تصمیم گیریهای منفعلانه و احساسی آنها تدابیری اندیشیده شود.

### اجرای راهحل یا راهحلها

برای حل مشکلات مطرح شده از سوی دانش آموزان و یادگیری بهتر ابتدا:

۱. دانش آموزان را به صورت یک گروه ۷نفره و گگروه ۱نفره گروهبندی کردم و چیدمان کلاس را به شکلی زیبا تغییر دادم؛ بهطوری که دانش آموزان از این حالت و طرز نشستن اظهار خرسندی مینمودند.

7. تلاش کردم بـا کمی صحبت و پند و اندرز، اعتمادبهنفـس آنها را بالا ببرم و با رفتارهای عاطفـی و مهربانانه انگیزه و رغبت به درس را در آنها ایجاد نمایم. ۳. در تدریس از آنها کمک میگرفتم و بعضی از قسمتهای درس را به گروههای دیگر واگذار میکردم تا بـرای گروههای دیگر رابـه اعضای گروهها میسـپردم تا آن را بازگو کنند. گاهی قسـمتهایی از درس مطالعه کنند. آنها پـس از یادگیری در گروههای دیگر قرار میگرفتند و مطالب موخته رابه دوستان خود انتقال میداند. آنها به این ترتیب، هر گروه متشکل از اعضای به این ترتیب، هر گروه متشکل از اعضای گروههای مختلف بود کـه آموختههای خود را به دوستانشان منتقل میکردند.

## گردآوری اطلاعات (شواهد۲)

پسس از گذشت مدتی کوتاه متوجه شدم که بیشتر دانش آموزان به درس زبان فارسی علاقهمند شدهاند، دیگر دانش آموزان کلاس ما سست و بی حال نبودند، کسی احساس خستگی نمی کرد و نتایجی که به دست می آمد هفته به هفته به بهتر می شد. نمرهها رضایت بخش بودند و فعالیتها به صورت دقیق انجام می شدند. شادابی در چهرهٔ تکتک دانش آموزان دیده می شد دانش آموزان در بحثهای دیده می شد دانش آموزان در بحثهای گروهی فعال بودند؛ روحیهٔ مشار کت جویی ارتقا یافته بود و از کسالت و رخوت گذشته خبری نبود. خود دانش آموزان هم بارها

می گفتند که کلاس به قدری جذابیت دارد که متوجه گذشت زمان نمی شوند. نمرههای امتحانی دانش آموزان نسبت به نمرههایی که در ماههای اول می گرفتند، خوب بود. حتی این وضعیت بهتر هم شد و نتایج فعالیتهای در ماههای دیگر بسیار رضایت بخش بود.

### نتيجهگيري

با متكلم وحده بودن دبيران نمى توانند موفقیت چشمگیری بهدست آورند. بحث گروهیی دانش آمیوزان را از حالت رخوت و انفعال خارج می کند. حتی اگر ابتدا علاقهای به این فرایند نداشته باشند، کم کم تحت تأثیر افراد با استعداد، ساعی و مشارکت جو قرار می گیرند و علاقهمندی آنها نیز بیشتر میشود. این علاقهمندی، میل به رقابت، وجود انگیزه و شرکت در بحثهای گروهی وضعیت تحصیلی آنها و حتی وضعیت تربیتی و زندگی شان را هم بهتر خواهد کرد. باید به دانش آموزان در کلاس اجازهٔ فعالیت دهیم و با مشارکت آنها کلاس را جذاب تر كنيم. مطالب درس زبان فارسى را دستهبندی شده و با نمودار آموزش دهیم و از بحثهای کلی و گسترده، کـه دانشآمـوزان را دچار سـردرگمی میکنند، بپرهیزیـم. دانشآموزان درس را بهصورت نمودار و دستهبندی شده بهتر یاد می گیرند. توزیع نمودار سؤالات سالهای گذشته و تجزیه و تحلیل آنها در کلاس دقت دانش آموزان را بالا میبرد و آنها را با سـؤالات درس بیشــتر آشنا می کند. در عین حال، باعث ماندگاری مطالب در ذهن آنها می شود. برقراری روابط دوستانه و ایجاد فضای صمیمی در بین دانش آموزان عامل دیگری است که تأثیر بسیار زیادی در یادگیری درس دارد. علاوه بر اینها، زمانی برای پرسـش و پاسـخ هم باید در نظر گرفته شود؛ در غیر اینصورت، تمام بحثهای گروهی و تلاشها بىنتىجە خواھند بود.

نصرتالله دین محمدی کرسفی در گفت و گو با رشد آموزش زبان و ادب فارسی:

# درس باید روح دانش آموزان را آزاد کند! سمانه آزاد

نصرتالله دین محمدی از سال ۱۳۷۳ به طــور رســمی کار خــود را در أموزش ويرورش بهعنوان معلم ادبيات أغاز کرد. او که در روستاهایی همچون سهرورد هم خدمت کرده امروز در دبیرستانها و دانشگاه آزاد اسلامی شهر خدابنده مشغول به تدریس است. این معلم که به تازگی تحصیلش را در دورهٔ دکترای ادبیات جهان به اتمام رسانده، معتقد است که معلم موفق معلمی است که دانا باشد و دانایی را به دانش آموزانش نیز منتقل کند که این کاری طاقت فرساست و همچون کوه کندن است با سوزن. نام دین محمدی بهعنوان نويسندهٔ برخی مقالات منتشر شده در نشریهٔ رشد زبان و ادب فارسی مانند «عصیان شرقی در ایران»، «نیما و عشق» و «تأملی بر اجـزاء جملههای ساده» به چشـم مخاطبان آشناست. او از روش های خلاقانهای برای تدریس ادبیات و زبان فارسی استفاده می کند؛ چرا که معتقد است درس نباید بر روح دانش آموزان سنگینی کند بلکه باید روح آنها را سبک کند و به این منظور معلمان باید التذاذ ادبی را در تدریس خود مد نظر داشته باشند. آنچه میخوانید مشروح گفتوگوی ما با این معلم است.

### آقای دینمحمدی، به نظر شما معلم موفق چه کسی است؟

معلم از واژهٔ علم است و معلم باید ویژگیهای کلمـهٔ معلمی را در وجودش داشته باشد. علم به معنای دانایی است.

پس معلم باید دانایی داشته باشد و نیــز بتواند آن را بــه دیگران منتقل کند. این فرایند خیلی آسانی نیست و مانند کوه کندن با سـوزن اسـت. کار سخت، طاقت فرسا و استخوان سوزی است. نیاز به عشق و ایثار بی پایان دارد. واقعا معلمی عاشقی است. اگر بخواهیم معلم موفقی باشـيم بايد بـه واژهٔ معلمي جامهٔ عمل بپوشانیم. یعنی هم علم لازم و هم توانایی انتقال علم به دانش آموزان را از طریق فناوریهای برتر آموزشیی و شیوههای نوین تدریس داشته باشیم.

### شما در تدریستان از چه روشهای خلاقانهای استفاده میکنید؟

یکی از شیوهها، شیوهٔ تلفیق یا رقابت گروهی است. در این شیوه، هر گروه از دانش آمـوزان درس را پیش از آنکه معلم تدریس کند میخوانند و حداقل ۱۰– ۱۵ سؤال از آن درس طرح می کنند. آن ها باید بتوانند هم خوب درس بخوانند هم خوب پرسـش طرح کنند؛ چرا که هم سؤال از علم خيزد هم جـواب. وقتى كلاس آغاز مىشود، مباحثة گروهى دربارة موضوع درس هـم آغاز مي گردد. بـه اين ترتيب که یک گروه سؤالاتشان را میپرسند و گروههای دیگر باید جواب بدهند. هر ســؤالی که بجا و درست باشد و معلم آن را تأیید کند، امتیاز دارد. از سوی دیگر هم هر جواب درست امتیاز مثبت دارد. در واقع، در روش تدریس رقابت گروهی معلم بهعنوان داور و قاضی حضور دارد و

امتیازات را لحاظ می کند. به این ترتیب، بچەھا وارد رقابتی سالم میشوند که کلاس را دلانگیز، پویا و محرک میکند و آن را از حالت رخوت و سستی بیرون می آورد. در نهایت، میزان یادگیری بچهها هم بیشتر میشود. در نتیجهٔ حاشیههایی که در این روش تدریس در کلاس ایجاد میشود، فرایند یادگیری بهتر رخ میدهد و ماندگاری مطالب در ذهن دانشآموزان هم بیشتر میشود.

شیوهٔ دیگری که در کلاس استفاده مى كنم شيوهٔ اكتشافي يا بارش فكرى است. در این روش، معلم مطلبی را مطرح میکند که دانشآموزان باید آن را کشف

در واقع، بعد از اینکه گروهها سؤالاتشان را طـرح مي كنند، معلم سـؤالي مي كند. بچهها دربارهٔ آن سؤال فکر می کنند و نظر میدهند تا نکتهای که مدّنظر معلم است كشف شود.

استفاده از نمایش یکی دیگر از روشهای تدریس است. برخی درسها ظرفیت استفاده از این روش را دارند که معلم باید بتواند آنها را تشخیص دهد. از دیگــر روشهایــی کــه در برخی از درسها قابل اجراست بازنویسی یا باز گردانی متونی مانند تاریخ بیهقی و کلیله و دمنه است. دانشآموزان در این روش بخشی از این متون را که در کتابهای درسیشان هم آمده است، بازنویسی یا بازگردانی میکنند و در کلاس کنفرانس میدهند. با این روش



# دانش آموزان این روشها را دوست

بله. مخصوصاً دانش آموزان دورهٔ راهنمایی خیلی از این روشها استقبال کردند. دانش آموزان دبیرستانی هم چون بیشتر دغدغهٔ کنکور دارند تا حدودی از اين روشها استقبال مي كنند.

### تشـویق بـه مطالعه تا چـه حد در کلاس شما جای دارد؟

بهنظر من كار معلم تنها استفاده از سخنرانی برای آموزش نیست بههمین دلیل یکے از شیوههایم معرفی منابع مربوط به موضوع درس برای آشنایی بیشتر است. مثلا اگر درسی مربوط به سفرنامه است چندین سفرنامهٔ معروف را معرفی می کنم. بچهها می توانند این کتابها را به مدرسه بیاورند تا قسمتی از آنها در کلاس خوانده شود. این کار به علاقهمند كردن بچهها به مطالعه كمك

معلم خوب معلمی است که بتواند دانشآمـوزان را به تفکـر وادارد و آنها را عاشــق مطالعهٔ آزاد كند. اين مهم هم تحقق نمى يابد مگر اينكه دانش آموز لذت درس را در کلاس بچشد. یعنی درس بر روح آنها سنگینی نکند بلکه روحشان را آزاد سازد. باتوجه به اینکه ادبیات از هنرها محسوب میشود، ۹۰ درصد آن با احساسات و عاطفهٔ انسانی سروکار دارد. غالب شاهکارهای ادبی منظوم و منثور با عاطفه سروكار دارند. بچهها بايد لذت ادبیات را بچشند. التذاذ ادبی چیزی است کـه دانش آموز باید آن را تجربه کند. یک معلم توانای ادبیات باید بتواند کاری کند که دانش آمــوز از درس لذت ببرد و روح ادبی در او پرورش پیدا کند.

بهنظر میرسد علاوه بر روش تدریـس، کتابهای درسـی هم در التذاذ ادبى نقش دارند. فكر مىكنيد کتابهای درسی ما این موضوع را



کتابهای درسی ما خوباند و در کل مى توان گفت نظر مثبتى نسبت به مطالب كتابها مخصوصا كتاب پايه چهارم دبیرستان دارم. درسهای این پایه خیلی خوباند و مى توان گفت لذت بخش اند و التذاذ ادبي را به ارمغان مي آورند.

ویژگی برجستهٔ کتاب این است که از ادبيات كلاسيك مانند شاهنامه أغاز شده و بــه ادبیات معاصر می رســد. بنابراین، دانش آموزان وارد باغ زیبایی می شوند و از هـ ر خرمنی خوشـهای می چینند و روحشان آبستن عشق و معنویت و عرفان مي شود.

معلم خوب کسے است که مشکلات کتاب را حل کند و شیوهٔ تدریس خود را به گونهای انتخاب کند که موضوعات مد نظرش (هر چند در کتاب و درس نباشد) به بچهها منتقل شوند. در واقع، او باید بتواند مشکلات کتاب را با شیوهٔ ابتكاري خود حل كند. همهٔ امور دنيوي نسبی هستند و اشکالاتی بر آنها وارد است. معلم باید بتواند با خلاقیت خود این اشكالات را برطرف كند.

### در تدریس درس زبان فارسی چه شیوههایی را پیشنهاد میدهید؟

تدریس زبان فارسی حتی از ادبیات هم زيباتر است؛ چون حالتي حل كردني دارد. معلم در تدریس این درس باید بتواند فعال باشد و بچهها را هم فعال کند. با جملات بازی کند و بتواند کار عملی انجام دهد تا بچهها قدرت تشخیص پیدا کنند. البتـه این موضوع نیازمند این اسـت که معلم خود بر موضوع مسلط باشد تا بتواند آن را به دانش آموزان منتقل کند.

### نظر شـما دربارهٔ مجلهٔ رشد زبان و ادب فارسی چیست؟

خوشبختانه این مجله برای اهل فرهنگ و قلم شناخته شده و در حکم مجلههای علمى- پژوهشي است. البته اگر امتياز مجلات علمی پژوهشی را هم کسب کند مطمئنا بهتر خواهد شد.

آغاز

### راز نگاه

### مريمرجبينيا

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیر ستانهای بهار ستان

همیشه پشت نگاهت قدم زدن زیباست دمادم از تو و باز از تو دم زدن زیباست بدون قاعده سیبی به آسمان بفرست نیاز جذب زمین را به هم زدن زیباست ببین که زیر همین پردههای بادآورد به راه تار تو آهنگ بم زدن زیباست برای باور یکجانشین مردابی دم از تلاقی باد و بلم زدن زیباست همیشه نقطهٔ پایان داستان، دل توست همیشه از سر خطّت، قلم زدن زیباست برای دیدن یاران ببند چشمت را همیشه پشت نگاهت قدم زدن زیباست

### روستا

معنی صلح و صفا از روستا باید گرفت

درس ایثار و وفا از روستا باید گرفت

اكبررنجبر

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر آموزشوپرورش مروست یزد

با روشنای چشم تو دیرینه می شوم در کوچهباغ مهر تو بی کینه می شوم هر چند آه، آینه را تار می کند با آه روشنت پُر از آیینه میشوم مىسازم از ستارهٔ سيمايت آسمان خوب است اگر پرندهٔ پُرپینه میشوم در سایهسار سبزترین داستان تو یک کلبه راز بی در و بی چینه می شوم یادت حریر نرم نوازش، چه غم اگر پنهان میان پوشش پشمینه میشوم در شنبههای بی تو به پایان رسیدهام آغاز آیه آیهٔ آدینه میشوم

روستا كانون پاكى، چشمهٔ آب حيات اصل و بنیاد بقا از روستا باید گرفت مرد و زن، پیر و جوان، مشغول کارند رمز کار بیریا از روستا باید گرفت قصههای نان تیری، خاطرات مشک آب داستان بیریا از روستا باید گرفت بلبل بستان، چو مستان نعرهزن بر «اکبر» آهنگ رسا از روستا باید گرفت

مصطفى برز گروليک چالى کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی

آفرین بر نظر عشق و نظربازی من آفرین بر غم روی تو و دمسازی من با خیال تو زنم من همه شب نرد خیال آفرین بر شکن زلف تو و بازی من

> جلوهای از عشق و مستی یا گرفت سادگی در جمع یاران جاگرفت دوستیهایی که دیگر نا نداشت با فروغ مهر خوبان ناگرفت





فصل غزل، مجموعه شعر حسین معیاری، ۸٦ صفحه، نوبت چاپ: اول، ۱۳۸٤، شمارگان: ۲۰۰۰، ناشر: نشر روزگار، تهران، تلفن ۲۰۳۷۳۵۶–۹۱۲، قیمت: ۱۰۰۰ تومان

راهنمای ویرایش متون آمِوزشی، کتابهآی درسی و کمک آموزشی، مجلات رشد عمومی و تخصصی، لوح فشرده، شبکهٔ رشد و ...

نویسنده: حسین داوودی، نوبت چاپ: اول، ۱۳۹۲، ناشر: شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی ایران، تهران، تلفن ۹-۱۲۱ ۸۸۸۳۱، صندوق پستی ۳۷۵۱۵–۱۳۹، قیمت: ۱۳۰۰ تومان



### املا و خلاقیتهای املایی،

نویسنده: زهرا مهرافشان زیر نظر محمدرضا سنگری، ٥٨٣٣٨٧١-٩١٦، قيمت: ٧٠٠٠ تومان این کتاب طرح جامعی از املا و جایگاه و اهمیت آن در دورههای مختلف تحصیلی است و به آسیب شناسی املا و پیشنهادهایی برای رفع این آسيبها با بيان آمار دقيق آنها مي پردازد. نتیجهٔ بررسی و تحلیل ٤٣ روش املاگویی و املانویسی سنتی و خلاق به همراه فواید، معایب و

کاربرد آنها (مانند املای تصویری، تلفیقی، تفریحی، غلطیابی و ...) از دیگر مطالب این کتاب است. یکی از مزایای این کتاب ارائهٔ آمار دقیق انواع املا و کاربرد آنها در میان معلمان و دانشآموزان و میزان علاقهمندی به آنهاست. در این کتاب با شیوههای ارزشیابی و تصحیح متنهای املایی و پیوند املا با ادبیات فارسی، انشا و ویرایش آشنا میشوید. این کتاب برای معلمان، والدین و دانش آموزان تمام مقاطع تحصيلي قابل استفاده است.



فارسی سال اول متوسطهٔ یک (هفتم) از دیدگاه هفت مدرس و سرگروه درسی، ناشر: انتشارات ابتکار دانش، قم، ۷۵۰۷۶۹۶-۰۹۱۲، نوبت چاپ: اول، شهریورماه ۱۳۹۲، شمارگان: ۱۰۰۰ جلد، قیمت: ۷۵۰۰ تومان

کتابهای سفرهای پرماجرای داری و ناری دیداری شَگفت با (ابوریحان بیرونی، شیخ بهایی، موسی خوارزمی، سعدی شیرازی)، نویسنده: ابوالقاسم فیض آبادی، ناشر: نشر نخستین، تهران، تلفن: ٦٦٤٩٨١٤٨ قيمت: ٣٠٠٠ تومان، نوبت چاپ: اول، بهار ١٣٩٣



# نقد وبررسي ساختار كتاب فارسى جديدالتأليف پايهٔ هفتم دورهٔ اول متوسطه

مريماحمديناه

كارشناس ارشد زبان و ادبيات فارسى، دبير ادبيات دبيرستان زينبيه شهرستان کنگاور

موضوع این نوشته نقد و بررسی کتاب فارسي اول متوسطهٔ اول (هفتم) است که در سال تحصیلی ۹۳-۹۳ در مدارس سراسر کشور به صورت رسمی اجرا شده است. کتاب مورد نظر از چند منظر مورد نقد و بررسی قرار گرفته است:

۱. نگاهی کلی به کتاب

۲. بررسی ساختار بیرونی کتاب

۳. بررسی ساختار درونی یا محتوایی

٤. بررسي فعاليتهاي كتاب

٥. مزايا و معايب كتاب.

**کلیدواژهها:** نقد و بررسی، فارسی هفتم، خواندن، نوشتن، فعاليت

جهان امروز دائم در حال توسعه و پیشرفت در علوم مختلف است و سهم آموزش و پــرورش در هر جامعهای برای دستیابی به توسعه و پیشرفت بسیار چشمگیرتر بهنظر میرسد. در کشور عزیز ما ایــران نیز که قدمتــی دیرینه در امر آموزش دارد مسئولان مربوطه با درایت و پشتکار فراوان به بازنگری در امر آموزش پرداخته و سعی کردهاند آن را به سمت پیشبرد اهداف مورد نظر سوق دهند. در چند سال اخیر شاهد بازنگریهایی

در ساختار کتب درسی در مقاطع مختلف تحصیلی بودهایم. متناسب با تغییراتی که در دروس دورهٔ ابتدایی صورت پذیرفت و پایهٔ ششــم به آنها اضافه شد، کتب اول متوسطهٔ اول (پایه هفتم) هم دستخوش تغییر و تحول گردید و کتاب فارسی برای این که با فارسی پایهٔ ششم همخوانی داشته باشد، با ساختار و محتوایی جدید در سال تحصیلی ۹۳-۹۲ عرضه شد. لازم است از تلاش تمامی کسانی که به هر نحو در تألیف و تدوین این کتاب دست داشتهاند، تقدیر و تشكر كنيم.

دراین نوشته فارسی جدیدالتألیف پایهٔ اول متوسطهٔ اول (هفتم) که به صورت رسمی در مدارس سراسر کشور به اجرا درآمده است، از چند جهت مورد نقد و بررسی قرار گیرد. امید است این نوشته مورد توجه مؤلفان کتابهای درسی دستاندر کاران محترم امر آموزش قرار گیرد.

### نگاهی کلی به کتاب فارسی هفتم

كتاب فارسى دورهٔ اول متوسطه (هفتم) تغییرات زیادی نداشته است و در مجموع، دو فصـل یعنی «فصل علـم و فرهنگ و ســرزمین من» از آن کــم و یک فصل با عنوان «ادبیات بومی» (که شامل دو درس آزاد و یک روانخوانی است.) به آن افزوده شده و کتاب از هشت فصل به هفت فصل تقليل يافته است.

در کتاب قبلی بعد از هـر درس یک نکتهٔ املایی یا انشایی داشتیم اما در این کتاب برای هر درس هم نکتهٔ انشایی و هم املایی در نظر گرفته شده که از مزایای کتاب جدید است. همچنین در کتاب قبل بعد از هر فصل، با روان خوانی و یا شعرخوانی و حکایت بود اما در اینجا در هر فصل هم شعرخوانی و هم روانخوانی گنجانده شده است. بعضی از متون نثر داستان نیستند و دانش آموزان آنها را جذاب نمى يابد. بعضى فصلها هم داراي حکایتاند. همان گونه که گفته شد، کتاب تغيير چنداني نكرده است فقط شعر «ســتایش» از کتاب دوم انتخاب شــده و سه شعر دیگر شامل راز شکوفایی، گل و گُل و شعر نیایش به محتوای کتاب اضافه شده است.

در یک چشمانداز کلی می توان گفت که کتــاب فارســی پایــهٔ هفتــم در دو بخش برنامهریزی و تدوین شده است؛ بخـش خوانـدن و بخش نوشـتن، که حرکت منطقی و منظم آن بر پایهٔ برنامهٔ مدون دورهٔ ابتدایی است. در این کتاب مهارتهای خوانداری بر مهارتهای نوشتاری تقدم دارند. البته نه به این دلیل که مهارت نوشتن را بیارزش تلقی کنیم. یکی از مزیتهای مهم کتاب جدید توجه به متون نظم در کنار متون نثر است. (روان خوانی، شعر خوانی).

### بررسي ساختار بيروني كتاب

کتاب ۲۰۸ صفحه دارد که شامل بخش خواندن و بخش نوشــتن واژهنامه و اعلام و اشـخاص و ضمائم اسـت. طـرح روی جلد کتاب ساده و کاملا متفاوت با کتاب قبل است. كتاب با صفحهٔ عنوان، صفحهٔ شناسنامه، که مشخصات اصلی کتاب که نام کتاب، مؤلفان و شـورای برنامهریزان، طراحان و تصویر گران، ویراستار، ناشر و... را در بر می گیرد، و تصویر امام همراه با رهنمودی از ایشان به دانشآموزان، که بسيار بجا و شايسته انتخاب شده است، فهرست مطالب و مقدمه (سخنی با دبیران) که برای اجــرای بهتر این کتاب توجـه به دبیران ارجمنـد را به نکاتی در این زمینه جلب می کند، آغاز شده است. به بخش خواندن که با ستایش آغاز و با نیایش به پایان میرسد، میپردازیم. این بخش از هفت فصل تشكيل شده است:

فصل اول: زیبایی آفرینش فصل دوم: شکفتن فصل سوم: اخلاق و زندگی فصل چهارم: نامها و یادها فصل پنجم: اسلام و انقلاب اسلامی فصل ششم: ادبیات بومی (آزاد) فصل هفتم: ادبیات جهان

### توضيحات

در آغاز هر فصل تصویر پرندهای میبینیم که روی شاخهای نشسته و با نگاه کردن به صفحهٔ بعد گویی میخواهد توجه ما را به تکبیتی که در پیشانی فصل قرار دارد، جلب کند. این ابیات با محتوای فصلها تناسب دارند و پیشزمینهای برای آماده کردن دانش آموزان هستند.

- کتاب دارای هفده درس با موضوعات مختلف در قالب نظم و نثر است که بین فصلها تقسیم شدهاند.

- هر فصل شامل دو یا سه درس است. - بـرای هر فصل یک شـعرخوانی (در مجموع پنج شعرخوانی) و یک روانخوانی (در مجمـوع هفت روانخوانـی) در نظر گرفته شده که شـعر خوانیها در داخل فصلها و روانخوانیها در پایان آنها آمده اسـت. البته در برخی فصلها چند

حکایت (در مجموع سه حکایت) گنجانده شده که هدف آنها پرورش مهارت خواندن و ایجاد انگیزه برای التذاذ ادبی و مطالعهٔ بیشتر است.

در این کتاب فصلی با عنوان ادبیات بومی برنامهریزی شده که شامل دو درس آزاد است و فرصتی بسیار مناسب برای جلب مشارکت دانش آموزان و دبیران در تألیف بخشی از کتاب است.

بررسی ساختار درونی و محتوایی کتاب (تمام درسها)

همان گونه که پیش تر گفته شد، کتاب شامل بخشهای خواندن، نوشتن است که هر کدام جداگانه مورد بررسی قرار می گیرد.

الـف- بخـش خوانـدن (مهارتهـای خوانداری)

ایسن کتاب نیز به رسسم سسنت ادبی و فرهنگی ما با تحمیدیه و ستایش پروردگار آغاز می شود. این گونه ستایشها با طرح صفات الهی، عجز انسانی و نیاز انسان به پروردگار نیز همراهاند. در این سرودهٔ زیبا، نظامی به تواناییها و قدرت خداوند بزرگ اشاره کرده و خواستار عنایت خداوند و نزدیکی هر چه بیشتر به اوست. تحمیدیهٔ دیگسر متن کوتاه اما دلنشسینی از کتاب کتاب «الهینامه» خواجه

عبدالله انصاری است. هر عبدالله انصاری است. هر دو ستایش به دور از تکلف و پیچیدگی، ساده و روان و متناسب با سن فراگیران هستند.

فصل اول: زیبایی آفرینش (درس اول، حکایت، درس دوم، شعرخوانی، روانخوانی)

درس اول: زنگ آفرینش در قالب چارپارهای از زنده یاد قیصر امینپور، از شاعران معاصر، است شعر سرشار از احساس

لطیف و عاطفهای عمیق است و به خوبی خـود را در ژرفای ذهن مخاطب جایگیر میسازد. زبان و تصویرهایِ خیالی به کار گرفته در این سروده، کاملاً با جهان ذهن و زبان نوجوان هماهنگاند.

بند پایانی شعر نیز با نهایت لطف و زیبایی بیان شده و نشان دهندهٔ فرود بسیار زیبای پرندهٔ خیال انگیز ذهن و زبان شاعر است. بهطور کلی، کلاس خیالی انشا، که هماهنگ با سر فصل است و دانش آموزان با شخصیتهای آن ار تباط خوبی برقرار می کنند، از دروس تأثیر گذار است و مناسب سن فراگیر انتخاب شده است. وجود نوعی تکریم از معلم و آرزوی معلم که کامیابی دانش آموزان است، به شعر ارزش و اعتبار ویژه بخشیده است.

### حکایت: اندرز پدر

سعدی در این حکایت به پرهیز از غیبت کردن سفارش می کند. نکتهٔ



رشد آموزش زبان و ادب فارسی امورهٔ بیست و هشتم اشمارهٔ ۲ از مستان ۱۳۹۳ ا

تربیتی دیگری که در این شعر نهفته این است که نقش بزرگترها در پند و اندرز دادن به فرزندان پررنگ نشان داده شده است.

درس دوم: چشمهٔ معرفت

متنی ساده و روان اثر علی شریعتی از کتاب کویر است. پیام اصلی درس، در طبیعت به دیدهٔ اعجاز نگریستن و جمال و جلال و شکوه پروردگار را به چشم دل دیدن و دعـوت به بازخوانـی این درس بزرگ خلقت است که با زبانی پراحساس و عاطفـی مـا را بـه شـناخت آفریدگار فرامیخواند. این متن به تأمل بیشـتری نیاز دارد. شـریعتی بسـیار هنرمندانه با بهره گیـری از آرایههای ادبی به خصوص بهره گیـری از آرایههای ادبی به خصوص تشـبیه و تشخیص، متنی بسـیار زیبا و جـذاب ارائه میدهد و ذهـن را درگیر و فعال می کند.

### شعر خوانی: شعر جلوهٔ روی خدا

شعری در قالب نیمایی از محمود کیانوش، بنیان گذار شعر کبودک در ایران، است که در ضمن آن شاعر بیتی را از سعدی تضمین کرده است. شعرخوانی فرصتی است برای تقویت ذوق و تخیل و التذاذ از شعر برای جذب مفاهیم و معانی درون آن.

### روانخواني: كميل

متن درس فرازهایی از کتاب با ارزش نهج البلاغه است که تنها بخشی از آن در درس آمده، و نثر آن روان و یکدست و استوار است. پیام درس دانش اندوزی و ارج نهادن به دانش ودانشـمندان است، که از آموزههای مهم دین می باشـد و بـه فراگیرنـدگان سـفارش می کند که علم را حتی اگـر در ژرفای اقیانوسها یا اوج آسـمانها باشـد، باید یافت. مرکب قلم دانشـمندان از خون شهیدان برتر و قدم زدن در راه علم و نگاه به سـیمای دانشمندان عبادت است.

فصل دوم: شکفتن (درس سـوم، شعرخوانی، درس چهارم، روانخوانی)

درس سوم: نسل آیندهساز این درس فرازهایی از بیانات مقام معظم رهبری خطاب به نوجوانان و جوانان دربارهٔ قابلیتها و ویژگیهای این مقطع سنی است که متنی تعلیمی است. با توجه به این که فراگیرندگان پایهٔ ششم را گذراندهاند و درک ایشان از مفاهیم در سطح بالاتری نسبت به قبل قرار دارد، این درس برای آنان مناسب است.

### شعرخوانی: راز شکوفایی

ایس چند بیست برگرفته از دفتسر اول مثنوی است که در آن مولانا خویشستنداری و تقوای زبان و رازپوشی را رمز شکوفایی و نردبان تعالی و ترقی خوانده است. محتوای شعر با فصل همخوانی دارد. از داستانهای مثنوی نیز می توان در کتابهای فارسی بهره برد.

درس چهارم: با بهاری که میرسد از راه، و زیبایی شکفتن

این درس از دو قسمت تشکیل شده است: شعری در قالب چهار پاره با عنوان «با بهاری که میرسد از راه»، سرودهٔ محمدجواد محبت «و زیبایی شکفتن» با متنی ساده و روان که ویژگیهای رفتاری و عادتها و نیازها و سلیقههای نوجوان را مورد توجه قرار داده است و به او میآموزد که همچون سایر پدیدهها ارزش و اعتبار خود را حفظ کند. این دروس از نظر محتوایی با فصل همخوانی دارند.

### روان خواني: كژال

در پایان فصل، روانخوانی «کژال» نوشتهٔ طاهره ایبد آمده است. کژال داستانی کوتاه با درونماییهٔ مقاومت و ایستادگی در برابر تهاجیم بدخواهان و جانفشانی کردن برای حفیظ خانه و همنوع و سرزمین و دفاع از هستی انسان است. داستان، به شیوهٔ سوم شخص مفرد روایت شده و از ویژگیهای منحصر بیه فرد آن به کارگیری واژگان کردی است که رنگ بومی و محلی خاصی به

آن بخشـیدهاند. همین عامل، گیرایی و جذابیت داسـتان را چند برابر نموده و بر تأثیر آن در اشـاعهٔ فرهنگ بومی افزوده است.

فصل سـوم: اخــلاق و زندگــی (درس پنجــم، درس ششــم، درس هفتــم، شعرخوانی، حکایت، روانخوانی)

درس پنجــم: قلــب کوچکــم را به چه کسی بدهم؟

این درس که نویسنده آن را به شیوهٔ اول شخص روایت نموده، شامل واژگانی بسیار ساده همراه با جملات کوتاه و نثری ساده و روان و گیراست. محتوای آن اهمیت دوستی و مهرورزی نسبت به همنوعان را به شیوهای ساده و صمیمی در قالب گفتوگویی دوستانه برفراگیرندگان عرضه مینماید. این درس یکی از درسهایی است که دانش آموزان از خواندن آن لذت می برند.

### شعر خواني: فرشتهٔ مهر

شعر اثری از زندهیاد نصرالله مردانی است در توصیف عظمت و ارجمندی مقام مادر، مبتنی بر آموزههای دینی و برآمده از فرهنگ اسلامی، در قالب چهارپاره یا دوبیتی. درونمایهٔ این سروده بر حدیث نبوی (ص) «الجنهٔ تحت اقدام الامهات» (بهشت زیر گامهای مادران است) استوار است و پیوستگی کاملی هم با عنوان فصل، که مهرورزی و ادب است، دارد.

### درس ششم: علم زندگانی

ایس شعر در قالب مثنوی از بانوی ادیب و شاعر پروین اعتصامی است و محتوای آن با عنوان فصل همخوانی دارد. اشعار پروین در حوزهٔ ادبیات تعلیمی و بیشتر از زبان حیوانات است و همین امر جذابیت و تأثیر گذاری شعر را چند برابر می کند. هدف مؤلف از گنجاندن این

شعر در کتاب، تأکید بر انتقال تجربیات به طور غیرمستقیم از بزرگترها به کوچکترهاست.

### حکایت: دعای مادر

این حکایت از کتاب «بستان العارفین و تحفهٔ المریدین» است که مؤلف آن ناشناخته است و از نوع ادب تعلیمی به شمار میرود. تأکید حکایت بر احترام و محبت به والدین است و اینکه انسان به واسطهٔ دعای خیر ایشان به مراتبی دست خواهد یافت که در تصور هم نمی گنجد. استفاده از ایس حکایتهای کوتاه در لابهلای درسها می تواند بر نسل امروز بسیار تأثیر گذار باشد.

درس هفتم: زندگی همین لحظههاست ایسن درس در فصل اخلق و زندگی آمده و در جهت تحقق اهداف فصل، یعنی بهره گیری از فرصتها برای زندگی شاداب، متعالی و رو به رشد و فعال و پرشور تبیین و تحلیل شده است. درس نثری روان، ساده، تأثیر گذار و عمیق دارد و با بهره گیری از آیات و است. در این درس دانش آموز می آموزد است. در این درس دانش آموز می آموزد که زیستن و زندگی زیبا و مبتنی بر اخلاق همان فرصتهایی است که با رفتارهای زیبا و کارهای بزرگ می گذرد درس از نظر محتوایی یک اثر تعلیمی به شمار می رود.

### روان خواني: سفرنامهٔ اصفهان

روانخوانی، سفرنامهای طنزآلود است که از ویژگیهای مهیم آن می توان زبان عامیانه و ساده و قابل ارتباط و نزدیک به زبان گفتار را برشمردکه احساسات درونی یک نوجوان به تصویر می کشد. این نوشته، داستان چهاردهم از کتاب «قصههای مجید» اثر هوشنگ مرادی کرمانی است. در متن سفرنامه به آداب و رسوم و فرهنگ بومی اصفهان نیز اشاره شده است. فرهنگ بومی اصفهان نیز اشاره شده است. فصل چهارم: نامها و یادها(درس فهمتم، درس دهم، شعرخوانی،

روانخوانی)

هدف این فصل آشنا کردن فراگیرندگان با بزرگان این مرز و بوم است که بیشترین متون نشر در بخش خواندن را به خود اختصاص داده است. مؤلفان محترم باید توجه داشته باشند که آوردن این همه متون نثر در یک جا، آن هم با ویژگیهای متنوع تأثیرگذاری مورد نظر ایشان را خدشهدار نکند.

درس هشتم: نصیحت امام (ره)، شوق خواندن

نصیحت اصام (ره): از متن نامهٔ امام به مفاهیم ارزشمندی دست مییابیم. محتوای درس به بیانات امام خمینی (ره) در جواب نامهٔ نوجوانان به ایشان اختصاص یافته و جهت آشنایی یا نصیحت پذیری و جایگاه عاطفی امام خمینی (ره) در رابطه با نسل آیندهساز بیان شده است. سادگی و روانی بیان از ویژگیهای بارز نثر درس است.

شوق خواندن: در ایس متن که برگرفته از کتاب علامه جعفری اثر محمد ناصری است به ویژگیهای خاص علامه محمدتقی جعفری مانند کنجکاو و دقیق بودن، نگریستن و اندیشیدن به جلوههای طبیعت، لذت بردن از دریافت زیباییهای جهان هستی، علاقهٔ وافر به مدرسه، کلاس و درس خواندن، به آرامش رسیدن با زیارت حرم حضرت معصومه (س) در دوران کودکی و نوجوانی اشاره شده است. که می تواند راهگشای فراگیرندگان در مسیر درس و زندگی

درس نهم: کلاس ادبیات، مرواریدی در صدف، زندگی حسابی و فرزند انقلاب کلاس ادبیات: آشنایی با نیما به عنوان پدر شعر نو است. ای کاش نمونه شعری از این شاعر صاحب سبک در متن گنجانده می شد تا فراگیرندگان با شعر وی بیشتر آشنا شوند؛ زیرا تأثیرگذاری متون نظم بیشتر از متون نثر است.

مرواریدی در صدف: آشنایی بیشتر با دوران کودکی و نوجوانی پرویی اعتصامی و شامل نمونهای از اشعار اوست که در ۱۲ سالگیاش سروده و اثری تعلیمی است.

زندگی حسابی: شامل آشنایی با زندگی دانشمند بزرگ ایران پروفسور حسابی و ویژگیهای اخلاقی ارزشمند وی مانند تقویت حس وطن دوستی و فرهنگ و ادب فارسی و تشویق به انجام واجبات دینی و انس با قرآن است.

فرزند انقلاب: به آشنایی با یکی از چهرههای برجسته و موفق علمی انقلابی معاصر، سعید کاظمی آشتیانی و ویژگیهای اخلاقی ایشان اختصاص دارد و با نثری ساده و روان نوشته شده است.

## شعرخوانی: گل و گُل

شعر از ملک الشعرا بهار از شاعران بزرگ معاصر است. بهار در این شعر قطعهٔ معروف سعدی را تضمین کرده که بسیار زیبا و اثر گذار در انتخاب دوست و همنشین مناسب است.

درس دهم: عهد و پیمان، عشق به مردم، رفتار بهشتی و گرمای محبت ایس درس در جهت آشنایی بیشتر فراگیرندگان با چهرههای مشهور سیاسی و مذهبی ایران، مانند شهید محمدعلی رجایی و شهید مصطفی چمران است. نثر درس بسیار ساده و صمیمی است و ارتباط فراگیرندگان را با متن آسان می کند.

### روانخوانی: ستارگان

با توجه به اینکه دانش آموزان این دوره به همانندسازی می پردازند، هدف از این روان خوانی ، سخن گفتن از علم و دانش



در ایران نیست، بلکه معرفی چهرههای علمی ایران و فراهـم آوردن زمینه برای رسیدن به اهداف بالاست تا هم به نیاز نوجوانان پاسخ داده شود و هم آنان متوجه اهمیت این بعد از فرهنگ اسلامی ایران شوند.

فصل پنجم: اسلام و انقلاب اسلامي (درس یازدهـم، درس دوازدهـم، درس سيزدهم، شعرخوان، حكايت، روانخواني)

این فصل از نظر چینش در کتاب قبلی، فصل اول بوده است. متون نشر تغییری نکردهاند اما شعرخوانی «رستگاری» جایگزین «ولای علی (ع)» شده اسـت (ولای علی» به کتاب فارسی ششـم ابتدایی انتقال یافت). روان خوانی «مرخصی» (از فصل ششـم کتاب قبل) نیز اضافه شده است.

درس یازدهم: خدمات متقابل اسلام و ایران این درس دربارهٔ موضوعهای مشــترک میان اسلام و ایران اثر متفکر شهید مرتضی مطهری است. در این درس واژگان مشکل املاییی فراوان است. جملات متن طولانی هستند و این امر ارتباط فراگیرنده را با موضوعات متن مشکل میسازد که نیاز به تأمل بیشتر

### شعرخوانی: رستگاری

شعری از **فردوسی** است که دانش آموزان را با ادبیات کهن و مفاخر ادبی آشنا میسازد. فردوسی در این شعر تنها راه رستگاری انسان را دانشاندوزی و

دین داری می داند و معتقد است که برای نجات از تیرگیها باید به خاندان عصمت و طهارت پناه برد.

درس دوازدهم: اسوهٔ نیکو آشـنایی بـا شـخصیت والای پیامبر (ص) و نمونهٔ علمی رفتارهای اسلامی را مشخص می کند. سرودهای که در ادامـهٔ درس آمـده از بخش مواعظ غزلیات سعدی است که به ستایش مقام و منزلت حضرت پیامبر اکرم (ص) اختصاص دارد. متن درس تغییر نکرده است اما از نظر چینش قبلا در فصل اول قـرار گرفته بود. دانشهای زبانی و ادبی

درس سیزدهم: امام خمینی (ره) متن درس در جهت آشـنایی این نسل با شخصیت والای حضرت امام خمینی (ره) است. متن درس تغییری نداشته اما دانشهای زبانی و ادبی تغییر کردهاند.

### روانخواني: مرخصي

متفاوت با قبل است.

«مرخصی» داسـتانهای کوتاهی است که با چاشنی طنز به شیوهٔ اول شخص مفرد روایت شده است. ترکیبها و عبارتهای محاورهای و زبان گفتار در اشاعهٔ فرهنگهای بومی مناطق مختلف مؤثر است. داستان با نثری ساده و صمیمی نگاشته شده و سرشار از هیجانات و رشادتهایی است که مورد توجه نوجوان امروزی است.

فصل ششم: ادبیات بومی (درس چهاردهـم: آزاد، درس پانزدهـم: آزاد،

روانخواني)

در این فصل دو درس با عنوان «درس آزاد» وجــود دارد کــه هیــچ متنی برای آنها در نظر گرفته نشده است. درس آزاد، ایستگاه اندیشیدن و درنگ کردن و آفریدن است. مؤلفان انتخاب محتوای این دروس را به معلم و دانشآموزان واگذار کردهاند تا با ذوق و سليقهٔ خود و با توجه به عنوان فصل ابتكار به خرج دهند، در تأليف قسمتي از کتاب سهیم باشند و ناگفتههای کتـاب را در این فصل عرضه کنند. این بخش ازکتاب در اشاعهٔ فرهنگ بومی مناطق مختلف ديارمان مى تواند بسيار تأثير گذار باشد.

### روانخوانی: چرا زبان فارسی را دوست دارم؟

ما در عصری زندگی میکنیم که زبان و فرهنگ غنی ایرانی در معرض تاراج دشـمنانی اسـت که کینـهای دیرینه با این مرز و بوم دارند. پس بر ماست که حافظ آن باشيم. استفاده از اين گونه متون که فراگیرندگان را با زبان فارسی و فرهنگ ادبی مأنوس می کنند، بسیار بجا و مناسب است.

فصل هفتم: ادبیات جهان (درس شانزدهم،درس هفدهم روان خوانی پیر دانا) آوردن این فصل همراه با فصل قبل (ادبیات بومی) حس مقایسهٔ فراگیرندگان را برمیانگیزد و آنان را وا میدارد که متون ادبی خود را با دیگر متون ادبی جهان بسنجند.

### درس شانزدهم: آدم آهنی و شایرک

داستان بیانی ساده و کودکانه دارد و همین امر باعث شده از همان آغاز، خواننده با داستان یکی شود

و خود را یکی از شخصیتهای داستان يندارد. پس لحظه به لحظه و سطر به سطر بر شــور و حالش افزوده میشود و بیشتر محو داستان می گردد.

دنباله مطلب در وبگاه نشریه

# نگاهی به ادبیات آیینی

# با تکیه براشعار کتب ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه

طيبهعاصمي سرگروه تاریخ شهرستان فردوس خراسان جنوبی

برخى شعرها حكمتاند و برخى بيانها افسون.

پیامبر اکرم (ص) (به نقل از میزان الحکمه، ج ٦) ادبیات فارسی یکی از گنجینههای غنی مفاهیم ديني، اخلاقي است. ادبيات آييني بهعنوان بخش عمدهای از این فرهنگ گرانمایه، حاوی بالاترین مفاهیم عرفانی و معرفتی است. شعر آیینی با خلق کلام زیبا و موزون در کنار معنا و مفهوم بر دل مینشیند و بیشترین تأثیر را بر خواننده می گذارد. بههمین جهت از ادبیات آیینی می توان به عنوان یکی از عوامل مهم تربیتی و انتقال دهندهٔ ارزشها بهره گرفت. در این میان، شعر شیعه با الهام از روح انقلابی حضرت علی (ع) و مکتب سرخ عاشورا عزت نفس و بلندهمتی می یابد و روح را در آسمان معرفت به پرواز درمیآورد. جاذبهٔ شعر آیینی، که از منابع ادبى و پرمايه الهى همچون قرآن، نهج البلاغه، نهجالفصاحه و سخنان نغز اهل بیت سرچشمه می گیرد، فراتر از هر موسیقی دلنوازی بر جان خواننده مینشیند و اثر میبخشد. به جرئت می توان گفت که یکی از عوامل مهم پایداری و جاودانگی فرهنگ غنی اسلام و شیعه، شعرای متعهدی بودهاند که در هر زمان رسالت الهی خویش را با خلق آثار آیینی پرمحتوا و غنی به انجام رساندهاند. بی سبب نیست که در حدیثی قدسی زبان شاعران کلید گنجهای عرش نامیده شده (زیادی، ۱۳۸۰: ۸۳)

و مرتبهٔ شاعران به دنبال انبیا آمده است: پیش و پسی گشت صف انبیا پس شعرا آمد و پیش انبیا

(به نقل از همان منبع: ۸٤)

شاعران در شعر حماسهٔ حق، همواره مورد حمایت پیامبر (ص) و پیشوایان بودهاند. از جمله امام سجاد (ع) پس از قیام خونین عاشورا شاعران را دعوت به سرودن شعر برای زنده نگه داشتن یاد شهیدان کربلا نمود و دربارهٔ کمیت (شاعر(ره)) فرمود: ما پاداشی آنچنان که سزاوار تو باشد نداریم اما خداوند بزرگ از یاداش تو ناتوان نخواهد بود. معروف است که امام رضا (ع) جهت سرودن قصيدهٔ بلند تائيه جامهٔ خويش را بهعنـوان صله به **دعبل خزاعی** بخشـید و وی را مورد مرحمت خاص خویش قرار داد. (زیادی، · 177: 3- 777)

كليدواژهها: ادبيات آييني، نماد، شعر ولايي، شعر رهایی، شعر ماورایی

### ادبیات آیینی در مفهوم

«دبیات آیینی» ترکیب یافته از دو واژهٔ ادبیات و آیین است. در این مقوله هدف، انتقال مفاهیم دینی و ارزشهای انسانی با استفاده از ابزارهای شعر است.

آیین یعنی نمادهای ارزشی و فرهنگی و بهطور مشخص منظور دین است. شعر آیینی شاخصهها و ویژگیهای ممتازی دارد و از نظر جذابیت و زیبایی و تأثیر گذاری و همچنین ساخت و بافت منسجم در میان انواع دیگر شعر ممتاز است.

### قلمروادبيات آييني

در یک تقسیمبندی موضوعی، شعر آیینی را میتوان به شاخههایی تقسیم کرد و برای هر کدام مجموعههایی را در نظر

### ●شعر ماورایی

در این نوع از شعر آیینی، از مقولههایی سخن به میان میآید که فطرتی ملکوتی، بافتی قدسی و طبیعتی ماورایی دارند و ذاتا فراخاکی و افلاکیاند. مطالب مرتبط با توحید، پرستش، نیایش بــه درگاه حضرت باری، عرفان، معرفت الهی و ســیر الی الله، از مفاهیم کلیدی این نوع شعر بهشمار می روند.

### ●شعر رهایی

آموزههای دینی در حوزههای فضیلت، حکمت، اخلاق، تربیت، تهذیب نفس، خودسازی و خودپیرایی انسانها را، که در نهایت به رهایی آدمی از شر اهریمن نفس می انجامد، بایستی در عرصهٔ رهایی، که جزئی از قلمرو و شعر آیینی است، جستوجو کرد. در تعالیم اسلامی مقولههای دیگری را نیز سراغ داریم که جنبهٔ تعمیمی دارند و به کار بستن آنها رهایی جامعهٔ انسانی را از دام شیاطین بیرونی، قدرتهای خودکامه و سلطه گر تضمین می کند. بیداری، اعتراض، دفاع، مقاومت، جهاد و مبارزه و شهادت موضوعاتی است که در قلمرو شعر رهایی جای می گیرند.

### ●شعر ولايي

همان گونه که از عنوان این شعر پیداست. اختصاص به آلالله - عليهم سلام الله- دارد. تمامي مطالبي كه دربارهٔ ذوات مقدس معصومین - علیهم السلام- و دودمان پاک نبوی می توان مطرح کرد، در حوزهٔ موضوعی شعر ولایی قرار می گیرد. در یک تقسیمبندی کلی، شعر ولایی را میتوان در دو مقولهٔ مناقبی و ماتمی مورد مطالعه قرار داد ولی از آنجا که زیرمجموعههای شعر ولايي غالبا اين دو حالت را با خود دارند، بهتر أن است كه اين گونه شعر از نظر موضوعی تقسیمبندی گردد و زیرشاخههای هر کدام از آنها نمایانده شود؛ شعر نبوی، شعر علوی، شعر فاطمی، شعر بقیع، شعر عاشورا، شعر رضوی و شعر مهدوی مهمترین انواع شعر ولاییاند که بخش قابل توجهی از حجم شعر آیینی در زبان فارسی را به خود اختصاص دادهاند (مجاهدی، ۱۳۸۲)

دنباله مطلب در وبگاه نشریه