
یی
قبا

سا 
مه

س: 
عک

    .
زد

ع ی
جام

جد 
س

: م
جلد

ی 
رو

2
3

12
22
24
29
36
42
49

56
6.
63
64

وزارت آموزش‌وپرورش
سازمان پژوهش و برنامه‌ريزي آموزشي
دفتر انتشارات و تکنولوژی ‌آموزشي

فصل‌نامۀ آموزشی، تحلیلی و اطلاع رسانی 
دورۀ چهاردهم. شمارۀ 2. زمستان 1391

مدیرمسئول: محمد ناصری
سردبیر: دکتر عبدالرسول خیراندیش
مدیر داخلی: مسعود جوادیان
هیئت تحریریه: دکتر عطاءالله حسنی
دکتر عبدالرسول خیراندیش
دکتر نصرالله صالحی
دکتر منصور صفت‌گل
دکتر جواد عباسی
دکتر حسین مفتخری
دکتر طوبی فاضلی‌پور
دکتر عباس پرتوي مقدم
مسعود جوادیان

ویراستار:  کبری محمودی 
طراح گرافیک: مهسا قبايي

نشانی مجله:
 تهران صندوق پستی 15875-6585
تلفن امور مشترکین: 77335110 و 77336656
نمابر: 88301478
تلفن مجله: 88831161-9
داخلی: 250

پیام‌گیر نشریات رشد: 
88301482-88839232
مدیرمسئول: 102

دفتر مجله:  113 
امور مشتر‌کین: 114
tarikh@roshdmag.ir  : پیام نگار
www.roshmag.ir :وبگاه
چاپ: شرکت افست )سهام عام(
شمارگان: 7000 نسخه

49

فضیلت تاریخ دانی/ � دكتر عبدالرسول خيرانديش
در جست و جوی طرحی نو برای کتاب‌های تاریخ/  حشمت‌الله سلیمی

کمبوجیه و چگونگی فتح مصر/ رضا موسوی
سی نکته برای تدریس موفق معلم تاریخ / سکینه سلیقه‌دار

منابع مالی حکومت معاویه بن ابی‌سفیان/ علیرضا غفاریان
آموزش‌وپرورش ایران از قرن اول تا تأسیس دارالفنون / مهرداد نوری‌مجیری

ساز و کار محرک تاریخ چیست؟/ شهناز مسلمي
سرزمینی به قیمت 7/5 میلیون روپیه/ فاطمه سادات کریم‌آبادی

بررسی مصادیق نظم و بی‌نظمی براساس نظریات »نظم اجتماعی« در
 کتاب تاریخ وصاف/ زهره تمیم داری، زینب اسلامی

موزۀ شهدا،  گنجینۀ عرفان، مظلومیت/  محمدصادق دهنادی
فایدۀ تاریخ و چگونگی تدریس آن / مریم احمدیان‌اسدآبادی

تاریخ و شهادتی دیگر/  نرجس نصرآبادی
یادی از استاد محمدحسن گنجی، پدر جغرافیای نوین ایران / مژده زحمتکشان



فضیلت تاریخ‌دانی
دكتر عبدالرسول خيرانديش

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورۀ چهاردهم. شمارۀ 2 .زمستان 21391

منزلت تاریخ در میان دیگر علوم همواره مورد توجه اهل نظر بوده است. آگوست کنت، متفکر فرانسوی، 
تاریخ را علمی مرکب و دارای مرتبه‌ای بالا در میان علوم می‌دانست. شوپنهاور به سبب وجود طبقه‌بندی ترتیبی 
)زمانی(، آن را دانش��ی عالی می‌خواند. مس��عودی، مورخ مس��لمان، تاریخ را موجب آگاهی و احاطة )التنبیه و 
الاشراف( خوانندگانش تلقی می‌کرد و شرف‌الدین علیی‌زدی آن را دانشی شریف می‌نامید. به همین نحو اگر 
به آرای متفکران مراجعه شود، تأکید فراوان آنان بر منزلت و فضیلت تاریخ‌دانی و تاریخ‌خوانی را بسیار می‌توان 

مشاهده کرد.
گذش��تگان ما نیز اطلاع از تاریخ را از لوازم تربیت و فرهنگ‌پذیری و در همان حال، از مقدمات و اس��باب 
بزرگی و کسب سروری می‌دانستند. همچنین اطلاع از تاریخ را فضیلتی می‌دانستند که در بهره‌مندی از آن، تربیت 
و رفعت درجات حاصل می‌ش��ود. این همه را نمی‌توان از گذشته‌پرس��تی یک جامعة سنت‌گرا دانست. زیرا در 
جوامع مدرن نیز به همین نحو بر اهمیت فراوان دانش تاریخ در شکل‌گیری فرهنگ، دارا شدن تربیت و اجتماعی 
شدن افراد جامعه تأکید کرده‌اند. بدین دلیل، معلمی تاریخ مسئولیت و موقعیت ارزشمندی است. دانش‌آموزی 
هم که تاریخ را فرامی‌گیرد، به نوبه و درجة خود دارای ارزشمندی به‌شمار می‌آید. زیرا دانش تاریخ حاصل اخبار 
انسان‌های بزرگ، تأکید بر فضیلت‌ها و نکوهش بی‌دانشی و فرومایگی، علل عظمت و زوال ملت‌ها و تمدن‌ها، 
دلایل شکست‌ها و پیروزی‌ها، رمز پیشرفت و عقب‌ماندگی جامعه‌ها و به‌طور کلی، مباحثی است که به‌طور کلان 

به جامعه و انسان از ورای امور مادی و ملموس و گذرا می‌نگرد.
این همه نشان می‌دهد که در فراهم آوردن محتوای هر برنامة آموزشی تاریخ و سپس ارزیابی دستاوردهای آن، 
لازم است این معیار را در نظر گرفت که آیا به‌سوی تکریم فضائل رفته است؟ آیا شوق بزرگ‌منشی و بلندهمتی 
را در فراگیرندگان برانگیخته است؟ آیا احساس غرور، عزت‌نفس و خودباوری را موجب شده است؟... اگر چنین 
باشد می‌توان امیدوار بود که نه‌تنها مدرسان و محققانی برای درس تاریخ تربیت کرده‌ایم، بلکه در امور علمی، 

صنعتی، اقتصادی، مدیریتی و نظایر آن‌ها نیز انسان‌هایی شایسته و موفق را آمادة خدمت به جامعه ساخته‌ایم.

2



اشاره
کتاب‌های درسی تاریخ همواره یکی از دغدغه‌های معلمان، دانش‌آموزان و کارشناسان 
عرصۀ تعلیم و تربیت بوده است. با وجود تغییرات کیفی که در سال‌های اخیر در محتوا و 
ساختار کتاب‌ها ایجاد شده است، هنوز تا رسیدن به وضعیت کاملًا مطلوب فاصله‌ وجود 
دارد. برای بررسی وضعیت بایسته و شایستۀ کتاب‌های درسی تاریخ، در هشتم خردادماه 
91 با حضور تعدادی از دبیران تاریخ در گروه تاریخ دفتر برنامه‌ریزی و تألیف کتاب‌های 
درس��ی برگزار ش��د. دراین میزگرد دکتر طوبی فاضلی‌پور، کبری برزگر نفری، فریده 

حشمتی، و سیدحسین رضوی خراسانی و سعید صمدی‌پور شرکت داشتند.

سلیمی: می‌خواهیم دربارۀ مطالبی 
که برای معلمان شایستۀ تدریس و برای 
مخاطبان شایستۀ آموختن است، صحبت 
کنیم. همکاران محترم اط�الع دارند که 
نظام آموزشی ما و از جمله درس تاریخ، 
تغییر و تحولات زیادی داشته و دوره‌های 
متفاوتی را طی کرده تا به وضعیت فعلی 
رس��یده اس��ت. بعد از پیروزی انقلاب 
شکوهمند اسلامی نیز به خاطر مقتضیات 
انقلاب و با توجه به ش��رایط سیاس��ی، 
اجتماع��ی حاک��م بر مملک��ت و ورود 
ب��ه دورۀ جدیدی از حاکمیت سیاس��ی، 
تغییرات��ی در کتاب‌ه��ای درس��ی ایجاد 
ش��د. این تغییرات در چن��د دوره اتفاق 
افتاد و در هر دوره همواره دانش‌آموزان، 
کارشناس��ان تاریخ و معلم��ان، ایرادها و 
انتقاداتی به کتاب‌های درس��ی داشتند و 
هیچ کتاب تاریخی از ایراد و اشکال مبرا 
نبود. در مورد وضعیت کتاب‌های درس 
تاریخ می‌توان گفت که وضعیت نس��بتاً 
مطلوب است. منتها چون احتمال تغییر 
در کتاب‌ها وجود دارد، لازم دانستیم قبل 

هس��تند. در ابتدا از سرکار خانم دکتر 
فاضلی‌پور به‌عنوان پیش‌کس��وت در امر 
آموزش تاریخ و تألیف کتاب‌های درسی 
خواهش می‌کنم که بحث را شروع کنند.

فاضلی‌پور: قرار بر این است که در 
مورد وضعیت مطلوب صحبت کنیم، نه 
آنچه موجود است. البته من در مجلۀ رشد 
تاریخ نقدهایی را خوانده‌ام که به ضعف‌ها 
و قوت‌های کتاب‌ها اش��اره کرده‌اند؛ اما 
نکته‌ای همیش��ه توج��ه‌ام را جلب کرده 
و در س��ال‌های تدریسم کوشیده‌ام آن را 
رعایت کنم؛ هرچن��د که در کتاب نبوده 
است. من فکر می‌کنم اگر برنامۀ درسی 
براساس روش جاری آموزش در سطح 
جهانی تهیه شود، بهتر است. می‌دانید که 
رویکرد ش��ناختی آم��وزش خیلی مورد 
توجه اس��ت. در رویکرد شناختی، سعی 
بر این اس��ت که توانای��ی دانش‌آموزان 
را افزای��ش دهیم. برای ارتقاء و توس��عة 
توانای��ی فراگی��ران باید م��واردی که در 

در جست وجوی طرحی نو 
برای کتاب‌های تاریخ
حشمت‌الله سلیمی از این تغییرات از نظرات کارشناسان، 

صاحب‌نظران و معلم��ان محترم دربارۀ 
وضعی��ت مطل��وب کتاب‌های درس��ی 
اس��تفاده کنیم. وضعیت فعلی کتاب‌های 
درسی تاریخ بیشتر مبتنی بر تاریخ سیاسی 
است. ما می‌خواهیم ببینیم اگر قرار باشد 
تغییری در کتاب‌های درسی ایجاد شود، 
چگونه باید باشد. آیا باید همین روند را 
پی بگیریم یا بحث بینابینی داشته باشیم؟ 
در ای��ن بازنگری احتمال��ی کتاب‌های 
درسی، تا چه میزان به تاریخ سیاسی و تا 
چه میزان به مباحث فرهنگی باید توجه 
شود؟ آیا این مطالب جدا از هم باید بحث 
شوند؟ جایگاه تاریخ ایران کجای بحث 
باید باش��د و جایگاه تاریخ جهان کجا؟ 
میزان محتوایی که به تاریخ و تمدن اسلام 
و ایران اختصاص داده ش��ود، تا چه حد 
باید باشد؟ مباحث فرهنگ و تمدن کاملًا 
مجزا از مباحث سیاس��ی یا توأم با آن‌ها 
باش��ند؟ در محتوای کتاب‌های درسی، 
چگونه به میزان درک و فهم دانش‌آموزان 
توجه ش��ود؟ مباحث اساس��ی همین‌ها 

گرد
میز

میزگردی با حضور چند تن از صاحب‌نظران آموزش تاریخ

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

3



کتاب‌ها مطرح می‌ش��ود قابل لمس 
باش��د و عینیت یابد تا دانش‌آموز بتواند 
با آن ارتباط برقرار کند. برای رس��یدن به 
چنین هدفی باید کتاب‌هایمان را از بحث 
صرف در عرصه‌ای خاص بیرون بیاوریم. 
از ق��رار دادن تصوی��ری کوچک از یک 
فرد و زندگ��ی او پرهیز کنیم. در ابتدای 
کتاب‌های درس��ی در قسمت سخنی با 
معلم و سخنی با دانش‌آموز، هدف از بیان 
مطال��ب و رویدادهای تاریخی در کتاب 
آمده اس��ت. ولی این چشم‌انداز در سیر 
ن��گارش کتاب‌ها اصلًا دیده نمی‌ش��ود. 
دانش‌آم��وز بعد از چند صفحه ارتباطش 
با توصیه‌ه��ای مؤلفان قطع می‌ش��ود و 
فکر می‌کند دارد شرح حال گذشتگان و 
زندگی‌نامۀ کسانی را می‌خواند که اصلًا 

با آن‌ها رابطه‌ای ندارد و نمی‌تواند پیوند 
برقرار کند و به همین دلیل دل‌زده می‌شود. 
با این شیوۀ تألیف، بدون تعمد، دانش‌‌آموز 
را به سمت و سوی محفوظات می‌بریم. 
سؤال این است که آیا مطالعۀ مجموعه‌ای 
از ح��وادث خش��ک و غیرملموس بهتر 
است، یا بیان رویدادهایی که دانش‌آموز 
در لایه‌لایۀ آن‌ها حض��ور خود را حس 

کند؟
من فکر می‌کنم تاریخ باید با زندگی 
امروز کاملًا پیوند بخورد، یعنی، به‌‌جای 
اینکه از زمان گذشته به زمان حال بیاییم، 
بد نیست که از حال به گذشته برویم. چه 
اشکالی دارد که اصلًا روش نگارش کتاب 
عوض شود؟ چه اشکالی دارد که ما برای 
بیان اقدامات یا خائ��ن بودن یک فرد یا 

بیان یک رویداد، موضوع را با نامه‌ای 
تاریخی آغاز کنی��م؟ روحیات یک فرد، 
قلم او، کلمات و واژگان متداول عصر او، 
طریقۀ نامه‌نگاری و خیلی چیزهای دیگر 
را می‌توان از یک نامۀ تاریخی به‌دس��ت 
آورد. می‌توانیم از درون یک نامه به تاریخ 
نگاه کنیم، از دریچۀ چشم یک تصویر به 
تاریخ بنگریم. وقتی دانش‌آموز مطلبی را 
می‌خواند، به شیوه‌های متفاوتی آن را یاد 
می‌گیرد. آنچه را شما می‌گویید در ذهنش 
به تصویر تبدیل می‌کند؛ پردازش می‌کند 
و به خاطر می‌سپارد. چه اشکالی دارد که 
در این پ��ردازش ما جایگاه اصلی تاریخ 
را به او نشان بدهیم؟ مگر ما نمی‌گوییم 
تاریخ س��نگر و سپر هویت است؟ خب 
ب��ا اوصافی که م��ا در کتاب‌ها می‌کنیم، 
کجا دانش‌آم��وز هویتش را 
تش��خیص می‌ده��د و کجا 
تاریخ را حافظ بقای جامعه 
می‌داند و ضرورتش را برای 
مطالع��ه می‌فهمد؟ این اتفاق 
نمی‌افتد، مگ��ر این‌که تاریخ 
برای او کاربرد داش��ته باشد 
و کاربردش زمانی احس��اس می‌شود که 
با زندگی روزمره پیوند بخورد. بنابراین، 
اولین توصیه‌ای که من می‌کنم این است 
که مؤلفان در کتاب چش��م‌اندازی برای 
دانش‌آموز ترس��یم کنند و بع��د آن را از 
دریچۀ چشم او به زندگی‌اش، آغاز کنند. 
خودمان را به‌جای دانش‌آموزان قرار دهیم 
تا بفهمیم آن‌ها از تاریخ چه می‌خواهند؟ 
یعنی کتابی که ش��ما اسم تاریخ را روی 
آن می‌گذارید باید محتوایی داشته باشد 

ملموس و عینی.
رض��وی: در ادام‌ۀ بحثِ خانم دکتر 
فاضلی‌پور، باید عرض کنم که آموزش، 
تألیف و تدوین کتاب‌های درسی تاریخ 
در ایران هرگز در ش��أن و منزلت تاریخ 
ایران نبوده است. امیدوارم در برنامه‌های 

آتی، ش��أن این تمدن ب��زرگ و این 
مل��ت ب��زرگ در تاریخ‌های رس��می ما 
دیده ش��ود.  ما بای��د بدانیم که برای چه 
تاریخ می‌خوانیم. ه��دف ما از تاریخ در 
مدارس چیست؟ چه چیز را می‌خواهیم 

به دانش‌آموز یاد بدهیم؟ 
یک��ی از چیزهایی که م��ا در تاریخ 
می‌خوانیم، این است که هویت‌مان را پیدا 
کنیم. خوب این هویت چیست؟ هویت 
در قالب فرهنگ خود را نش��ان می‌دهد. 
اگر ما کتابی درس��ی نوش��تیم که در آن 
دانش‌آموز توانست عشق به میهن، عشق 
به ارزش‌ها و اعتقاد به س��نن خودش را 
پیدا کند، ما کار ارزشمندی انجام داده‌ایم. 
اینکه دانش‌آموز انضباط اجتماعی را یاد 
بگیرد، متعهد باشد، آرمان‌خواه، ارزش‌گرا 
و کمال‌طلب باش��د، این‌ها همه هویت 
ملت بزرگ ایران اس��ت. ب��ا کتاب‌های 
تاریخی باید به دانش‌آموز یاد بدهیم که 
هویت خودش را پیدا کند. متولی بزرگ 
هویت‌شناس��ی، درس تاریخ اس��ت. ما 
می‌خواهیم به این نقطۀ ش��ناختی برسیم 
که دانش‌آموز بعد از مطالعۀ تاریخ بتواند 

به چنین جایگاهی برسد.
سلیمی: سؤال من این است که این 
هویت را در قالب چه محتوایی مناسب 

است که به دانش‌آموزان منتقل کنیم؟
رض��وی: بهترین و ارزش��مندترین 
کلام و س��خن گاه��ی چن��ان ب��د ارائه 
می‌شود که دیگران هیچ استفاده‌ای از آن 
نمی‌کنند. ما غنی‌ترین مطالب هویتی را 
در تاریخ‌هایمان حذف کرده‌ایم. فرهنگ، 
تمدن و میراث گران‌قدر ما در کتاب‌های 
درس��ی گم شده یا بس��یار بد ارائه شده‌ 
است. گاهی اوقات در کتاب‌های آموزشی 
از بدترین نوع کاغذ، بدترین نوع طراحی 
و بدترین تصویر استفاده می‌کنیم. به این 
ترتیب، هویت و دستاوردهای تمدنی را 
چگونه می‌خواهیم به دانش‌آموزان نشان 

برزگر:  اگر کتاب‌های فعلی را آسیب‌‌شناسی نکنیم، 
متوجه نخواهیم شد کتاب از لحاظ محتوا، روش و 
ارائۀ مطالب چه ایرادهایی دارد و مطالب چگونه 

باید کنار هم گذاشته شوند

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

4



بدهیم؟
باید تصاویر را با گویاترین و زیباترین 
شکل نمایش بدهیم. نکتۀ دیگر این‌که از 
محرک کلامی هم به خوبی استفاده کنیم. 
مت��ن ما باید جذابیت داش��ته باش��د. در 
مطالب کتاب‌های درسی گسست وجود 
دارد. رابطۀ منطقی بین مطالب نیس��ت و 
این یکی از بزرگ‌ترین مشکلات درس 
تاریخ اس��ت. منِ معلم سرکلاس حس 
می‌کنم بچه‌ها نمی‌توانند با تاریخ جهان 
و تاریخ معاصر ارتباط برقرار کنند. به‌دلیل 
اینکه بین مطالب گسست می‌بینند. رابطۀ 
منطقی بین اجزای محتوای کتاب وجود 

ندارد و رابطۀ علّی بین آن‌ها نیست.
مطلب دیگ��ر اینکه هویت مثل یک 
ق��رص، یک میوه یا لقمه نیس��ت که در 
دهان کس��ی گذاشته ش��ود. شکل‌گیریِ 
هویت جریانی دوس��ویه اس��ت؛ یعنی 
دانش‌آم��وز باید بکاود و تلاش کند تا به 
آن برسد. کتاب درسی ما باید این توان را 
داش��ته باشد که دانش‌آموز را به تلاش و 

کاوش وادارد. 
در  را  مطل��ب  دو  م��ن  س��لیمی: 
صحبت‌های آقای رضوی متوجه شدم؛ 
یک��ی تأکید ایش��ان بر تقوی��ت روحیۀ 
انضباط اجتماعی و دیگری بحث تقویت 
هویت. ایرادهایی بر وضعیت کتاب‌های 
درس��ی هم وارد کردند ک��ه به نوب‌ۀخود 
قاب��ل طرح اس��ت. البته آنچه م��ا اینجا 
به دنبال آن هس��تیم، صرف��اً پرداختن به 
وضعیت موجود نیست. بحث اِین است 
ک��ه قالب و محتوایی که قرار اس��ت در 
آینده در کتاب‌های درسی استفاده شود، 
باید چگونه باشد و چه مباحثی را شامل 

شود؟
حشمتی: به‌ نظر من باید بحث را به 
دو بخش تقسیم کرد؛ یکی بخش ساختار 
و دیگری محت��وای کتاب‌ها. اگر محتوا 
به بهترین ش��کل بیان شود ولی ساختار 

خوبی نداشته باشد، نمی‌تواند مناسب 
باش��د. قبل از هر دوی این‌ها کتاب  باید 
بتواند نظر دانش‌آموز را جلب کند. باید 
به این نکته توجه کنیم که کتاب چگونه 
نظر مخاط��ب را جلب کند و س��اختار 
کتاب‌های درس��ی به چه صورت باشد. 
به‌نظ��ر من، از کل به ج��زء رفتن، روش 
خوبی است که در تاریخ ایران و جهان)1( 
اجرا ش��ده و این کتاب هم تاریخ جهان 
و هم تاریخ ایران را مطرح کرده اس��ت. 
اگ��ر دو کتاب تاریخ ای��ران و جهان)2( 
تاریخ‌شناسی هم به شکل درستی تلفیق 
شوند، روش مناسبی در شکل و ساختار 
کتاب‌های درسی به‌دست می‌آید. ساختار 
خیلی مهم اس��ت. در ارتباط با تلفیق هم 
بهتر اس��ت که اگر مثلًا تاریخ باستان را 

مطرح می‌کنیم، همان‌جا بحث 
سکه‌شناسی و هنر را هم مطرح 
کنیم. در مباحث تاریخ باستان 
به‌ج��ای پرداختن ب��ه عرض 
تاریخ ب��ه عم��ق آن بپردازیم. 
دانش‌آموزان ما درک درستی از 
عنصر زم��ان و مکان در تاریخ 

ندارند. در مبحث محتوا می‌توان بیشتر به 
این موضوع پرداخت.

برزگر: در بحث تاریخ، به‌طور کلی 
اولین موضوعی که به‌نظ��رم می‌آید این 
اس��ت که ابتدا آسیب‌شناس��ی کنیم. اگر 
کتاب‌های فعلی را آسیب‌‌شناسی نکنیم، 
متوجه نخواهیم شد کتاب از لحاظ محتوا، 
روش و ارائ��ۀ مطالب چه ایرادهایی دارد 
و مطالب چگونه باید کنار هم گذاش��ته 
شوند. موضوع دیگر این است که ببینیم 
آیا این درس تاریخ باید دریافتنی و درک 
کردنی باشد؟ در زمان تحصیل ما درک و 
استنتاج خیلی مهم بود. چگونه درسی که 
می‌تواند به ش��یوۀ رابطۀ علت و معلولی 
ارائه ش��ود، به درس��ی صرفاً حافظه‌ای 

تبدیل شده است؟

در كت��اب تاريخ مي‌بينيم كه مطالب 
فهرست‌وار بيان شده‌اند و اين خود باعث 
مي‌شود كه بچه‌ها فكر كنند درس حفظی 
اس��ت. يعني كلي بايد ب��ا دانش‌آموزان 
صحبت كرد كه متوجه ش��وند مي‌توان 
در اين درس‌ها ق��واي فكري، تجزيه و 
تحليل و درك را فعال كرد. ما درس��ي را 

كه مي‌تواند قدرت تجزيه و تحليل را بالا 
ببرد، به سمتي مي‌بريم كه بيشتر حافظه‌اي 
است. مشكلات ديگر جامعه مثل كنكور، 
اين درس را حافظه‌اي‌تر هم ميك‌نند. در 
بحث از روكيرد ش��ناختي هم مسائلي 
وجود دارد كه لازم است ابتدا چند مقوله 
را تعيي��ن كنيم و بع��د در ارتباط با آن‌ها 
مسائل را باز كنيم؛ طوريك‌ه خيلي كلي 
نباشد. ما غافل ش��ده‌ايم از اينكه بچه‌ها 
بايد موضوع را بفهمند، درك و كش��ف 
كنند و رابطۀ بين مس��ائل را بيابند. براي 
مثال، در كتاب تاريخ معاصر، در مبحث 
قراردادها و زمينه‌هاي انقلاب مشروطه، 
ب��ه رابطۀ علّي و معلولي رخدادها توجه 
نشده است. در كل بحث علت و معلول 
در كتاب‌های درسی خيلي كم‌رنگ است. 

رضوی:  شکل گیریِ جریانی دوسویه است؛ یعنی 
دانش‌آموز باید بکاود و تلاش کند تا به آن برسد. 
کتاب درس��ی ما باید این توان را داش��ته باشد که 

دانش‌آموز را به تلاش و کاوش وادارد

وی
رض

ن 
سی

دح
سی

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

5



در قس��متي از تاري��خ دوم انس��اني، 
مسائل به خوبي مطرح و تمدن‌ها معرفي 
شده‌اند ولي در جايي كه بايد دانش‌آموز 
به درك ملموس برسد و مطالب كاربردي 
شوند، اين روند قطع گرديده و مطالب به 
شكلي گذرا مطرح شده است. دانش‌آموز 
در سال سوم متوسطه با تاريخ حجيمي 
روبه‌روس��ت. محتواي كت��اب تاريخ با 
ش��كل فعلي جاذبۀ اين كت��اب را كمتر 
ميك‌ند. در كتاب‌هاي درسي تاريخ اصلًا 

جاي بحث و گفت‌وگو وجود ندارد. 
رضوي: ما نمي‌خواهيم دربارۀ شيوۀ 
آموزش صحبت كنيم. دستور كار جلسه 
اين است كه ببينيم كتاب درسي تاريخ از 
چه مطلوبيت‌هايي بايد برخوردار باشد. 
كتاب مطلوب چيست؟ آقاي سليمي در 
ابتداي جلسه اين دستور كار را به خوبي 

مطرح كردند.
فاضلي: ما ابتدا چشم‌انداز، 
سپس س��اختار و بعد هدف را 
بايد مشخص كنيم مطالعه بايد 
آنچه  باي��د  باش��د.  لذت‌بخش 

خوانده مي‌شود، باور و بعد دروني شود 
كه بتواند ب��ه حفظ ارزش‌ها كمك كند. 
هر فرد كي حس دروني دارد كه هنگام 
يادگي��ري، بايد به جوش��ش درآيد. اين 
خلاصۀ تمام تفكرات آموزش��ي جهان 
اس��ت. به‌ع�الوه كتاب بای��د به‌گونه‌ای 
نوش��ته ش��ود كه دانش‌آموز خودش در 
توليد محتواي آن نقش داشته باشد؛ يعني 
سؤال مطرح ش��ود و به دنبال آن سؤال 
دانش‌آم��وز توليد دانش كن��د. آن‌وقت 
است كه ما می‌توانیم توانايي دانش‌آموز را 
تقويت کنیم. كجاي كتاب‌ها ما بازخورد 
اين تواناي��ي را مي‌بينيم؟ به همين دليل 
است كه مي‌گوييم ابتدا در مورد ساختار 

صحبت كنيم و سپس در مورد محتوا.
سليمي: در اينكه ما ناچاريم كلياتي از 
تاريخ ايران را با اين همه طول و تفصيل 

بگوييم، شكي نيست؛ مخصوصاً در 
رشتۀ علوم انساني ناچاريم غير از تاريخ 
ايران، تاريخ جهان را هم بگنجانيم. سؤال 
اين اس��ت كه در اي��ن محتوا تا چه حد 
به تاريخ سياس��ي ميدان دهيم؟ چقدر به 
مباح��ث فرهنگي، تمدن و تا چه حد به 
مباحث تاريخ جه��ان بپردازيم و اين‌ها 
چگون��ه در كنار هم ق��رار گيرند؟ يعني 

ساختار و قالبي كه براي ارائۀ اين محتوا 
در نظر مي‌گيريم، چگونه بايد باشد؟

فاضلي‌پور: من با اين ش��كل بحث 
مخالفم. چندين س��ال است كه كتاب‌ها 
به اين شيوه نوشته مي‌شوند؛ آيا به جايي 
رس��يده‌ايم؟ ما بايد ذهنيتمان را عوض 
كنيم. اين‌طور به نتيجه نمي‌رسيم؛ چون 
ملغمه‌ای از محتوي��ات را كنار هم قرار 
داده‌اي��م كه بايد همه را كنار بگذاريم. ما 
بايد بدانيم كسي كه آموزش مي‌بيند، چه 
محتوايي را مي‌پسندد؟ من 32 سال تاريخ 
تدريس كرده‌ام و حدود هفت سال است 
كه روي ساختار كتاب‌نويسي كار ميك‌نم. 
ما مي‌گوييم دانش‌آموز براي يادگيري بايد 
در توليد محتوا دانش نقش داشته باشد. 
چرا فكر ميك‌نيم همه‌اش ما بايد بنويسيم 
و دانش‌آموزان نوشته‌هاي ما را بخوانند؟ 

ما مي‌توانيم به جاي قس��مت‌هايي از 
اين محتواي حجيم، تصوير قرار بدهيم، 
صوت پخش كنيم، مي‌توانيم سؤالاتي را 
طرح كنيم كه دانش‌آموز را به تفكر و در 

نتيجه توليد دانش وادارد.
صمدي‌پور: براي آنكه به وضعيت 
مطلوب دست يابيم، بايد ابتدا مشخص 
كنيم براي چه كساني مي‌خواهيم كتاب 
بنويس��يم. ما دانش‌آم��وزان را به خوبي 
نمي‌شناس��يم. دانش‌آم��وز اطلاعات و 
علاقه‌هايي دارد كه م��ا از آن بي‌خبريم. 
ديگران )نهادها و رسانه‌ها( اطلاعاتي به 
آن‌ها مي‌دهند و ابهاماتی براي دانش‌آموزان 
ايجاد ميك‌نند. در نتيج��ه، با اين محتوا 
نمي‌توانيم به پرس��ش‌هاي آن‌ها پاس��خ 
دهيم و هر چقدر ه��م بخواهيم توجیه 
كنيم، مقبول نمي‌افتد. از موارد ديگر اينكه 
كتاب‌هايي كه نوش��ته شده‌اند، 
تكميل شدۀ كتاب‌هاي گذشته‌اند 
و ما حالا اين كتاب‌ها را تدريس 
ميك‌نيم. مجري اين كتاب‌ها معلم 
است. اگر كتابي نوشته شود كه 
از نظ��ر معلم مقبول نباش��د، اين كتاب 
جايگاهي ندارد. معلم براي چنين كتابي 
20 س��ؤال به دانش‌آموزان مي‌دهد و در 
نهايت، از بين اين 20 سؤال 15 سؤال را 
در آخر سال امتحان مي‌گيرد. دانش‌آموز 
هم در ساعت درس تاريخ »اسم ـ فاميل« 
بازي ميك‌ند. پس دانش‌آموزان و علاقۀ 
آن‌ها را بايد شناخت. معلم بايد به كتاب 
علاقه‌مند باشد و آن را قبول داشته باشد. 
در مجموع كتاب بايد ويژگي‌هايي داشته 
باشد كه ما بتوانيم از طريق آن هويت را 
به دانش‌آموز معرفي كنيم و بشناسانيم. در 
آموزش‌وپرورش در چند مرحله دربارۀ 
تاري��خ تصميم‌گيري مي‌ش��ود. كيي در 
ش��وراي عالي آموزش‌وپرورش اس��ت. 
وقت��ي در آنجا تصميم‌گيري مي‌ش��ود، 
م��ا نمي‌دانيم كه اي��ن مباحث ما مطرح 

فاضلی‌پور: مؤلفان نبايد داستان‌سرايی كنند، يعنی 
نبايد هر آنچه را دلشان می‌خواهد در كتاب درسی 

بياورند.

ور
ی‌پ

ضل
ی فا

طوب



می‌کنیم، براي اعضاي شورا جايگاهي 
دارد يا خير. كيي هم حوزۀ وزارتي و دفتر 
تأليف است. بعضي از مؤلفان كتاب‌هاي 
درسي حتي كي جلسه هم سابقۀ تدريس 
تاريخ در مدرسه را ندارند. مؤلفان كتاب 
تاريخ معاصر مدنظر من هستند. ما از اين 
مؤلفان براي ش��ركت در جلسۀ معلمان 
دعوت كرديم اما در آن جلسه نتوانستند 
معلمان را مجاب كنند كه چرا كتاب را به 
اين سبك نوشته‌اند. وقتي چنين شرايطي 
حاكم اس��ت، دبي��ر و دانش‌آموز هم به 
درس و كتاب بي‌رغبت مي‌شوند. نتيجۀ 
مطالعه، آموزش و ارزشيابي چنين درسي 

از پيش معلوم و مشخص است.
رض��وي: م��ا مي‌خواهي��م دربارۀ 
كتاب‌‌هایی كه قرار است در آينده نوشته 
ش��وند يا تغييرات��ي ك��ه در كتاب‌هاي 

فعل��ي ايج��اد ش��ود، صحبت 
كني��م؛ روي روش و محت��وا. 
يعني روش‌شناس��ي نوشتاري و 
شيوه‌هاي آموزش كه كتاب بايد 
داشته باشد و محتواي آن. من دو 

مثال مي‌زنم، كيي از روش و ديگري از 
محت��وا. ابتدا به محتوا مي‌پردازم. همۀ ما 
وقتي سر كلاس تاريخ مي‌رويم، احساس 
ميك‌نيم دانش‌آموزان نقادند. در مقابل آنان 
چه باید بکنیم؟ پاسخ این سؤال، داشتن 
نگاه متعادل و متوازن به تاريخ ايران، نگاه 
جامع به تاريخ ايران و رعايت انصاف و 
واقع‌بيني در تجزيه و تحليل پديده‌ها و 
حوادث است. اينكه نويسنده با انصاف 
و امانت‌داري موضوع��ي تاريخي را در 
كتابي طرح كند. اگر موضوع س��نديت 
داشته باش��د، به دل مي‌نشيند. همچنين 
وقتي هدفمندانه و با نگاه علمي باش��د. 
حالا همين مطلب خيل��ي خوب را كه 
عدال��ت در آن رعايت و متوازن ش��ده 
اس��ت، در س��اختار چگونه ارائه دهيم؟ 
كتاب آموزش��ي گاهي ط��وري تأليف 

مي‌شود كه دانش‌آموز را دائماً درگير 
ميك‌ند. در كتاب‌هاي درسي كه براساس 
شيوه‌هاي خلاق و جريان دوسوۀي علم، 
نوشته شده‌اند، اين ارتباط برقرار مي‌شود. 
مؤسس��ات آموزش زبان از اين شيوه‌ها 
استفاده ميك‌نند. شيوه‌اي كه فراگيرنده را 

فعال نگه مي‌دارد.
گاهي مي‌توانيم با كي عكس شروع 

كنيم و مث�اًل از دانش‌آموز بپرس��يم كه 
برداشتش از آن چيس��ت. گاهي اوقات 
مي‌توانيم كي س��ند س��اده را در ابتداي 
كتاب بياوريم و از بچه‌ها بخواهيم آن را 
بخوانند و برداشت خود را بگويند؛ چه از 

لحاظ سياسي و چه اقتصادي. 
نباي��د  مؤلف��ان  فاضلي‌پ��ور: 
داستان‌سرايي كنند، يعني نبايد هر آنچه 
را دلش��ان مي‌خواهد در كتاب درس��ي 

بياورند.
رض��وي: كتاب‌هاي فعل��ي ما مثل 
دايرئ‌المعارف‌هايي هستند كه مجموعه‌اي 
اطلاعات تاريخي صرف در آن‌ها نوشته 
شده كه به درد كم‌هوش‌ترين دانش‌آموزان 
مي‌خورد. كتاب‌هاي تاريخي ما كمترين 
سطح آموزش را دربرمي‌گيرد. هر كسي 
كه بيش��تر حفظ كند، باس��وادتر است. 

م��ا بايد از اين س��اختار رها ش��ويم. 
مي‌تواني��م از كي عكس، از كي محرك 
كلامي و از كي شعار استفاده كنيم. اين‌ها 

بينش ايجاد ميك‌نند. 
س��ليمي: ما مي‌خواهيم بيشتر روي 
س��اختار مطل��وب كتاب‌هاي درس��ي 
صحبت كنيم. يعني همان بحثي كه خانم 
فاضلي‌پ��ور مطرح كردند. س��پس روي 
اين موضوع صحبت شود كه اين قالب 
و ساختار با چه محتوايي پر شود. لطف 
كنيد اين دو مبحث را محور صحبت‌ها 

قرار دهيد.
فاضلي‌پ��ور: خ��ود س��اختار بايد 
فراين��دي را طي كند كه م��ا در تاريخ از 
آن ب��ه عنوان علت و معلول ياد ميك‌نيم 
و در دني��اي ام��روز ب��ا عن��وان فرايند 
مطرح مي‌ش��ود. اين س��اختار براساس 
چشم‌انداز ما تجلی پيدا ميك‌ند. 
اين چش��م‌انداز بايد چه دنيايي 
را براي دانش‌آموز ترس��يم كند؟ 
دنيايي كه او نياز دارد، نه دنيايي 
كه ما مي‌خواهيم. براي رس��يدن 
به اين دنيا ما چه گام‌هايي بايد برداريم؟ 
تافلر جملۀ خوبي دارد. »شما اگر گذشته 
را نشناسيد، اين گذشته در آينده روي سر 
شما خراب مي‌شود.« مي‌خواهيم قدرت 
تحليل بچه‌ه��ا را بالا ببريم. پس بايد به 
گونه‌اي مطالب را كنار هم بچينيم كه اين 
دانش‌آموز به آن تحليل برس��د، نه اينكه 
من نويس��نده تحليل كنم و آن محتوايي 
را كه مي‌خواهيم ارائه دهيم، مطالب بايد 
بيشتر به شكل سؤال باشد. الآن بسياري 
از كتاب‌هاي تاريخي كش��ورهاي ديگر، 
كي برش در كي دورۀ تاريخي مي‌زنند 
و سپس كي گروه كه نگاه مشترك دارند، 
آن را با محتوا، تصوير و انواع پرسش‌ها 
كامل ميك‌نند. ما هم مي‌توانيم با اين‌گونه 
روش‌ها تاريخ را براي دانش‌آموز ملموس 
كنيم تا او به اين برسد كه تاريخ‌ساز است. 

حش��متی: به نظرم بايد نگاه س��نتی به تاريخ را 
بشكنيم. فقط واقعيت را به دانش‌‌آموز بگوييم، او 

خودش بايد بفهمد استنباط تاريخی چيست

تی
شم

ه ح
ید

فر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

7



در غير اين‌صورت، اگر قرار باشد من 
راجع به تمدن بنويسم و من تحليل كنم، 
باز به بيراهه رفته‌ايم. بايد فضا براي تفكر 

و خلاقيت دانش‌آموزان فراهم شود.
حشمتي: به نظرم بايد نگاه سنتي به 

تاريخ را بشكنيم. 
مي‌خواهيم  م��ا 
ب��ه دانش‌آم��وز 
درك  بگويي��م 
تاريخي پيدا كند. 
را  واقعيت  فقط 
ب��ه دانش‌‌آم��وز 
او  بگويي��م، 
باي��د  خ��ودش 
بفهمد اس��تنباط 
تاريخي چيست. 
ما بايد به كمك 
دانش‌آموز تاريخ 
را توليد كنيم. با توجه به اينكه بحث آي‌تي 
(IT) در مدارس مطرح است و مدارس 
هوشمند مي‌شوند، چشم‌انداز امروز اين 
است كه اس��تفاده از IT در درس تاريخ 
هم كاربردي شود. ديگر لازم نيست تمام 
تاريخ صفويه يا هخامنشي را بنويسيم و 
به دانش‌آموز تزريق كنيم. اگر ابتداي هر 
درس را با چند س��ؤال شروع كنيم، باور 
كنيد در عرض نيم‌س��اعت دانش‌آموزان 
كلي مطلب پيدا ميك‌نند و ياد مي‌گيرند 
كه نقد كنند. در وضعيت كنوني، با نوشتن 
اين كتاب‌ها به دانش‌آموز گفته‌ايم تاريخ 

همين اس��ت و كي جواب مشخص 
دارد. در حاليك‌��ه ب��ا ط��رح س��ؤالات 
فرادانش��ي و واگ��را دانش‌آموز به تكاپو 
مي‌افتد و وارد بحث مي‌شود. اين همه ما 
از استعمار حرف مي‌زنيم اما دانش‌آموز 

نمي‌داند كه انگليس در نقشه كجاست.
سليمي: نتيجه‌اي كه از صحبت‌هاي 
خانم فاضلي‌پور و خانم حشمتي گرفتيم، 
اين اس��ت ك��ه ما ق��درت تفك��ر را از 
دانش‌آموز گرفته‌ايم و القائات خودمان را 
به دانش‌آموز دكيته ميك‌نيم. خوب، در 
نظام آموزشي متمركز، حاصل كار همين 
است. خواهش من اين است كه مقداري 
هم درب��ارۀ نظام آموزش��ي غيرمتمركز 
صحبت كنيد و س��اير همكاران هم نظر 

بدهند.
فاضلي‌پ��ور: ه��ر آنچه م��ا بحث 
ميك‌ني��م، باي��د ب��ا توجه ب��ه وضعيت 
موجود باشد. وضعيت اين نظام متمركز 
اس��ت. مي‌خواهي��م كاري كني��م كه در 
دانش‌آموز مهارت‌هاي تفكر، حل مسئله، 
تصميم‌گيري و سازماندهي رشد يابد كه 

لذت‌بخش‌ هم باشد.
رضوي: بحث‌ش��ناختي آن اس��ت 
كه دانش‌آموز خ��ودش آن‌را دنبال كند. 
اي��ن يادگيري ماندگار و جاودان خواهد 
بود. اين موضوع الزام��اً به تاريخ ربطي 
ندارد. روش��ي اس��ت كه در كشورهاي 
توس��عهي‌افته و ط��راز اول پياده‌ ميك‌نند. 
آن‌ها در آموزش رياضي، شيمي و ادبيات 
اين‌گونه حركت ميك‌نند و بچه‌هايشان 
از كودكي پرسشگر بار مي‌آيند. استدلال 
قدرتي خدادادي اس��ت كه در نهاد بشر 
وج��ود دارد. بچ��ه از ابتدا اس��تدلال را 
دوست دارد. اين اتفاق بايد از ابتدا بيفتد 
و در تم��ام درس‌ها بايد اين نگاه وجود 
داش��ته باش��د كه بازخورد آن فوق‌العاده 
است. در درس جامعه‌شناسي اين اتفاق 
افتاده اس��ت. س��اختار بحث‌هاي درس 

جامعه‌شناسي كم است و معلم دغدغه 
ندارد كه درس��ش را كي تم��ام كند. در 
روش طرح مسئله، كه مدرن‌ترين روش 
آموزش حاضر اس��ت، معلم مس��ئله‌اي 
اساسي مطرح ميك‌ند و همه در آموزش 
آن دخال��ت ميك‌نند. در زماني كه محتوا 
كم اس��ت، اين اتفاق مي‌افتد. حجم بايد 

كم و عميق باشد.
سليمي: من كليت بحث را قبول دارم 
و اي��رادي ب��ر آن وارد نمي‌دانم. آيا همۀ 
دانش‌آم��وزان ما از كي س��طح امكانات 
برخوردارن��د؟ امكاناتي ك��ه دانش‌آموز 
تهران��ي دارد، با امكانات دانش‌آموز دور 
افتاده‌ترين روس��تاي كي اس��تان مرزي 
متفاوت اس��ت. اي��ن دانش‌آموز تهراني 
حداقل به چند كتاب غيردرسي دسترسي 
دارد ك��ه مي‌توان��د نيازهاي خ��ود را با 
استفاده از آن‌ها رفع كند، اما آن دانش‌آموز 
روستايي از حداقل امكانات هم بي‌بهره 

است.
فاضلي‌پ��ور: اش��تباه ما اين اس��ت 
كه فك��ر ميك‌نيم در كن��ار آموزش بايد 
تجهيزات مفصلی وجود داش��ته باشد. 
اصلًا اين‌طور نيس��ت. معلم با توجه به 
كتاب درسي، امكانات را هم تهيه ميك‌ند. 
فرض كنيد من به بچه‌ها مي‌گويم فلان 
فيلم را ببي��ن و تحليل كن. جايي ديگر 
معلم مي‌گويد من علاوه بر آن، اين‌ها را 
هم مي‌خواهم. سنگ بزرگ علامت نزدن 
است. اگر قرار باشد منتظر باشيم كه همه‌ 
از تجهيزات بهره‌مند شوند، اصلًا به نتيجه 
نمي‌رسيم. ما بايد نگاه به تاريخ را عوض 
كني��م. تدوي��ن جديد از درون به ش��ما 
خواهد گفت كه به چه تجهيزاتي احتياج 
دارد. چون ش��ما مي‌خواهيد مهارت را 

تمرين كنيد.
حش��متي: ق��رآن كريم خيل��ي از 
موضوع��ات و وقايع را در قالب كلمات 
محدود بيان ميك‌ند و سپس نتيجه‌گيري 

سلیمی: تحولی عمده 
باید ایجاد ش��ود؛ هم 
در س��اختار و هم در 
کتاب‌ه��ای  محت��وای 
درسی. حجم کتاب‌های 
درسی باید کمتر شود و 
بیشتر به تفکر، خلاقیت 
و اندیشه و ذهنیت‌های 
دانش‌آموزان اجازۀ رشد 

داده شود
می

سلی
لله 

ت‌ا
شم

ح

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 81391



ميك‌ند و قان��ون كل��ي مي‌گويد. ما 
مي‌تواني��م رئوس مطالب را به ش��كلي 
موجز در كتاب بياوريم و به دبير فرصت 
مان��ور بدهي��م. حجم زياد كت��اب، اين 

فرصت را از دبير و دانش‌آموز مي‌گيرد.
فاضلي‌پور: ب��ا توجه به آنچه خانم 
حش��متي در م��ورد روش ق��رآن كريم 
گفتند، م��ا مي‌توانيم به بچه‌ها ياد بدهيم 
كه تمام جريان��ات حاكم بر جامعه كي 
فرايند است. بنابراين دانش‌آموز بايد برود 
در مورد فلان حادثۀ تاريخي مطالعه كند 
و آن را فراين��دي كن��د و در كوتاه‌ترين 
جم�الت براي ما بخوان��د. ما مي‌توانيم 
جريان عظيم تاري��خ را با اين روش ياد 
بدهيم. منتها فقط راه را نش��ان مي‌دهيم. 
بنابراين، س��اختار جدی��د كتاب‌هاي ما 
طوري باشد كه نقش معلم در آن به اندازۀ 

معلم قبلي نباشد.
برزگر: بحث اساس��ي اين است كه 
چرا مدام تاريخ‌ حافظه‌اي تقويت مي‌شود 
و چگون��ه مي‌توان اي��ن محفوظات را 
كاربردي ك��رد. همه اتفاق نظر دارند كه 
حجم كتاب‌ها بسيار زياد و كاربرد آن‌ها 

كم است.
در کش��ورهای پیش��رفته، محتوا با 
وج��ود حجیم بودن ب��ه قدری ملموس 
است که دائم کاربرد دارد. ما باید بفهمیم 
چگونه می‌شود تاریخ برای بچه‌ها استفادۀ 
کاربردی داشته باشد. وقتی دانش‌آموز در 
تولید محتوا و روش‌ها دخالت کند، ذهن 
و تفکر فعال خواهد داش��ت. اگر ما در 
درس‌ه��ا کاری کنیم ک��ه دانش‌آموز به 
این نتیجه برس��د که باید فعال شود، این 
رویک��رد تاریخی هم عوض می‌ش��ود. 
از دورۀ راهنمای��ی بای��د ای��ن زمینه در 
دانش‌آموز ب��ه وجود بیاید. بحث اصلی 
که خیلی هم آس��یب می‌رس��اند، حجم 
زیاد مطالب است. در حال حاضر، حجم 
مطالب به قدری زیاد است که دانش‌آموز 

احس��اس می‌کند فکر خودش هیچ 
تأثیری ندارد و باید فقط بخواند و حفظ 
کند. این مس��ئله ملموس است. دربارۀ 
گذشته باید اصل انصاف را رعایت کرد 
و واقعیت‌ها را گفت تا مخاطب خودش 

قضاوت کند. 
رض��وی: کتاب درس��ی باید حجم 
کمی داشته باشد و شیوۀ خلاقانه در آن 
به کار رود. اولین چیزی که به اعتقاد من 
در این کتاب باید به آن توجه شود، روش 
تحقیق اس��ت. آموزش روش تحقیق به 
معنای علمی در س��طحی که دانش‌آموز 
یاد بگیرد از یک مطلب یا سند تاریخی 
چگونه می‌توان اس��تفاده کرد. دوم معلم 

است که باید آموزش ببیند. 
اگر روش تحقیق به خوبی آموزش 
داده شود، مشکل پاسخ دادن به سؤال‌های 

فرادانشی و واگرا رفع خواهد شد. 
صمدی‌پور: مطال��ب خیلی جالبی 
گفته شد. مس��ئله یا مشکل امکاناتی که 
گفتند، وجود ندارد، این بحث امروز برای 
کتاب‌های چند سال آینده است. در حال 
حاضر هم تمام روس��تاهای ما اینترنت 
دارند. تاری��خ باید به صورت کلیات در 
ابتدایی و راهنمایی گفته شود و در دورۀ 
متوسطه فکر کردن و جست‌وجو کردن 
دربارۀ ای��ن تاریخ به دانش‌آموز آموزش 
داده ش��ود. اما فرصت تفک��ر در درس 
تاریخ در درس تاریخ برای دانش‌آموز کم 
است. کتاب تاریخ معاصر با 250 صفحه 
مطلب، دو س��اعت در هفته زمان دارد. 
با این وضعیت، نمی‌ت��وان از دانش‌آموز 

انتظار تفکر چندانی داشت. 
فاضلی‌پور: وقتی می‌گوییم وضعیت 
مطلوب، یعنی شاکلۀ همه چیز باید تغییر 
کند. در رویکردی ک��ه من گفتم، معلم 
پابه‌پای ش��اگرد باید یاد بگیرد و دانش 
خ��ود را افزایش دهد. باید خ��ود را به 
تمام تجهیزات روز مجهز کند. هم نگاه 

مدیران به این درس باید عوض شود 
و هم معلم که تاریخ 200 صفحه‌ای را به 
50 سؤال خلاصه نکند، تا اولیای بچه‌ها 
هم نگویند که شما باید نمرۀ تاریخ را 20 
بدهید، چرا که فرزند من نمرۀ فیزیک را 

20 شده است. 
آق��ای رض��وی گفتن��د دانش‌آموز، 
معلم، تجهی��زات، طراح و عکاس، همه 
باید تغییر کنند. ما تجربۀ س��ال 1375 را 
داریم. در آن سال کتاب را عوض کردیم 
و ساختار جدیدی برای آن گذاشتیم. بعد 
برای دبیران دورۀ ضمن خدمت گذاشتیم 
ام��ا در پایان ب��ه موضوع تأس��ف‌باری 
رس��یدیم، و آن اینکه معلمانی تاریخ را 
تدریس می‌کردند که متخصص نبودند. 
باور کنید من تمام قسمت‌های فرادانشی 
را برای آن‌ها شرح می‌دادم. حتی در طول 
ش��بانه‌روز به خانۀ من زنگ می‌زدند و 
توضیح می‌خواس��تند اما نکتۀ تأسف‌بار 
ای��ن بود که همکار من حاضر نش��د به 
خاطر تغییر کتاب، خودش را تغییر دهد. 
بنابراین، وقتی این شاکله را می‌خواهیم 
عوض کنیم، فقط برای دانش‌آموز عوض 
نکنیم. باید رفت��ار معلم را هم تغییر داد. 
ب��رای این کار نبای��د در آموزش ضمن 
خدمت به آموزش محتوا اکتفا کرد بلکه 
باید معلم‌ها را با انواع روش‌ها هم آش��نا 

ساخت. 
رضوی: بحث به جایی رس��ید که 
باید می‌رسید. فرایند یک جریان منقطع 
نیست. در این فرایند مثلثی شکل می‌گیرد 
که یک ضلع آن معلم، دومی دانش‌آموز 
و دیگری کتاب درسی است. اگر کتاب 
درسی مدرن باشد ولی معلم مدرن نباشد، 
اتفاق وحشتناکی می‌افتد. من سال‌هاست 
که ضم��ن خدمت تدری��س می‌کنم و 
تجربیات��ی ب��ه دس��ت آورده‌ام. گاهی 
اوقات در تدریس از شیوه‌هایی استفاده 
می‌کردم که باعث می‌ش��د جذاب‌ترین، 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

9 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



کتاب‌های گذش��ته دیکتات��ور مآبانه 
بودن��د. در حال��ی که نگاه فعل��ی ما به 
تاریخ، نگاه ش��خصیت محور اس��ت و 
این خطرناک اس��ت؛ چ��ون هیچ‌وقت 
ما را به س��مت واقعیت نمی‌ب��رد. اگر از 
آن‌طرف هم فقط جریان‌شناسی را منهای 
شخصیت‌های بزرگ بررسی کنیم، باز به 
جایی نمی‌رسیم. کتاب‌ها باید تحولات 
اجتماعی را در جایگاه خودشان بررسی 
کنند مث�اًل ناپلئ��ون را در فضای جامعۀ 
بع��د از انق�الب کبیر فرانس��ه. یعنی در 
آنجا ردپای تفکرات ولتر هم پیدا باش��د 
و موضوع همراه با تحولات کش��ورهای 
همسایه بررسی ش��ود. در تاریخ باید از 
اس��تدلال استفاده کنیم و برسیم به جایی 
که نتیجۀ درست بگیریم. ما گاهی اوقات 
از مقدمات غلط نتایج نادرست می‌گیریم 
اما اگ��ر از هر چیزی در جایگاه خودش 

استفاده کنیم، به نتیجۀ درست می‌رسیم. 
حشمتی: با توجه به اینکه دانش‌آموزان در 
سن الگوبرداری هستند، از این شخصیت‌ها 
می‌توانیم به عنوان الگو برای دانش‌آموزان 
استفاده کنیم. باید شخصیت‌ها را از ابعاد 

گوناگون بررسی کنیم. 
رضوی: تاریخ یعنی روشن کردن حیات 
گذش��ته یا بازسازی گذشته که می‌تواند 
هم شامل زندگی و آداب و رسوم گذشته 
باش��د و هم زندگی عطار، موسیقی‌دان، 

شاعر و بقال آن عصر را در بر بگیرد. 
در مدرس��ه ن��ود درص��د تحقیق‌ه��ای 
بچه‌ها درب��ارۀ امیرکبیر بود. من مخلص 
امیرکبیر هس��تم ولی تاریخ قاجار ما که 
فقط امیرکبیر نیست. من می‌گفتم بچه‌ها 
دلاک‌ه��ا )س��لمانی‌ها( در دورۀ قاجار 
چگونه بودند؟ ماست‌فروشان و عطاران 
و نعل‌بندان چگونه بودند؟ این‌ها تاریخ 
هس��تند. ما فکر می‌کنیم که فقط مردان 
بزرگ و رهبران سیاسی اتفاقات تاریخی 
را به وجود آورده‌اند ولی این‌طور نیست. 

مطلوب‌ترین و مهم‌ترین درس برای 
فراگیران، درس تاریخ باش��د. وقتی وارد 
دبیرستان می‌ش��دم، بچه‌های ریاضی یا 
تجربی به من می‌گفتند که می‌شود یک‌بار 
من سر کلاس ش��ما بنشینم؟ متولی هر 
درس می‌توان��د به آن درس قداس��ت و 

ببخش��د  اعتبار 
و برعک��س هم 
می‌افتد.  اتف��اق 
کتاب  یعنی  این 
درس��ی، معلم و 
دانش‌آموز باید با 
هم حرکت کنند. 
فاضلی‌پور: 
البت��ه باید محتوا 
هم تا ح��دی با 

شیوۀ کار شما هماهنگی داشته باشد. 
رضوی: کمتری��ن اتفاقی که در این 
فرایند خوب می‌افتد، این است که شما 
وارد کلاس��ی ش��وید که دانش‌آموز بعد 
از آن از تاری��خ خوش��ش بیاید و لذت 
ببرد. درس زمانی خوش��ایند اس��ت که 

دانش‌آموز در آن مشارکت داشته باشد. 
حش��متی: در دوره ابتدای��ی، روش 
ابداع��ی جدید، پژوهش، جس��ت‌وجو 
و تحقیق مطرح اس��ت. ای��ن روش کار 
معلم‌های دبس��تان را سخت کرده است 
اما اگر ادامه داشته باشد و نمرۀ پژوهش 
در کارنامه ثبت ش��ود در واقع می‌ش��ود 

مس��یری را طی کرد ک��ه دانش‌آموز 
حال دیگر با س��اختار تحقیق و پژوهش 
بیگانه نباشد ولی برای دانش‌آموز فعلی 
اگر بخواهیم کاری کنیم، حداقل تا س��ه 
سال آینده با مشکل روبه‌رو هستیم. باید 
به تدریج در کتاب‌های درسی تاریخ فضا 
و ش��رایط برای این روش ایجاد شود و 

همکاران با آن آشنایی پیدا کنند. 
س��لیمی: برگزاری این جلسات مقدمۀ 
همی��ن بحث اس��ت. جمع‌بن��دی کلام 
این اس��ت که تحولی عم��ده باید ایجاد 
ش��ود؛ هم در ساختار و هم در محتوای 
کتاب‌های درسی. حجم کتاب‌های درسی 
باید کمتر شود و بیشتر به تفکر، خلاقیت 
و اندیش��ه و ذهنیت‌ه��ای دانش‌آموزان 
اجازۀ رش��د داده شود و پاسخ کلیشه‌ای 
به س��ؤالات داده نشود. لازمۀ این تحول 
هم منحصر به تغیی��ر در محتوای کتاب 
و نگرش مؤلفان نیس��ت. ای��ن قدم اول 
است. قدم‌های بعدی،‌ هم نیروی انسانی 
که ای��ن درس را آم��وزش می‌دهد، هم 
مخاطب )که ای��ن درس را می‌پذیرد( و 
ه��م خانواده‌ها را در بر می‌گیرد. فراتر از 
این، تجهیزات و امکاناتی لازم است که 
کار را پشتیبانی ‌کند تا این تحول به نحو 

احسن ایجاد شود. 
فاضلی‌پ��ور: ما به کم ش��دن حجم هم 
اش��اره کردیم که امیدواری��م این کار به 
گم ش��دن مطالب نینجامد و ضروریات 
حذف نشوند. باید نگرشی دقیق، وسیع 
و گسترده داش��ته باشیم تا چیزی را جا 
نیندازی��م. در حال حاضر همه به حجم 
زی��اد معترض‌اند اما اینکه چه مطالبی و 
چگونه کم شوند، خیلی مهم است. نگاه 
جهان امروز به آموزش چنان تغییر کرده 
است که چه بخواهیم و چه نخواهیم ما 
را در بر می‌گیرد. منتها این باعث نشود که 

مسیر را اشتباه برویم. 
رض��وی: در بح��ث محت��وا و روش، 

کتاب  پ��ور:  صم��دی 
تاریخ مع��اصر با 250 
صفح��ه مطل��ب، دو 
ساعت در هفته زمان 
دارد. ب��ا این وضعیت، 
دانش‌آموز  از  نمی‌توان 
انتظار تفک��ر چندانی 

داشت

ور
ی‌پ

مد
 ص

ید
سع

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 101391



تاریخ فقط این نیست؛ تاریخ هنر هم 
هست، معماری هم هست. 

سلیمی: در جمع‌بندی اخیر هم یکی از 
مباحث مطرح شده، پرهیز از سیاه‌نمایی 
شخصیت‌های تاریخی است. همین‌طور 
پرهیز از خط‌کش��ی کردن وقایع و بد و 
خوب ک��ردن آن‌ها و همچنین پرداختن 
ب��ه زندگ��ی اجتماع��ی در دوره‌ه��ای 
مختلف و مش��اغل گوناگون. جرقۀ این 
کار خوش��بختانه در پایۀ شش��م ابتدایی 
زده ش��ده و همۀ این مباحث به صورت 
تلفیقی در كتابی با عنوان علوم اجتماعی 
آمده است. در آنجا، هم جغرافی مطرح 
است و هم مطالب اجتماعی؛ نظیر آیین 
دوست‌یابی و ادامه دادن و حفظ دوستی. 
بخش��ی از تاریخ را ه��م در بر می‌گیرد. 
مباحث تاریخی هم که مطرح ش��ده‌اند، 
به بح��ث امروز نزدیک‌اند به تاریخ علم 
و ب��ه مباح��ث فرهنگ��ی و تمدنی نیز 
پرداخته ش��ده است. جا برای اندیشیدن 
و فعالی��ت و خلاقیت دانش‌آموز در این 
کتاب در نظر گرفته ش��ده است. کتاب 
به صورت گروهی نوش��ته ش��ده و در 
تدوین و تألیف محتوای آن هم از نظرات 
متخصصان تاریخ و هم از کس��انی که با 
علوم روان‌شناسی و تعلیم و تربیت آشنا 

هستند، استفاده شده است. 
فاضلی‌پور: پیوند دروس را با هم مدنظر 
داشته باشید. اگر این پیوند به وجود بیاید، 
مثل آمار و تاریخ، زنجیره‌ای آموزشی به 
وجود خواه��د آمد که حلقه‌های به هم 
تنیده‌اند و آموزش را آسان خواهند کرد. 
رضوی: الآن تاری��خ هم از لحاظ مبانی 
نظری فوق‌العاده پیش��رفت کرده است. 
در ح��ال حاضر، عل��وم پایه در خدمت 
تاریخ‌اند و تاریخ از جنبۀ یک رشتۀ نظری 
بودن بیرون آمده است. تاریخ توانایی این 
را دارد ک��ه دیگ��ر رش��ته‌ها را مدیریت 
بکند. مورخ از دس��تاوردهای دانش‌‌های 

گوناگون ب��رای اثبات نظریۀ خودش 
استفاده می‌کند. امروزه برای تألیف کتاب 
تاریخ، حتماً جامعه‌شناس، روان‌شناس یا 
متخصص هنر باید حضور داشته باشد. با 
بازی می‌شود بعضی موضوعات تاريخی 
را آم��وزش داد. اینجاس��ت که تیم‌های 
تخصص��ی چکی��ده کارش��ان مثمرثمر 

خواهد بود. 
سلیمی: در همین کتاب علوم اجتماعی 
پایۀ ششم ابتدایی رگه‌هایی از این تلفیق 
دیده می‌شود. مثلًا از دانش‌آموز خواسته 
می‌ش��ود که از دوس��تی که در خارج از 
کشور دارد، برای دیدار از اصفهان دعوت 
کند. او ضمن توصیف ش��هر اصفهان به 
صورت یک انشا، تصاویری از اصفهان 
ترسیم می‌کند و به این ترتیب، دوستش 
را برای دیدن اصفهان ترغیب می‌کند. این 
کار قدم مثبتی اس��ت، هرچند هنوز راه 
زیادی در پیش اس��ت. پس بحث تلفیقِ 
مورد توجه همکاران، در کتاب پایۀ ششم 

ابتدایی تحقق یافته است. 
حش��متی: رویکرده��ای دیگ��ری هم 
باید داش��ته باش��یم؛ از جمله مطالعات 
بین رش��ته‌ای. مثلًا چرا م��ا در جغرافی، 
جغرافی��ای سیاس��ی نداری��م؟ باید بین 
دروس ارتب��اط افقی ایج��اد کنیم. مثلًا 
وقتی جامعه‌شناس��ی نهاد را می‌خوانیم، 
باید نهاده��ای اجتماعی دورۀ صفویه را 

بررسی کنیم. 
س��لیمی: نظرت��ان درب��ارۀ اس��تفاده از 
سفرنامه‌ها و منابع تاریخی در کتاب‌های 
درسی چیس��ت؟ مثلًا گزیده‌ای از یک 
س��فرنامۀ دورۀ صفویه در کتاب بیاید و 
از دانش‌آموزان خواسته شود در مورد آن 

بحث و تبادل نظر کنند؟ 
فاضلی: در س��فرنامه‌های اروپاییان شما 
کاملًا متوجه می‌شوید که چقدر نگرش 
آن‌ها نسبت به جامعه فرق می‌کند. تفاوت 
فرهنگی آن‌قدر ملموس است که احتیاج 

نیست بگوییم ما از آن‌ها چندین سال 
عقب بوده‌ایم. کافی است ورود و خروج 

آن‌ها را به یک منطقه ببینیم. 
سلیمی: آیا می‌توان از طریق سفرنامه‌ها 
به مقایسۀ وضعیت اجتماعی فرهنگی هر 
دوره با زمان حال پرداخت؟ آیا این کار را 
می‌توان به عنوان نمونه‌ای از پیوند زمان 
گذش��ته با زمان حال، در کتاب درس��ی 
مط��رح کرد؟ به نظر م��ن، از این طریق 
می‌ت��وان پلی بین گذش��ته و حال ایجاد 
ک��رد. می‌خواهم نظر همکاران را در این 

باره جویا شوم. 
رضوی: اروپایی‌هایی که به ایران آمده‌اند، 
در سفرنامه‌هایش��ان توصیف دقیقی از 
ش��هرهای ایران از جمله اصفهان و نیز 
زندگی مردم به دست داده‌اند. همچنین 
اوضاع زندگی ایرانی��ان را با مردم اروپا 
مقایسه کرده‌اند. از این جنبه هم می‌توان 

از سفرنامه‌ها استفاده کرد. 
حشمتی: به نظر من به شکل دیگری هم 
می‌توان از متون تاریخی و سفرنامه‌ها و 
در کتاب‌های درسی استفاده کرد. به این 
صورت که بخشی از یک منبع تاریخی 
)البته بازنویسی شده و به صورت ساده( 
را در مورد موضوعی تاریخی نقل کنیم 
و در کنار آن بخش��ی از یک س��فرنامه 
یا ی��ک منبع تاریخی دیگ��ر را هم قرار 
دهیم. از دانش‌آموزان بخواهیم تفاوت‌ها 
و نکات مش��ترک متن‌ها را پیدا کنند. با 
این روش می‌توانیم به دانش‌آموزان تفهیم 
کنیم ک��ه درمورد یک موض��وع یا یک 
واقعۀ تاریخی، روایت‌ها و برداشت‌های 

متفاوتی وجود دارد. 
س��لیمی: در پای��ان، یک ب��ار دیگر از 
همکاران محترم به خاطر حضور در این 
میزگرد و ارائۀ نظرات کارشناسی دربارۀ 
بایسته‌های کتاب‌های درسی تاریخ تشکر 

می‌کنم.

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

11 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



اشاره
در تاریخ دولت هخامنشی، کمبوجیه پادشاهی است که وقایع مربوط به دوران سلطنت 
او به علت کمبود منابع و نیز ابهام موجود در آن‌ها، چندان واضح و روشن به‌نظر نمی‌‌آید. 
مهم‌ترین منابعی که دربارۀ او سخن رانده‌اند عبارت‌اند از: »کتیبۀ داریوش اول در بیستون« 
و »کتاب تواریخ« اثر هرودوت که هر هر دوی آن دو نواقص بی‌شماری در این‌باره دارند؛ 
کتیبۀ داریوش در بیستون، چیزی جز توجیه پادشاهی خود او نیست؛ او در کتیبه، با لحنی 
خش��ک و رسمی، اش��ارات کوتاهی به کمبوجیه و اقدامات او و نیز شورش‌های پس از 
مرگش می‌کند که این مطالب، بیشتر سوءظنّ یک محقق را برمی‌انگیزد تا حقایقی را دربارۀ 
او روشن کند. مطالب کتاب هرودوت نیز که مدت‌ها بعد از مگر کمبوجیه تألیف شده بیشتر 
به نقل از مصریان و یونانیان است؛ مصریانی که کینه و عداوت خویش نسبت به کمبوجیه را 
به خاطر تسلط بر سرزمین‌‌شان و پایان بخشیدن به سلسله‌های چندهزار سالۀ فراعنه هرگز 
از یاد نبرده بودند و می‌کوشیدند در روایات خویش، وی را پادشاهی نابهنجار، سخت‌دل و 
خون‌آشام جلوه دهند. مورخان دوره‌های بعد نیز که در مورد کمبوجیه به تحقیق و نگارش 
پرداخته‌اند، بیشتر- آگاهانه یا ناآگاهانه- تحت تأثیر روایات و قضاوت‌های کتاب هرودوت 
و کتیبۀ داریوش در بیستون قرار گرفته و همان روش آن‌ها را در داوری و تحلیل نسبت به 
اقدامات کمبوجیه در پیش گرفته‌اند اما تحقیقاتی که در دوره‌های اخیر، در مورد این پادشاه 

له
قا

م

رضا موسوی
دبیر تاریخ. مازندران، شهر چمستان

کـمبــوجیـه و چگونـگی فتـح مصر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 121391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر



بزرگ هخامنشی و اقدامات او صورت گرفته است، تا حد زیادی واقع‌بینانه و منطقی به‌نظر 
می‌آید. زیرا مورخان و محققان دوره‌های اخیر، علاوه‌بر نگرش انتقادی نسبت به نوشته‌های 
هرودوت و کتیبۀ داریوش، از کش��فیات جدید باستان‌شناسی نیز بهره جسته‌اند و در این 
زمینه، تا حد زیادی پرده از ابهامات موجود برداشته و کمبوجیه را از پس پردۀ تهمت‌های 
ناروای موّرخان باستان، پادشاهی مقتدر و موجّه جلوه داده‌اند. امید است که در آینده نیز این 
تحقیقات و نیز کاوش‌های جدید باستان‌شناسی ادامه یابد و به مدد علوم پیشرفته امروزی، 

حقایق تاریخی مربوط به این دوره به نحو مطلوبی به نمایش گذاشته شود. 
در این نوشتار مختصر، نگارنده کوشیده است از یک‌سو با مراجعه به منابع دوران باستان 
و از س��وی دیگر با استفاده از تحقیقات دانش��مندان و موّرخان دوران جدید، رویدادهای 
مربوط به دوران سلطنت این پادشاه هخامنشی به‌ویژه زمانی را که وی به‌عنوان فاتح بزرگ 

مصر در آن سرزمین سپری کرده است، تا پایان سلطنت او بررسی کند.

کلیدواژہ ‌ها: کمبوجیه، بردیا، داریوش، شاهنشاهی هخامنشی، هرودوت، کتیبۀ بیستون، مصر

زندگی کمبوجیه از تولد تا پادشاهی
کمبوجیه، پس��ر بزرگ »کوروش کبیر« )بنیان‌گذار سلس��لۀ هخامنشیان( است. تاریخ 
دقیق تولد او در هیچ یک از منابع تاریخ مربوط به سلسلۀ هخامنشیان نیامده اما از قرائن 
تاریخی این‌گونه برمی‌آید که از قبل از به پادشاهی رسیدن کوروش به دنیا آمده است. مادر 
او کاس��اندان )کاساندانه(، دختر فَرنسَ پسِ بود که از بزرگان خاندان هخامنشی به‌شمار 
می‌رفت. کورش از کاساندان پسر دیگری به نام »بردیا« )به یونانی سمردیس( نیز داشت. 

از کمبوجی��ه در منابع عصر باس��تان به 
صورت‌های گوناگونی اس��م برده شده 
است. نام او در کتیبۀ بیستون »کمبوجیه« 
در نسخۀ بابلی »کبوزیه«، در اسناد مصری 
»کنبَوت« و »کَمبات«، وی در نوشته‌های 
اسلامی »قُمبسُُ��وس« یا »قُمباسوس« و 
در استعمال اروپایی »کامبیز« آمده است. 
وی در فتوح��ات پدر ش��رکت داش��ته 
اس��ت؛ به‌ط��وری که بع��د از فتح بابل، 
کوروش او را به جانش��ینی خویش در 
این کشور ثروتمند برگزیده و در فرمان 
معروف��ش، که به ص��ورت لوحه‌ای در 
نتیجۀ کاوش‌های باستان‌شناسی در عصر 
حاضر به‌دس��ت آمده، بر این امر تأکید 
کرده اس��ت. او را در آن زمان، »پادش��اه 
باب��ل« می‌خوانده‌اند که در اس��ناد بابلی 
این عنوان قید شده است. بر این اساس، 
»تردیدی نیس��ت که کمبوجیه در زمان 
حیات پدر با وی در کار ملک ش��ریک 
بود و نیز تردیدی نیس��ت که در آخرین 

ون
ست

ۀ بی
کتیب

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

13 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



سفر جنگی کوروش، کمبوجیه به نیابت از 
وی بر اریکۀ پادشاهی تکیه داده بود )هوار، 
۱۳۷۵: ۵۱( و برادر کوچک‌تر او بردیا نیز 
در زمان حیات پ��در، فرمانروایی ولایات 
شرقی کشور را عهده‌دار بود. بدین ترتیب، 
می‌ت��وان گفت که در زمان حیات کورش 
کبی��ر، هر ی��ک از دو پس��رش در بخش 
جداگانه‌ای از کش��ور و تحت فرماندهی 
عالیۀ او فرمان می‌راند و این روند تا سال 
۵۲۹ ق.م )سال مرگ کوروش( ادامه داشته 

است.

پادشاهی کمبوجیه
بعد از مرگ ک��وروش، کمبوجیه بر 
تخت پادشاهی هخامنشیان تکیه زد. گویا 
در زمان بر تخت نشستن او شورش‌‌هایی 
در نواحی تحت حکومتش به‌وقوع پیوست 
که او سه تا چهار سال از دوران پادشاهی 
خود را صرف سرکوبی آن‌ها کرد. درمورد 
چگونگی این شورش‌ها و نحوۀ سرکوبی 
آن‌ه��ا، منابع مربوط به ‌آن دوره، هیچ‌گونه 
اطلاعی به دست نمی‌دهند ولی برخی از 
مورّخان، عامل این شورش‌ها را، که بیشتر 
در ایالات ش��رقی و تازه فتح‌شده به‌دست 
کوروش ص��ورت گرفت، بردی��ا )برادر 
کمبوجی��ه( می‌دانند )گیرش��من، ۲۵۳۵: 
۱۴۵( همچنی��ن، از آنجا ک��ه داریوش در 
کتیبۀ بیستون نیز کشته شدن بردیا به دست 
کمبوجیه را قب��ل از حرکت کمبوجیه به 
سوی مصر ذکر کرده، تا حدی این فرضیه 

درست به نظر می‌آید )شارپ، ۱۳۴۵: کتیبۀ 
بیس��تون، س��تون۱، بند۱( بدین ترتیب، تا 
س��ال ۵۲۶ ق.م کمبوجیه به ظاهر سرگرم 
سرکوبی ش��ورش‌ها در ایالات بود و بعد 
از اینکه توانست اغتشاش‌ها و طغیان‌ها را 
کاملًا برطرف کند، در پی جهان‌گش��ایی و 
پیروی از سیاس��ت‌های پ��درش در فتح و 
تصرف س��رزمین‌های ت��ازه برآمد. در این 
زمان، س��رزمین‌های متمّدن و کشورهای 
شاهنش��اهی  همس��ایگی  در  قدرتمن��د 
هخامنش��ی عبارت بودند از: لیدیه )سارد( 

بابل و مصر.
س��رزمین لیدیه و پایتخت طلایی آن 
سارد را کوروش فتح کرد و پس از آن، کشور 
پرقدرت و ثروتمند بابل نیز تحت قیادت 
پارس��یان به رهبری کوروش قرار گرفت. 
با فتح س��رزمین لیدیه در آسیای صغیر، از 
یک طرف، سرزمین مصر و از طرف دیگر 
یونان با کش��ور تازه تأس��یس هخامنشی 
هم‌مرز و همس��ایه شدند. در نواحی شرق 
کشور و نیز در شمال امپراتوری هخامنشی، 
اقوام وحش��ی و بی‌تمدنی قرار داشتند که 
هدف ش��اهان هخامنشی از حمله به آن‌ها 
تنها جلوگیری از یورش‌های غارتگرانۀ آنان 
به نواحی مس��کون و آباد کشور بود. طی 
یکی از همین حملات بنیان‌گذار سلس��لۀ 
هخامنشی، جان خویش را از دست داد. در 
این زمان، تنها کشوری که می‌توانست مورد 
توجه کورش، این جهان‌گشای قدرتمند و 
تازه به قدرت رس��یده، قرار گیرد سرزمین 
آباد، متمدن و پرثروت فراعنه در کنار رود 

نیل بود.
دلای��ل حمل��ۀ کمبوجیه ب��ه مصر و 

چگونگی فتح این سرزمین
همان‌گون��ه که ذکر ش��د، پس از فتح 
لیدیه، س��رزمین مصر همسایۀ قدرتمند و 
پرآوازۀ امپراتوری هخامنش��یان بود. آوازۀ 
این س��رزمین ثروتمند ب��ا تمدن چندهزار 
ساله‌اش هر جهان‌گش��ای ماجراجویی را 

به خویش فرا می‌خواند. از س��وی دیگر، 
اگر بخواهیم براس��اس منابع عصر باستان، 
حملۀ کمبوجیه به مصر را ریشه‌یابی کنیم، 
باید به دوران فرمانروایی کوروش کبیر نیز 
نظری بیفکنیم؛ یعنی زمانی که »کرزوس11« 
)پادش��اه لیدیه( خود را در معرض تهاجم 
کوروش دید و دست اتحاد به سوی مصر 
و بابل دراز کرد و از جانب هر دو کش��ور، 
جواب مساعد دریافت کرد. بنابراین، پس از 
فروپاشی حکومت لیدیه و تسخیر پایتخت 
ثروتمن��د آن س��ازد، لازم بود ه��ر یک از 
متحدان یاد شده، به خاطر این جسارت و 
اتحاد با دشمنان کوروش، پاسخ لازم را از 
جانب او دریافت کنند. بابل، جزای اتحاد با 
کرزوس را از دستان کوروش دریافت کرد 
و آن، از دست رفتن استقلال و حاکمیتش 
برای همیشه بود ولی کورش قبل از اینکه 
مجال لازم را برای مجازات متحد مصری 
کرزوس بیابد، کش��ته شد و این بار، نوبت 
پسر و جانش��ین کورورش بود تا پاسخی 
درخ��ور، به گس��تاخی »آمازیس« )فرعون 
مص��ر( دهد و به قلمرو پادش��اهی‌اش در 

حوزۀ رود نیل حمله ببرد.
اما »هردوت« ک��ه کتاب او تقریباً تنها 
منبع مورد مراجعۀ مورخان دوره‌های بعد 
در مورد مس��ائل اوایل دورۀ هخامنش��ی 
اس��ت، دربارۀ حملۀ کمبوجی��ه به مصر، 
دلایل چندی را متذکر شده است؛ از جمله 
اینکه، چون کمبوجیه نیاز به چشم‌پزشک 
پیدا کرد، به سبب شهرت پزشکان مصری، 
از آمازیس خواس��ت که یکی از ماهرترین 
چشم‌پزشکان مصر را روانۀ دربار هخامنشی 
کند و آمازیس نیز در اجابت این درخواست، 
چشم‌پزشکی را روانۀ دربار کمبوجیه کرد 
ام��ا این فرد، چ��ون از زن و فرزند و خانه 
و کاش��انه‌اش دور افتاده بود و علت آن را 
نیز کسی جز آمازیس نمی‌دانست، درصدد 
انتقام برآمد. پس کمبوجیه را ترغیب کرد 
تا از فرعون مصر، دخترش را خواستگاری 

داریوش در کتیبه بیستون، با 
لحنی خشک و رسمی، اشارات 
کوتاهی به کمبوجیه و اقدامات 
او و نیز شورش‌های پس از مرگش 
می‌کند که این مطالب، بیشتر 
سوءظنّ یک محقق را برمی‌انگیزد 
تا حقایقی را دربارۀ او روشن کند

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 141391



کند؛ زیرا می‌دانست که پیامد امتناع آمازیس 
از درخواس��ت کمبوجیه، تیرگی روابط دو 
کش��ور خواهد بود. کمبوجیه نیز به خاطر 
این درخواست قاصدی را روانۀ مصر کرد. 
فرعون مصر )آمازیس( از یک سو در خود 
توان ردَ درخواس��ت کمبوجیه را نمی‌دید 
و از س��وی دیگر هم راضی نمی‌ش��د که 
دخترش یکی از زنان بی شمار حرم‌سرای 
کمبوجیه باشد؛ زیرا می‌دانست که کمبوجیه 
قص��د ازدواج با دختر او را ندارد. بنابراین، 
خواست با زیرکی خاص خود این مسئله 
را ح��ل کند. او در پاس��خ به درخواس��ت 
پادشاه هخامنشی، دختر فرعون قبلی مصر 
را، که خود تاج و تخت او را غصب کرده 
بود، روان��ۀ دربار کمبوجیه کرد. این دختر 
که پ��درش »آپری‌یس12«، فرع��ون قبل از 
آمازیس بود و به‌دس��ت او کشته شده بود، 
»نی‌ته‌تیس13« نام داشت. او بعد از مدتی که 
در دربار کمبوجیه بسر برد، ماجرا را برای 
کمبوجیه فاش ساخت و کمبوجیه به خاطر 
ای��ن اهانت درصدد برآمد ک��ه از آمازیس 

انتقام بگیرد )هرودوت، ۱۳۶۸: ۱۹۱(.
ه��رودوت  ک��ه  دیگ��ری  روای��ت 
درخص��وص عل��ت حمل��ۀ کمبوجیه به 
مصر ذکر ک��رده آن قدر بی‌اعتبار می‌نماید 
ک��ه این م��وّرخ در اثر خود، به نادرس��تی 
آن اش��اره کرده اس��ت. او آورده است که 
مصریان بر این باورند که کمبوجیه نبود که 
با »نی‌ته‌تیس« دختر »آپی‌یس« ازدواج کرد 
بلکه کوروش با دختر فرعون مصر ازدواج 
کرد و کمبوجیه نیز حاصل ازدواج کوروش 
و دختر فرعون مصر است. هرودوت در ردِّ 
این ادّعا دلیلی می‌آورد و آن این اس��ت که 
که »خود مصریان بهتر می‌دانند که پارسیان، 
فرزندی را که مادرش از تبار شاهی نباشد 
بر تخت نمی‌نشانند )همان: ۱۹۲( هرودوت 
در ادامۀ این روای��ت، باز ماجرای دیگری 
را ذک��ر می‌کند که به ماجرای فوق مربوط 
اس��ت و آن اینک��ه روزی یک��ی از بانوان 

پارس��ی به درون حرم کوروش رفت و به 
س��تایش جوانان رش��یدی پرداخت که در 
کنار »کاس��اندان« )ملکه کوروش( ایستاده 
بودند ولی کاساندان در جواب این ستایش 
ابراز کرد که با داشتن این فرزندان رشید و 
برومند، باز هم توجه کوروش معطوف به 
زنی اس��ت که از مص��ر آورده‌اند. در اینجا 
کمبوجیه ک��ه در کنار مادرش ایس��تاده و 
از عل��ت ناراحتی او آگاه ب��ود، اظهار کرد 
که اگر من به پادش��اهی برس��م، به خاطر 
مادرم س��رزمین مصر را ویران خواهم کرد 

)پیشین(.
البته هرودوت قبل از ذکر این روایت، 
نس��بت به صحّت و س��قم آن تردید روا 
داشته و بر بی‌اعتباری آن تأکید کرده است 
اما آنچه از این روایت برمی‌آید، این است 
که شاید مصریان که بار حقارت شکست از 
کمبوجیه را بر خود گران می‌دیدند، درصدد 
توجیه آن برآمده و خواسته‌اند کمبوجیه را 
ف��ردی جلوه دهند که ب��ه جنگ با فرعون 
غاصب )آمازی��س( برخاس��ته و درصدد 
انتقام از او به خاطر کش��ته شدن پدربزرگِ 
م��ادری‌اش، آپری‌ی��س، برآم��ده و خود 
به‌عنوان فرعون قانونی بر تخت حکومت 

نشسته است.
در هنگام حملۀ کمبوجیه به مصر نیز 
عواملی چند در پی��روزی او دخیل بودند، 
از جمله در آغاز حملۀ او یکی از مزدوران 
جنگی یونانی به نام »فانِ��س« که از اهالی 
»هالیکارناس��وس« بود، از لشکر آمازیس 
به دربار کمبوجیه گریخت و تمام اس��رار 
دفاع��ی آمازیس را ب��رای کمبوجیه فاش 
کرد و او را رهنمون ساخت که چگونگی 
به وجهی مطلوب س��پاه خ��ود را از میان 
صحرای عربستان عبور دهد. وی پیشنهاد 
کرد که پادش��اه س��فیری ن��زد فرمانروای 
عربستان گسیل دارد و برای لشکریان خود 
درخواست عبور بی‌مزاحمت کند )همان: 
۱۹۳( بدین ترتیب، در عبور لشگر فراوان 

کمبوجی��ه از بیابان‌های ب��ی‌آب و علف 
مصر، با درایت و راهنمایی همین مزدور 
یونان��ی بود ک��ه اعراب، آب م��ورد نیاز 
لشکریان او را با شتران خود فراهم کردند 
و در نتیجه یکی از موانع بزرگ طبیعی و 
حیاتی از س��ر راه لشکر عظیم کمبوجیه 
مرتفع شد. از سوی دیگر، »پلی کراتس«، 
جباّر »س��اموس«، که آمازیس به وعدۀ او 
در مورد ارائ��ۀ کمک متکی بود، ترجیح 
داد برای تأمین وضع خویش به کمبوجیه 
ملحق شود )زرین‌کوب، ۱۳۷۱: ۱۳۴(. در 
نتیجه، آمازیس از دریافت کمک نظامی 
از طرف او، به‌خص��وص از جانب دریا، 
مأیوس ام��ا آنچه در نهای��ت روند آغاز 
جنگ را به س��ود کمبوجی��ه کاملًا تغییر 
داد، درگذشت فرعون آمازیس و بر تخت 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

15 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



نشستن پسر او »پسامتیک سوم« بود؛ زیرا 
این فرع��ون فردی بی‌تجربه و بی‌کفایت 
بود و کمبوجیه به‌راحتی می‌توانس��ت بر 

او فائق آید.
باوجود این عوامل و تهیۀ تدارکات 
لازم، کمبوجی��ه با لش��کری عظیم از راه 
خش��کی به س��وی مصر حرکت کرد و 
»پسامتیک سوم« )پسر آمازیس( در دشت 
»پلوزیوم«، مقابل دهانۀ شرقی نیل، جبهه 
بیاراس��ته بود و ورود کمبوجیه را انتظار 
می‌کش��ید )ه��رودوت، ۱۳۶۸: ۱۹۴( و 
»ایرانی��ان از کویر عب��ور کردند و مقابل 
لش��کر مصری جبهه س��اختند« )همان: 

۱۹۵( ابتدا یونانیان مزدور در ارتش مصر، 
به خاطر خشمی که از کار »فانس« )مزدور 
یونانی پناهنده ش��ده به کمبوجیه( به آنان 
دست داده بود، فرزندان او را در فاصلۀ میان 
دو لش��کر س��ر بریدند و خون آن‌ها را در 
تشتی ریختند و با شراب آمیخته و نوشیدند 
)همان: ۱۹۵( پس از این اقدام، جنگ بین دو 
لشگر آغاز شد. براساس روایت هرودوت، 
اگرچه تلفات دو س��پاه در ابتدا بسیار زیاد 
بود، در نهایت مصریان شکس��ت خوردند 
و به طرف »ممفیس19« عقب‌نشینی کردند و 
به درون شهر پناه بردند. کمبوجیه آن‌ها را 
به تسلیم و صلح دعوت کرد و برای ابلاغ 
این دعوت، یک جارچی پارس��ی را از راه 
رودخانه در کش��تی »میلطی« جلو فرستاد. 
اهالی ش��هر وقتی دیدند که کشتی راست 
تا قلب ش��هر به سوی ایشان پیش می‌آید، 
یورش بردند، کشتی را در هم شکستند و 
سرنش��ینان آن را تکه‌پاره کرده و قطعاتی 
از بدن کش��ته‌گان را به درون ش��هر بردند. 
کمبوجیه ممفی��س را در حصار گرفت و 
شهر به‌زودی تسلیم شد و پسامتیک سوم به 
اسارت کمبوجیه درآمد )همان: ۱۹۶(. بعد 
از فتح مصر، س��کنۀ لیبی )کشور هم‌جوار 
مصر(، از ش��نیدن سرگذشت مصریان به 
وحشت افتادند و بدون هیچ‌گونه مقاومتی 
تسلیم شدند و تعهد کردند که باج بدهند و 
هدایایی تقدیم کنند. ترس مشابهی، اهالی 
»کورینه« و »برقه« را ناگزیر س��اخت که از 
آنان پیروی کنند )همان(. اما سرزمین‌های 
دیگری که این‌گونه عم��ل نکردند، مورد 

تهاجم لشکر کمبوجیه قرار گرفتند.

اقدامات کمبوجیه در فتح سرزمین‌های 
همجوار مصر

چنان‌که ذکر ش��د، بع��د از فتح مصر، 
سرزمین‌های هم‌جوار آن همچون لیبی، برقه 
و کورینه، چون احس��اس کردند به‌زودی 
مورد هجوم لشکریان پارسی قرار خواهند 

گرفت، داوطلبانه و با ارسال هدایایی به نزد 
کمبوجیه نسبت به او اظهار انقیاد کرده و از 
این حملات قریب‌الوقوع جلوگیری کردند 
اما سرزمین‌های دیگری نیز وجود داشتند 
که فتح مصر به‌دس��ت کمبوجیه را نادیده 
گرفتند و اعتنایی به او نکردند و کمبوجیه 
هم درصدد فتح آن‌ها برآمد. این سرزمین‌ها 

یا مناطق عبارت بودند از:
۱. کارتاژ )قرطاجنه( که ساکنان آن در 
اصل مردمی از فینیقیه بودند و در آنجا یک 
مستعمره‌نشین تش��کیل داده‌ بودند و مردم 

فینیقیه آن‌ها را از خودشان می‌دانستند؛
۲. واح��ه آمون ک��ه طایف��ه‌ای به نام 

»آمونی‌ها« در آنجا زندگی می‌کردند؛
۳. سرزمین حبشه )اتیوپی(

کمبوجیه ابتدا در صدد فتح س��رزمین 
کارت��اژ برآم��د و بدین منظور خواس��ت 
ناوگانی از فینقی‌ها ک��ه  مهم‌ترین نیروی 
دریایی او را تشکیل می‌دادند، به آن ناحیه 
اع��زام کند، ول��ی »فینیقی‌ها به مناس��بت 
خویشاوندی که با مردم قرطاجنه داشتند، 
از رفت��ن امتناع کردند و جنگ و س��تیز با 
منسوبان خویش را گناه پنداشتند. لذا بر اثر 
خودداری فینیقی‌ها و ناتوانی بقیۀ جهازات 
ش��اهی در انجام چن��ان کار رزمی، کارتاژ 
از قی��ادت پ��ارس رهایی یاف��ت« )همان: 
۱۹۹(. کمبوجیه نیز نمی‌توانس��ت به دلیل 
این نافرمانی، اقدام شدیدی علیه فینیقی‌ها 
انجام دهد؛ زیرا نیروی دریایی او تنها زمانی 
به قدرت قابل قبولی دس��ت یافته بود که 
ناوگان فینیقی به آن ملحق ش��ده بود. پس 
از ای��ن اقدام ناموف��ق، کمبوجیه به جانب 
س��رزمین »تبِّ« در جنوب سرزمین مصر 
حرک��ت کرد؛ زیرا قصد داش��ت از طریق 
آن ناحیه به سرزمین حبشه )اتیوپی( حمله 
ببرد. البته او د ر پشت‌س��ر خویش و برای 
جلوگیری از شورش مصریان، سه پادگان 
مهم از پارس��یان در س��ه ناحی��ه از مصر 
باقی گذاش��ت که عبارت بودند از: پادگان 

کمبوجیه بعد از فتح مصر، با 
مردم آن سرزمین همان رفتاری 
را در پیش گرفت که پدرش 
)کوروش کبیر( با ملل مغلوب 
داشت. به خدایان مصر احترام 
ل  می‌گذاشت و »یکی از عُّام
عالی‌رتبۀ مصری را مأمور ادارۀ 
مملکت کرده بود

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 161391



»دَفنه«، پادگان »ممفیس« و پادگان »الِفاتین« 
)مشکور، ۱۳۶۹: ۱۸۴(. او ابتدا از سرزمین 
تب، پنجاه‌هزار نفر از لش��کریان خود را به 
سوی واحه آمون روانه کرد. این لشکر در 
بیابان دچار طوفان و ش��ن‌های روان ش��د 
و به قول هرودوت »کس��ی از این لش��کر 
پنجاه‌هزار نفری زنده برنگشت )هرودوت، 
۱۳۶۸: ۲۰۲(. اما در حمله به حبشه که خود 
کمبوجیه فرماندهی لشکر را برعهده داشت، 
بدین گونه عمل ش��د که او مردمی از شهر 
»الفانتی��ن« را انتخاب کرد؛ چون آن‌ها زبان 
مردم حبش��ه را می‌دانستند و بنا بر روایت 
هرودوت »ایختیوفاگی« خوانده می‌شدند و 
کمبوجیه آنان را برای جاسوسی و آگاهی 
از اوض��اع و احوال آن س��رزمین به‌ آنجا 
روانه کرد. این جاسوسان برای پنهان‌کاری، 
هدایایی برای پادشاه حبشه بردند. باوجود 
این کار، پادشاه حبشه به  مأموریت اصلی 
این گروه، که جاسوس��ی ب��ود، پی برد و 
هدایایی را که آن‌ها از جانب کمبوجیه برده 
بودند، به تمس��خر گرفت. چون س��فیران 
کمبوجیه مراجعت کردند و رفتار و گفتار 
پادش��اه حبشه را گزارش کردند، کمبوجیه 
به‌خاطر غرور خوی��ش، بلافاصله و بدون 
تهیۀ ت��دارکات کافی برای تنبیه وی، روانۀ 
آن سرزمین ش��د. اما »هنوز یک پنجم راه 
طی نش��ده بود که خوراکی‌ها تمام شد و 
س��ربازان ناچار از گوشت حیوانات باربر 
تغذی��ه کردند که آن‌ها نیز س��رانجام تمام 
ش��د. اگر کمبوجیه با ملاحظۀ آن وضع و 
حال عقب‌نشینی می‌کرد و به پایگاه اصلی 
خود باز می‌گش��ت، با وجود اش��تباهات 
قبلی، ب��از کاری عاقلانه بود اما او بی‌اعتنا 
به اتفاقات، به پیش��روی ادامه داد. سربازان 
در راه از علف و گیاه س��دَ جوع می‌کردند 
اما این کار تا زمانی ادامه داشت که به کویر 
نرس��یده بودند؛ از آن پس، بعضی از ایشان 
ناگزیر به آدم‌خوری افتادند و از هر ده نفر 
یکی قربانی آن ماجرا شد. این جریان، کاسۀ 

شکیبایی کمبوجیه را لبریز کرد و به مجرّد 
اینکه از جریان نهایی کار آگاه شد، در حالی 
که مقدار لشکریانش بسیار کاهش یافته بود، 
دستور مراجعت صادر کرد و بدین ترتیب، 
ماجرای لشکرکشی به اتیوپی پایان یافت« 

)همان: ۲۰۲(.
این ماجرایی است که هرودوت دربارۀ 
لشکرکش��ی کمبوجیه به حبشه ذکر کرده 
و طبق نظر ای��ن مورخ، به علت قحطی و 
کمبود آذوقه، لشکرکشی کمبوجیه به حبشه 
با ناکامی مواجه ش��ده اس��ت اما برخی از 
مورخ��ان و محققان جدید، در این روایت 
ه��رودوت تردید کرده‌ان��د و گفته‌های او 
را تحت تأثی��ر و تحری��ک منابع مصری 
می‌دانن��د )گیرش��من، ۱۳۵۵: ۱۴۹(. آن‌ها 
اظهار می‌دارند که »براساس قرائن موجود، 
کمبوجیه در س��فر  جنگی خود به س��وی 
دیار حبشه، تا قلمرو »ناپاته« )نبَطَ( رفت و 
از آنجا ناچار ش��د با عجله راه بازگشت را 
در پیش بگیرد« )زرین‌کوب، ۱۳۷۱: ۱۳۷( 
اما علت این بازگش��ت او در حین شدت 
عملیات جنگی، ب��ه احتمال زیاد، اخباری 
بود که از ایران به او رسیده بود )گیرشمن، 
۱۳۵۵: ۱۴۹(. او در این بازگش��ت به‌دلیل 
شدت عجله، شاید مجبور ش��د که از راه 
میان‌بری در صحرا عبور کند و شاید همین 
مسئله باعث شد که سپاهیان او دچار کمبود 
آذوقه شوند. در هر حال، »دلایلی در دست 
اس��ت که می‌رساند پارسیان به نبط رسیده 
بودند؛ زیرا پ��س از این عهد، دیگر ذکری 
از این حکوم��ت در منابع تاریخی به میان 
نمی‌آید. در این منطقه، شهری به نام زوجۀ 
کمبوجیه »مروئه« بنا نهاده ش��ده و این امر 
ثابت می‌کند که س��فر جنگی مورد بحث، 
چنان‌که منابع آن را معرفی می‌کنند نکبت 
ب��ار نبوده اس��ت )هم��ان: ۱۴۹( و با آنکه 
»ناستازنن«، )پادش��اه سرزمین حبشه(، در 
لوح��ه‌ای به زبان اتیوپیایی از او باقی مانده 
ادع��ا می‌کند که »کمِب��ازُودنِ« را در جنگ 

مغلوب کرده اس��ت، باز به نظر می‌آید 
که ش��اه پارس به خاطر اخبار ناگواری 
که مقارن این ایام از ایران به او رس��یده 
بود، با عجله عازم مصر شد )زرین‌کوب، 
۱۳۷۱: ۱۳۷( و شاید به هنگام مراجعت، 
صدمات��ی به لش��کر او وارد ش��ده که 
ناستازنن آن‌ها را به حساب خود گذاشته 

است.

بررسی و تحلیل اقدامات کمبوجیه 
در مصر

چنان‌که از منابع تاریخی، به‌ویژه آن‌ 
دسته از منابعی که در نتیجۀ کاوش‌های 
باستان‌شناسی س��ده‌های اخیر در مصر 
به‌دست آمده‌اند برمی‌آید، کمبوجیه بعد 
از فتح مصر، با مردم آن س��رزمین همان 
رفت��اری را در پیش گرف��ت که پدرش 
)کوروش کبیر( با ملل مغلوب داش��ت. 
او در مص��ر خ��ود را جانش��ین فراعنه 
می‌دانس��ت. ب��ه خدایان مص��ر احترام 
می‌گذاش��ت و »یکی از عُمّال عالی‌رتبۀ 
مص��ری را مأم��ور ادارۀ مملکت کرده 
بود و بفرمود تا اصلاحاتی به نفع ملت 
انجام دهند« )گیرشمن، ۱۳۵۵: ۱۹۷(. او 
حتی فرعون مغلوب مصر )پسامتیک( را 

جیه
مبو

ک

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

17 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



مشمول عفو خویش قرار داد و »پسامتیک 
از آن پ��س در دربار کمبوجیه با عزت و 
احترام می‌زیس��ت« )ه��رودوت، ۱۳۶۸: 
۱۹۸( و زمان��ی فرمان کش��تن او صادر 
شد که »وی را در هنگامی که مصریان را 
ترغیب به شورش می‌کرد دستگیر و چون 
گناهش ثابت شد مجبورش کردند خون 
گاو نر بنوش��د و زود ج��ان داد« )همان: 

.)۱۹۸
و  انس��انی  رفتاره��ای  م��ورد  در 
بزرگ‌منشانۀ کمبوجیه، اسناد متعددی از 
کشفیات باستان‌شناسی در مصر به‌دست 
آمده است که حکایت می‌کند مصریان او 
را به‌عنوان فرعون خویش در آن سرزمین 
به رسمیت می‌شناختند. تدبیری که آن‌ها 
مشروعیت بخشیدن به حکومت او اتخاذ 
کرده بودند، »پراکندن این ش��ایعه بود که 
مادر وی »ش��اهزاده خان��م نی‌ته‌تیس«، 
دختر فرعونِ مخلوع »آپری‌یس« و همسر 
کوروش اس��ت )بوی��س، ۱۳۷۵: ۱۱۲(. 
همچنین، کاهنان مصری به او لقب پسر 
رَع )خ��دای آفتاب مصریان( دادند و این 

لقبی است که آنان در مواردی حتی از دادن 
آن به فراعنۀ خویش دریغ می‌ورزیدند.

در موزۀ واتیکان ش��هر رُم، از شخصی 
به نام اوُدجا- هُور- رسِ��نت- که پس��ر 
رئیس معابد و رئیس شهر مقدّس »سائیس« 
ب��ود و بعدها در زم��ان آمازیس، خزانه‌دار 
پادشاهی و دارای مقام‌هایی همچون رئیس 
مح��رّران دیوان‌خان��ه و نی��ز رئیس قصر 
سلطنتی و رئیس سفاین پادشاهی در عهد 
فرعون پسامتیک سوّم بود، سنگ نوشته‌ای 
به‌دس��ت آمده است که حکایت از آن دارد 
که کمبوجیه او را، که فردی آگاه به مسائل 
دینی و سیاسی و اجتماعی مصر بود، مأمور 
انج��ام اصلاحاتی به نفع مردم کرد )همان: 
۱۱۱(. از سوی دیگر، از برخورد کمبوجیه 
و تحمل و بردب��اری او با عفو اهالی بندر 
صور )فینیقی‌ها( که نخواس��ته بودند علیه 
ب��رادران کارت��اژی خود اق��دام کنند و به 
خدمت گرفته شوند، مشخص می‌شود که 
او فردی متعادل و دارای س��عۀ صدر بوده 
و اقداماتی را که بعدها در مورد خش��ونت 
و تندمزاجی به او نسبت داده‌اند، نادرست 

است )توئینبی، ۱۳۷۳: ۱۵۵(.
اما هرودوت و نویسندگان پس از او که 
بیشتر تحت تأثیر روایات او قرار گرفته‌اند، 
چهره‌ای دیگرگونه از کمبوجیه و اقداماتش 
در مصر ترسیم کرده‌اند. ماجرا از اینجا آغاز 
می‌ش��ود که هرودوت می‌گوی��د: »پس از 
ورود کمبوجیه به ممفیس )پس از شکست 
در حبش��ه یا ناکامی از فتح این سرزمین(، 
بن��ا بر روای��ت همین م��ورخ، »اپَیس« )به 
زبان یونانی اپافوس( بر مصریان ظاهر شد 
و به این مناس��بت آنان لباس‌های فاخر بر 
تن کرده و جشن و سرور به راه انداختند. 
کمبوجیه که شادمانی ایشان را مشاهده کرد، 
تردیدی نکرد که مصریان شکس��ت‌های 
اخیرش را جشن گرفته‌اند و سپس بزرگان 
شهر ممفیس را احضار کرد و از آنان علت 
این اعمال را خواستار شد. چون کلانتران 
شهر و س��پس روحانیون علت اصلی این 
اقدام��ات را توضیح دادند و آن را ناش��ی 
از پیدای��ش آپیس دانس��تند، او باور نکرد 
و کلانتران را به قتل رس��اند و دس��تور داد 
روحانیون را شلاق بزنند و دستور احضار 
گاو آپیس را داد و چون آن را به حضورش 
آوردند، با کارد ضربتی به رانش زد که براثر 
آن جان س��پرد« )هرودوت، ۱۳۶۸: ۲۰۳- 
۲۰۲(. همچنین، اتهام دیگری که هرودوت 
نسبت به کمبوجیه روا می‌دارد، فرمان قتل 
برادرش »بردیا« است که در مورد این ماجرا 
در بخش دیگر همین پژوهش و به‌صورت 

جداگانه بحث خواهد شد.
اما ه��رودوت اقدام دیگر کمبوجیه در 
مصر را که به نکوهش آن پرداخته اس��ت، 
کش��تن خواهرش می‌داند که همس��ر وی 
نی��ز بود و با او به مصر آم��ده بود.  گرچه 
ه��رودوت نامی از این بانو نبرده اما برخی 
از منابع، نام او را »رئوخشَ��ه« )روش��نک= 
رکس��انا( و بعضی »مروئه« ذک��ر کرده‌اند. 
ای��ن مورّخ در مورد اینک��ه چرا کمبوجیه 
خواهرش را به قتل رس��انده، دو روایت- 

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 18



یک��ی از منب��ع یونانی و دیگ��ری از منبع 
مصری- ذکر ک��رده و در این رابطه آورده 
است که »یونانی‌ها می‌گویند کمبوجیه توله 
سگی را با ش��یربچه‌‌ای به جنگ انداخت. 
چون توله‌س��گ مغلوب ش��د، توله‌سگ 
دیگ��ری به کمک او آمد و ش��یربچه را از 
پای درآوردند و خواهر کمبوجیه که ناظر 
ماجرا بود، اشک از چشمانش سرازیر شد. 
چون کمبوجیه علت را جویا شد، خواهر 
ابراز داش��ت که برادرم بردیا هنگام به قتل 
رس��یدن کسی را نداش��ت که به او کمک 
کند و کمبوجیه که نمی‌خواس��ت راز قتل 
برادر فاش ش��ود، از این موضوع ناراحت 
شد و لگدی به پهلوی خواهر )همسرش( 
زد که او چون حامله بود، فرزند سقط شد 
و خودش هم به قتل رس��ید )همان: ۲۰۴(. 
روایت دیگری هم که هرودوت در این‌باره 
از زب��ان مصریان نقل می‌کند، همین نتیجه 
را دارد و تفاوت در جزئیات داستان است. 
او می‌گوی��د: »مصری��ان می‌گویند برادر و 
خواهر بر سر سفرۀ طعام نشسته بودند که 
بان��و بوته‌ای کاهو به‌دس��ت گرفت و پس 
از کندن برگ‌های آن از کمبوجیه پرس��ید 
کاهو با برگ خوشایندتر است یا بی‌برگ؟ 
و کمبوجیه اظهار داش��ت با برگ را بیشتر 
دوست دارد. در اینجا بانو اظهار داشت که 
وی با خاندان ک��وروش همانند این کاهو 
رفتار کرده اس��ت و کمبوجی��ه پس از آن 
لگدی به بانو زد که باعث س��قط جنین و 

مرگ او شد« )همان: ۲۰۴(.
از اقدامات دیگر کمبوجیه که هرودوت 
در این زم��ان ذکر می‌کند، کش��تن فرزند 
»پراکزاس��په« )پرکساس��پ(، از اشراف و 
بزرگان پارسیِ حاضر در لشکر کمبوجیه، 
اس��ت. هرودوت می‌گوید: کمبوجیه برای 
اثب��ات این امر ک��ه در حالت مس��تی نیز 
همچون حالت هوشیاری قادر به تیراندازی 
است، قلب فرزند پراکزاسپه را مورد هدف 
قرار داد و او را قتل رس��اند )همان: ۲۰۶(. 

همچنی��ن، زنده به گور ک��ردن دوازده نفر 
از پارس��یان والانس��ب و نیز قصد کشتن 
کرزوس، پادشاه اس��یر لیدیه، که در دربار 
کوروش می‌زیس��ت و بع��د از مرگ او به 
هم��راه کمبوجیه به مصر آمده ب��ود، را از 
جملۀ این اقدام��ات می‌داند )همان: ۲۰۷(. 
در ادام��ۀ این اتهامات، ه��رودوت، خرابی 

معابد مصریان را نیز به او نسبت می‌دهد.
اکنون بعد از ذک��ر روایات هرودوت 
درب��ارۀ اقدامات کمبوجی��ه در مصر، باید 
گفت که آرای بس��یاری از دانش��مندان و 
صاحب‌نظ��ران تاریخ در ای��ن زمینه کاملًا 
متفاوت و مخالف ب��ا نظریات این مورخ 
موجود اس��ت. »او مس��تد«، تمام مطالب 
اثر ه��رودوت را در این زمینه گزافه‌گویی 
می‌داند و می‌گوید: »قصه‌های وحشی‌گری 
کمبوجیه، عقی��دۀ همزمان‌ه��ای او نبوده 
است، بلکه این مطالب را در زمان داریوش 
او   .)۱۲۰  :۱۳۴۰ )اومس��تد،  نوش��ته‌اند« 
همچنین، بعض��ی از  مطال��ب هرودوت 
در م��ورد تخریب معابد مصریان توس��ط 
کمبوجیه را س��اخته و پرداخت��ۀ یهودیانِ 
»الفانتی��ن« می‌داند )هم��ان: ۱۲۳(. در این 
رابطه می‌توان گفت  که »قضاوت هرودوت 
در مورد کمبوجیه، به‌طور کلی، شاید بیشتر 
معّرفِ ط��رز تلقی مصری��ان عصر مورّخ 
باش��د تا احوال واقع��ی و طرز تلقی مردم 
عصر کمبوجیه از فاتح پارسی )زرین‌کوب، 
۱۳۷۱: ۱۳۶(. بدی��ن ترتیب، بس��یاری از 
مورّخ��ان عصر حاض��ر در رد نظریه‌ها و 
روایت‌ه��ای هرودوت دلای��ل قابل قبولی 
ارائ��ه کرده‌اند که به چند نمونه از آن‌ها در 

همین بخش اشاره می‌شود.
نخس��ت، در م��ورد ضرب��ت زدن و 
کش��تن گاو »آپیس« به‌دس��ت کمبوجیه، 
یکی از مورخان اظهار می‌دارد که با مطالعۀ 
نوشته‌های ستون »سرافیوم« می‌توانیم ادعا 
کنیم که کمبوجیه نمی‌توانس��ته است گاو 
آپیس را مج��روح کند، زیرا مدارکی که از  

کاوش‌های باستان‌شناسی به‌دست آمده، 
نشان می‌دهد که گاو مقدس مصریان در 
سال شش��م سلطنت کمبوجیه )یعنی در 
سال ۵۲۴ه.ق( مرده و گاو بعدی در سال 
چهارم س��لطنت داریوش یکم پیدا شده 
است و نیز روی »سِتل«هایی که در مصر 
کشف شده، نقش کمبوجیه در حالی‌که 
در براب��ر گاو مق��دس زان��و زده اس��ت 
دیده می‌ش��ود )گیرش��من، ۱۳۵۵: ۱۵۰( 
همچنین، در سال ۱۸۵۷ م در نزدیکی هرم 
»خئوپس« تابوتی از سنگ کشف شد که 
به همان گاو آپیس مورد ادعای هرودوت 
مربوط است. روی این تابوت نوشته شده 
است: »هوروس« )خدای آسمان و فرزند 
ایزیس و اوزیریس( و »سام‌توی«، پادشاه 
مصر علیا و س��فلی، »مسِ��تی‌رو« فرزند 
»رَع« )لقب خدای آفتاب(، کمبوجیه، که 
عمرش تا ابد جاودان باد، به یاد‌بود پدرش 
آپیس- اوزیریس تابوت سنگی از سنگ 
گرانیت س��اخت... و کمبوجیه، آن کس 
که به همه زندگی بخشید، به همه امنیت 
بخشید. برای همه نیک‌بختی و برای همه 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

19 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



تندرستی آورد. برای همه شادمانی آورد، 
به پیکر پادشاه مصر علیا و سفلی درآمد و 

خود را نمود )سامی، ۱۳۴۱: ۲۱۳(.
در مورد کشته شدن خواهر )همسر( 
کمبوجیه به‌دس��ت او نیز نمی‌توان کاملًا 
ادعای هرودوت را باور داشت؛ زیرا این 
م��ورّخ، از همان آغاز ذکر روایات، دچار 
دوگانه‌گوی��ی اس��ت. یعنی ه��م از قول 
یونانیان و هم از زبان مصریان روایت خود 
را بیان می‌دارد و روایات مذکور نیز ادعای 
کسان دیگر است نه مشاهدات خود او و 
همان‌گونه که شاپور شهبازی در ضمیمۀ 
ترجمۀ تاریخ ه��رودوت از قول »جرج 
راولینس��ن« نقل کرده اس��ت، به احتمال 
قوی، س��قط جنین باع��ث خون‌ریزی و 
مرگ رئوخشه ش��ده است.۱ و این عمل 
می‌توانس��ت در حالت ع��ادی نیز روی 
دهد. در مورد کش��تن فرزند »پراکزاسپه« 
نیز ش��هبازی اظه��ار م��ی‌دارد: »در زمان 
داری��وش اول، فرزن��د پراکزاس��په به‌نام 
»اسپه کانه« از بزرگ‌ترین درباریان شوش 
ش��د و تصویر او روی آرامگاه داریوش 

بزرگ، در نقش رستم فارس به یادگار مانده 
است؛ بنابراین این روایت نیز افسانه است۲. 
حت��ی در صورت صحّت اصل این ماجرا، 
یعنی کشته شدن پس��ر پراکزاسپه به‌دست 
کمبوجیه نیز می‌توان موضوع را به‌گونه‌ای 
دیگر تعبیر و تفس��یر کرد و در این راستا، 
همان‌طور که ه��رودوت ماجرای قتل این 
ف��رد را در کنار ماجرای زنده به گور کردن 
دوازده نفر پارس��یان والانسب ذکر می‌کند 
)ه��رودوت، ۱۳۶۸: ۲۰۷(، ش��اید بت��وان 
این‌گونه نتیجه گرفت که این افراد به‌دنبال 
همان ماجرایی دستگیر شده‌اند که بر اثر آن 
بردیا به قتل رس��ید. یعنی قتل این افراد و 
شاید پس��ر پراکزاسپه »به‌خاطر مداخله در 
ش��ورش‌هایی بوده که در ایران روی داده 
ب��ود« )زرین‌ک��وب، ۱۳۷۱: ۱۳۹( و در آن 
زمان ماجرا به س��مع کمبوجیه رسیده و او 

به مجازات آن‌ها اقدام کرده بود.
ام��ا در مورد تخری��ب معابد مصریان 
به‌دست کمبوجیه نیز اسناد چندان معتبری 
در دست نیست. شاید علت اختراع چنین 
افس��انه‌هایی این بود که »کمبوجیه بعد از 
فتح مصر کوش��یده بود تا در راه برقراری 
نظ��م و امنیت، مق��داری از نفوذ بی‌حد و 
حصر کاهنان مصری را که در زمان دودمان 
س��انیس، به‌گونه‌ای عنان گسیخته افزایش 
یافته بود، محدود کند )بویس، ۱۳۷۵: ۱۲۴(. 
یا اینکه به خاطر جنگ و تسلط خارجیان، 
دیگر چندان هدایایی به معابد نمی‌رسید و 
همۀ این‌ها می‌توانست منشأ افسانه‌ای باشد 
که در آن پارسیان فاتحانی سخت‌دل معرفی 
می‌ش��وند )گیرش��من، ۱۳۵۵: ۱۵۰(. نیز 
»شاید در ابتدای فتح مصر، بعضی از معابد 
توسط سربازان غارت شدند و این غارت و 
کاهش امتیاز کاهنان، باعث ناراحتی کاهنان 
ش��د و آنان کوشش‌های ش��اه را در مورد 
اصلاح امور کافی ندانستند و بدین طریق 
تصوی��ر کمبوجیۀ بیم��ار و تندخود رواج 

یافت )ویسهوفر، ۱۳۷۷: ۱۸(.

در مورد اصلاحات کمبوجیه در معابد 
مصریان، کتیبه‌ای از »ادجا- هور- رسِنت«، 
که سرگذش��ت او پیش‌تر در همین مقاله 
آمد، موجود است که در آن آمده است: او 
از بیگانگی که در پرستش‌گاه »نیت« )مادر 
»رَع« خدای مصریان( نش��یمن کرده بودند 
به شاه گله کرد و شاه فرمان داد که آن‌ها را 

بیرون برانند )سامی، ۱۳۴۱: ۲۱۴(.
از سوی دیگر، هرودوت خود می‌گوید 
»کمبوجیه بعد از فتح مصر و بعد از اینکه 
از سفر حبشه مراجعت کرد، تغییر اخلاق 
داد و هرچن��د پیش از آن هم حالتی عادی 
نداشت ولی مصریان اعتقاد راسخ داشتند 
که تغییر حالت او ناش��ی از گناه کش��تن 
گاو آپیس بوده اس��ت« )هرودوت، ۱۳۶۸: 
۲۰۴(. در ج��ای دیگر، همین مورخ، علت 
کاره��ای نابهنجار کمبوجی��ه را بعضی از 
بیماری‌های��ی می‌داند که عمر آدمی را تباه 
می‌س��ازند )هم��ان: ۲۰۵(. او در این باره 
می‌گوید: »شاید علت این بود که کمبوجیه 
از دورۀ کودک��ی ب��ه ناخوش��ی صرع، که 
بعضی مقدس می‌شمردند، دچار بوده است 
و در ای��ن صورت بعید نیس��ت که رنج و 
ناراحت��ی، او را علیل کرده باش��د« )همان: 
۲۰۵( و ش��اید این اتهامات )نس��بت دادن 
بیماری به کمبوجی��ه(، به این دلیل بود که 
کارها و اقدامات نادرستی را که به او نسبت 
می‌دهند، درست‌تر به‌نظر آید؛ زیرا »آشکار 
است که اگر کمبوجیه شاهی عصبانی‌مزاج، 
س��تمکار و بلهوس معرّفی می‌شد، تهمت 
برادرکش��ی پنهان��ی )و س��ایر اقدام��ات 
نابهنجار( بیشتر به او می‌چسبید« )بویس، 
۱۳۷۵: ۱۲۵(. لذا مشاهده می‌شود که همۀ 
این داس��تان‌ها به صورت بخشی از مبارزۀ 
پیگیر و گسترده برای بدنام کردن کمبوجیه 
در تاریخ درآمده است. مبارزه‌ای که چنان 
مؤثر واقع شد که تاریخ او را به‌عنوان شاهی 
دچ��ار چنون ادواری و خون‌آش��ام نابخرد 

می‌شناسد )همان: ۱۱۴- ۱۱۳(.

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 201391



نتیجه
باتوجه ب��ه اس��ناد و مناب��ع تاریخی 
باقی‌مان��ده از دوران هخامنش��یان، به‌ویژه 
منابع مربوط به دوران س��لطنت کمبوجیه، 
می‌توان این‌گونه نتیجه گرفت که کمبوجیه، 
دومین پادشاه بزرگ از سلسلۀ هخامنشی، 
در مقایس��ه با پادشاهان بعدی این سلسله، 
به اس��تثنای داریوش، فردی مدّبر، لایق و 
باکفایت بوده اس��ت. وی بلافاصله پس از 
مرگ پدرش، کوروش کبی��ر )۵۲۹ ق.م(، 
بر تخت س��لطنت هخامنش��یان جلوس 
ک��رد و اوضاع کش��ور را که ب��ر اثر مرگ 
بنیان‌گذار سلسلۀ هخامنشی در شورش و 
اغتشاش به‌س��ر می‌برد، در مدت کوتاهی 
سامان بخشید. سپس با موفقیت، سیاست‌ 
جهان‌گشایی کوروش را ادامه داد و در این 
راستا سرزمین بزرگ و پرآوازۀ مصر را فتح 

کرد.
برخ��ی  در  او  روای��ات،  براس��اس 
از لشکرکش��ی‌هایش از مب��دأ مص��ر ب��ه 
س��رزمین‌هایی همچ��ون کارت��اژ، واحۀ 
آمون و حبش��ه ناکام ماند اما در نتیجۀ این 
لشکرکشی‌ها، س��رزمین‌هایی مانند سیرن، 
برُقه و لیبی قیادت و سلطۀ او را پذیرفتند. 
اگر روایات و منابع تاریخی مربوط به این 
پادشاه بزرگ هخامنشی، که اکثر آن‌ها پس 
از م��رگ او و از ق��ول دش��منان یا کاهنان 
ناراضی مصری در مورد اعمال و افکارش 
در مصر و نسبت به مردم، کاهنان، معابد و 
حتی نزدیکانش در آن س��رزمین نقل شده 
است، نقادانه و از سر احتیاط نگریسته شود 
و در ای��ن زمینه عوامل دیگری چون مرگ 
زودهنگام و احتم��ال بیماری صرع او، که 
بنا بر روایت هرودوت از کودکی دچار آن 
بوده است، در نظر آورده شود و نیز به این 
واقعیت توجه شود که کمبوجیه بلافاصله 
پس از مرگ کوروش کبیر بر تخت سلطنت 
جلوس کرده و اقدامات کوروش و خاطرۀ 
بزرگ‌منشی‌های او هنوز از ذهن مردم بیرون 

نرفته و او را تحت‌الشعاع خود قرار داده بود 
و او در ج��وار کوروش کبیرِ قبل از خود و 
داریوش کبیرِ بعد از خود، تا حدی کوچک 
جلوه می‌کرد و نیز اگر دربارۀ او و اقداماتش 
با دیدۀ انصاف قضاوت شود، می‌توان گفت 
او در مقایس��ه با پادشاهان بعد از داریوش 
اول، از هر جهت فردی مدّبر و بزرگ‌منش 
جلوه می‌کند. در مورد برادرکش��ی او )در 
صورت صحت این ادع��ا( نیز باید گفت 
که این عمل در‌میان پادشاهان بعدی سلسلۀ 
هخامنش��ی امری عادی بوده اس��ت؛ تنها 
در این میان، اف��کار و رفتار کوروش کبیر 
و بزرگ‌منشی‌‌های او و سیاست‌ آمیخته با 
تساهل وی نسبت به اقوام و ملل آن عصر، 
در دید مورّخان و محققان امروز، به‌نحوی 
ش��گفت‌انگیز و انسانی جلوه می‌کند؛ زیرا 
این ن��وع عملک��رد در پادش��اهان بعدی 
سلسلۀ هخامنشی و حتی دیگر سلسله‌ها و 
خاندان‌های حکومتگر ایرانی کمتر مشاهده 

می‌شود.

پی‌نوشت
۱. ر.ک. هرودوت، ۱۳۶۸، توضیحات دکتر شاپور ع. 
شمارۀ  توضیح  هرودوت.  تاریخ  ترجمۀ  بر  شهبازی 

۱۷. ص ۵۳۱
۲. همان، توضیح شمارۀ ۱۸، ص۵۲۱

منابع
۱. اومستد، ا.ت. تاریخ شاهنشاهی هخامنشی. محمد 

مقدم. انتشارات ابن سینا. تهران. ۱۳۴۰. 
۲. بویس، مری. تاریخ یکش زرتشت )هخامنشیان( 
تهران.  توس.  انتشارات  صنعتی‌زاده.  همایون  )ج۲(. 

.۱۳۷۵
۳. پیرنیا، حسن. ایران باستان )ج۱(. انتشارات دنیای 

کتاب. چاپ پنجم. تهران. ۱۳۷۰.
۴. توئینبی، آرنولد. جنگ و تمدن )چکیده‌ای از پژوهش 
رضایی.  خسرو  فوله(.  آلبرت  انتخاب  به  تاریخ  در 

انتشارات علمی و فرهنگی. چاپ اول. تهران. ۱۳۷۳.
۵. خدادادیان، اردشیر. داریوش چه کسی بود و چگونه 
به قدرت رسید؟ پژوهشنامۀ دانشکدۀ ادبیات و علوم 
انسانی دانشگاه شهید بهشتی. شمارۀ ۱۸. تهران. زمستان 

.۱۳۷۴
۶. زرین‌کوب، عبدالحسین. تاریخ مردم ایران )قبل از 

اسلام(. انتشارات امیرکبیر. چاپ سوم. تهران.  ۱۳۷۱.
۷. سامی، علی. تمدن هخامنشی. انتشارات دانشکدۀ 

ادبیات شیراز. ۱۳۴۱.
شاهنشاهان  فرمان‌های  نارمن.  رلف  شارپ،   .۸

هخامنشی. شیراز.  ۱۳۴۶.
۹. گیرشمن، رمان. ایران از آغاز تا اسلام. محمدمعین. 

انتشارات بنگاه ترجمه و نشر کتاب. تهران. ۱۳۵۵.
۱۰. مشکور، محمدجواد. ایران در عهد باستان )درتاریخ 
اقوام و پادشاهان پیش از اسلام( انتشارات اشراقی. چاپ 

ششم. تهران. ۱۳۶۹.
۱۱. هرودوت، تواریخ. ع. وحید مازندرانی. انتشارات 

دنیای کتاب. چاپ دوم. تهران. ۱۳۶۸.
۱۲. هوار، کلمان. ایران و تمدن ایرانی. حسن انوشه. 

انتشارات امیرکبیر. چاپ دوم. تهران ۱۳۷۵.
۱۳. ویسهوفر، یوزف. ایران باستان )از ۵۵۰ تا ۶۵۰ پیش 
از میلاد(. مرتضی ثاقب‌فر. انتشارات ققنوس، چاپ اول. 

تهران. ۱۳۷۷. 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

21 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



1. چون درس تاریخ از میراث گذش��تگان سخن می‌گوید، همه نسبت به آن احساس 
تعلق دارند. به عبارتی، تاریخ در ش��کل‌گیری فرهنگ مشترک جامعه نقش اساسی 

دارد؛ پس علاقه به تاریخ را در دانش‌آموزانمان تقویت کنیم.
2. برای شروع و خاتمۀ تدریس لازم است طرحی مناسب در نظر بگیریم.

3. شایس��ته اس��ت ترکیبی از علم، ادب، متانت و احترام به شاگرد در شخصیت معلم 
تاریخ جمع باشد.

4. تأثیر حسن بر‌خورد و خوش اخلاقی دبیران تاریخ در افزایش میزان علاقۀ دانش‌آموزان 
به این درس قابل توجه است.

5. هنر بیان در درس تاریخ اهمیت بسیار دارد. بیان زیبا و دل‌نشین و کلام شیرین، هم 
به خوبی بر دل می‌نش��یند، هم کلاس را جذاب می‌کند و هم فهم مطلب را آس��ان 

می‌سازد.
6. رسالت درس تاریخ را باور داشته باشیم که تاریخ معلم انسان‌هاست.

7. برای درس تاریخ هدفی مش��خص کنی��م و آن هدف، اعتلای مبانی اخلاق حمیدۀ 
انسانی در دانش‌آموزان باشد. تاریخ را به گونه‌ای تدریس کنیم که زمینه‌ساز تربیت 

شهروند آگاه و متعهد شود.
8. باید این امکان برای معلمان تاریخ فراهم شود که از خلاقیت‌ها، استعدادها و علایق 
خود در تدریس مباحث تاریخی استفاده کنند. این امر آنان را به تدریس موفق یاری 

می‌کند و موجب تلاش مضاعفشان در تفهیم مطالب به دانش‌‌آموزان می‌شود.
9. به جایگاه تاریخ در قرآن توجه کنیم.

10. آشنایی معلم با رویکردهای جدید در آموزش و مهارت او در استفاده از روش‌های 
مناسب تدریس می‌تواند برخی کاستی‌ها را در حیطه‌های دیگر پوشش دهد. به‌طور 
قطع، نوآوری و پویایی مداوم در روش‌های تدریس، سهم بزرگی در موفقیت نظام 

آموزشی دارد.
11. باید به تأثیر رسانه‌های دیداری در آموزش تاریخ )استفاده از عکس، نقاشی، چارت 

و پوستر و استفاده از رایانه در کلاس( توجه شود.
12. بازدی��د از موزه در آموزش تاریخ ض��رورت دارد. در واقع، دانش‌آموزان مطالب و 
درس‌ها را با اس��تفاده از شیوۀ آموزش دیداری و عینی، بهتر فرا می‌گیرند. بنابراین، 
شایس��ته است معلم تاریخ از آموزش سمعی و بصری بیشتر بهره بگیرد و آموزش 

در دنیای کنونی و در شرایطی که تحولات جهانی در همۀ زمینه‌ها )سیاست، اقتصاد 
و فرهنگ( پرشتاب است، تأکید بر هویت ملی و توجه به تاریخ، اهمیت ویژه‌ای دارد و 
معلمان تاریخ در این‌باره مسئولیت بسیار سنگینی به عهده دارند. لذا شایسته است بیشتر 
از گذشته نقش و وظایف خود را یادآوری کنیم و در ارائۀ تدریس مناسب آن‌ها را به کار 
ببریم. مجموعۀ حاضر، نکات مهم نظرات کارشناسان تاریخ و سخنان سردبیر مجلۀ رشد 

آموزش تاریخ است که در شماره‌های گوناگون مجلۀ مذکور آمده‌اند.

ش
موز

آ

سی نکته برای تدریس موفق معلم تاریخ
سکینه سلیقه‌دار
دبیر تاریخ. شهر تهران

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 221391



بعضی مفاهیم را ب��ا بازدید از اماکن 
تاریخی توأم کند.

13. باید ب��ا دانش‌های جنب��ی دگیر از 
قبیل جامعه‌شناس��ی، باستان‌شناسی، 
سیاس��ت، اقتصاد و علم ش��ناخت 
وجه تسمیۀ نام‌های جغرافیایی )توپو 

نومی( آشنایی نسبی داشته باشد.
14. باید ب��ه روخوانی، صحیح خواندن 
و درست ادا کردن کلمات و مفاهیم 

تاریخی توجه کند.
15. اگ��ر معل��م تاری��خ از امکان��ات و 
دس��تاوردهای علم جغرافی��ا در کار 
خود بهره بگیرد، موفق‌تر خواهد بود. 
بهره‌گی��ری از جغرافیا در آموزش و 
پژوهش تاریخ به درک بهتر گذش��ته 

کمک می‌کند.
16. لازم است معلم تاریخ به میزان قابل 
توجهی ش��عر، حکای��ت، مثل، نکتۀ 
جالب و اخب��ار دور و نزدیک را در 
حافظه داشته باشد و با درک شرایط 
کلاس، به‌طور متناسب سخن بگوید.

17. بای��د از رمان‌های تاریخی اس��تفاده 
کند؛ این کار باعث ش��یرینی کلاس، 
دانش‌آم��وزان و علاقه‌مندی  جذب 

بیشتر آن‌ها می‌شود.
18. برای ارتقای فرهنگ و جامعه‌پذیری 
دانش‌آموزان می‌توانیم از درس تاریخ 
کمک اساس��ی بگیریم. این همه در 
صورتی ممکن است که کلاس درس 
تاریخ محل فهمیدن و اندیشیدن باشد 
و آثار آن در رفتار دانش‌آموزان متبلور 

شود.
19. در کلاس تاری��خ، هرگ��ز نباید به 
پرس��ش‌های دانش‌آم��وزان به‌ط��ور 
مکانیکی پاسخ داد. در مجموع، تاریخ 
مقوله‌ای دیالکتیکی اس��ت و باید از 
تدریس آن به روش مکانیکی پرهیز 

شود.
20. معل��م در تدری��س تاری��خ، باید به 
آموزش مفهوم زمان و مکان و مفهوم 

28. تاریخ در بردارندۀ شرح مجاهدات 
انس��ان‌های پر ت�الش و فک��ور، و 
س��تمگری‌ها، کوت��اه اندیش��ی‌ها و 
نابخردی‌هایی اس��ت ک��ه از بعضی 
انس��ان‌ها در طول تاریخ دیده ش��ده 
اس��ت. از ای��ن منظر، معل��م تاریخ 
می‌توان��د در تعال��ی اخلاق عمومی 
و گس��ترش بینش مردم به قلمروی 
وس��یع‌تر و س��طحی بالات��ر، کمک 

شایانی کند.
29. به منظور عبرت گرفتن از تاریخ به 
عنوان اس��اس بینش فلسفی تاریخ، 
معلم تاریخ لازم است سیر پیروزمندانۀ 
حق‌پرستان و حقیقت‌طلبان در تاریخ 

را مد نظر قرار دهد.
30. تاریخ گذش��تۀ خویش را نمی‌توان 
نفی کرد اما بدون شک می‌توان آن را 
نقد کرد. در تاریخ نکات مثبت و منفی 
و زشت و زیبا بسیارند که می‌توانند 
دس��ت‌مایۀ نقد باش��ند. از س��ویی، 
انسان‌ها دوس��تدار حقیقت، زیبایی، 
عدالت و انسانیت‌اند و با نقد و انتقاد 
پرده از بس��یاری واقعیت‌های پنهان 
برمی‌دارن��د. به این ترتیب، نقد حتی 
در خشک‌ترین شیوه‌اش نیز متضمن 
نفی نیس��ت. از تحری��ف و تخریب 
تاریخ خویش بپرهیزیم و با تأکید بر 
نقاط مثبت، ضمن گرامیداشت تاریخ 
گذش��ته، به نسل کنونی بیاموزیم که 

چگونه تاریخ‌ساز باشد.

منابع
1. خیراندیش، عبدالرسول. رشد آموزش تاریخ.

تاریخ،  آموزش  رشد  مریم.  خیابانی،  سالاری   .2
شمارۀ 40. پاییز 1389.

3. کیوان، مهدی. رشد آموزش تاریخ، شمارۀ 24. 
پاییز 1385.

 .8 تاریخ، شمارۀ  آموزش  کیوان، مهدی. رشد   .4
زمستان 1380.

5. برادران شکوهی، سیروس. رشد آموزش تاریخ، 
شمارۀ 13. سال پنجم. 1382.

شمارۀ  تاریخ،  آموزش  رشد  محمدباقر.  آرام،   .6
3. پاییز 1379.

تغیی��ر و توالی )به‌معنی پ��ی در پی 
آمدن( توجه لازم را داشته باشد.

21. بای��د دانش‌ و توانای��ی کافی برای 
مقایس��ۀ مس��ائل و وقایع هم‌زمان و 

مشابه را داشته باشد.
22. برای کیفیت بخش��یدن به تدریس، 
بای��د به منابع اصل��ی مراجعه کند و 
در برخی جلسات، متن اصلی را در 

کلاس ارائه دهد.
23. باید به این نکته توجه داش��ته باشد 
که در تدریس دوره‌ه��ای گوناگون 
تاریخی، فضاسازی و نحوۀ بیان نباید 
یکسان باش��د. برای مثال، زبان مورد 
استفاده و فضاسازی مربوط به حملۀ 
مغولان به ایران، با جنگ‌های ایران و 

عثمانی متفاوت است.
24. از تبلیغ شخصیت‌پرس��تی، قهرمان 
تراش��ی و داوری نهایی و شتاب‌زده 

باید احتراز کند.
25. او بای��د مواظب باش��د ک��ه با بیان 
مطالب احساس��ی و عاطفی، که کم‌ 
هم نیس��تند، تخم س��تیز و نفرت و 
خش��ونت را در ذه��ن دانش‌آموزان 

نکارد.
26. بای��د جس��ت‌وجوگر و ب��ه دنبال 
تفاوت‌ها و تغییرات حقیقی باشد و 
در واقع فکر و نگاه تاریخی داش��ته 

باشد. 
27. او ب��ا ذخیره‌ای غنی و گس��ترده از 
معلومات و مواریث بشری سر و کار 
دارد. تاریخ او را با عرصه‌ای وسیع از 
تجربه‌های انسان آشنا می‌سازد. بدین 
لحاظ تدریس توأم با موفقیت درس 
تاریخ، با مطالعۀ مداوم، کسب دانش 
و تعمی��ق هر چه بیش��تر آموخته‌ها 
ملازم��ت دارد. در کن��ار تلاش‌هایی 
که برای دانش افزایی معلمان تاریخ 
ص��ورت می‌گی��رد، خود آن��ان باید 
تلاشی شایسته در این عرصه داشته 

باشند.

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

23 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



مقدمه
در زمان خلفای راش��دین، حکومت، 
مذهبی ب��ود و جنبۀ سیاس��ی و دنیوی آن 
کمت��ر محس��وس ب��ود. در صورتی‌که در 
زمان اموی��ان، خصوصاً در عه��د معاویه، 
این حکومت به سلطنت سیاسی- موروثی 
تبدیل ش��د. امویان یک حکومت متعصب 
عربی تش��کیل دادند و غیرع��رب‌ را از هر 
جهت پست و زبون ساختند. در نتیجه، اهل 
ذمه و تازه مسلمانان یا مسلمانان غیرعرب، 
از عمال حکومت معاویه و س��ایر خلفای 
بعد از او ستم‌های فراوانی کشیدند )زیدان، 

.)226 :1379
معاویه علاوه‌ بر تغییرات سیاس��ی، به 
دگرگونی‌ها و اصلاحات مالی نیز دس��ت 
زد و برای افزایش ثروت ش��خصی خود و 
خان��دان اموی تلاش‌هایی کرد. در اینجا به 

برخی اقدامات مالی او اشاره می‌کنیم.
معاوی��ه ولای��ت خ��راج را از منصب 
ولای��ت عامه جدا کرد؛ در حالی‌که پیش از 
آن کارگزار سیاسی و عامل مالی هر دو یک 
نف��ر بودند. وی یکی از موال��ی خود به نام 
عبدالله ب��ن دراج را والی خراج عراق کرد 
)ابی یعقوب، 1374: 218( و به او نوش��ت: 
»از ام��وال عراق آنچه ب��دان کمک جویم، 
به س��وی من حمل کن« ابن‌دراج در پاسخ 
به معاویه خاطرنش��ان کرد: برابر اظهارات 
دهقانان، کس��ری و خاندان او خالصه‌هایی 
داش��ته‌اند که درآمد آن‌ها را برای خودشان 
جم��ع‌آوری می‌کرده‌اند و حک��م خراج بر 
آن دو بار نمی‌شود. معاویه به او نوشت که 

ضمن سرشماری خالصه‌ها برای آن‌ها سد 
بس��ازد. ابن‌دراج دهقانان را فراهم ساخت 
و خالصه‌ه��ای ساس��انی را از دفتر حلوان 
اس��تخراج کرد و س��دها برای آن بست و 
آن را خالصۀ معاوی��ه نمود. این خالصه‌ها 
را اعراب صوافی می‌نامیدند. درآمد معاویه 
از مح��ل این خالصه‌ها ب��ا صوافی از کوفه 
و س��واد به پنجاه میلیون درهم می‌رس��ید 
)پیشین(. عایدی وی از صوافی عراق سالانه 
صد میلیون درهم بود. وی ابن آثال نصرانی 

را عامل خراج حمص کرد )همان: 233(.

کلیدواژہ‌ه��ا: معاویه، بنی‌امیه، منابع 
مالی، حکومت.

اینک به تش��ریح هر یک از منابع مالی 
معاویه می‌پردازیم. البته نکتۀ قابل ذکر این 
اس��ت که قلمرو حکومت اسلام در دور‌ۀ 
خلاف��ت معاویه به نهایت وس��عت خود 
رسید که ش��امل پنج ولایت بزرگ به این 

شرح بود:
1. ولایت مش��تمل بر حجاز و یمن و 
مناطق مرکزی عربس��تان، 2. ولایت مصر 
علیا و سفلی؛ 3. ولایت عراق )عراق عجم 
و عراق عرب و ایران(؛ 4. ولایت ارمنستان 
و بعضی از نواحی آسیای صغیر؛ 5. ولایت 
با اهمیت آفریقای شمالی تا حدود اسپانیا، 
مص��ر و جزایر بزرگ دری��ای مدیترانه که 

مرکز آن قیروان بود. بیات؛ 187(.
بنابراین، اموی��ان به‌خصوص معاویه، 
در جمع مال و ثروت س��عی داشته از هر 

وس��یله‌ای برای اجرای اح��کام صادره در 
جهت انجام آن اس��تفاده می‌کرده اس��ت. 
نگاهی به فهرس��ت درآمده��ای خلافت 
او، ک��ه ش��اید چندان دقیق نباش��د، عمق 
مشکلات مردم و بی‌توجهی حکام نسبت 
به آن‌ها را نش��ان می‌دهد. از این درآمدها 
فقط بخشی به مرکز ارسال می‌شده است. 
والیان درآمدهای اختصاصی داش��ته‌اند که 

آمار دقیقی از آن‌ها در دست نیست. 
نویس��نده کت��اب تاری��خ یعقوب��ی، 
درآمدهای خلیفه در دورۀ معاویه را به این 

شرح آورده است:
1. خراج سواد 120 میلیون درهم 
2. خراج فارس 70 میلیون درهم

3. خ��راج عراق و مضافات آن در کش��ور 
ایران 650 میلیون درهم

4. خراج اه��واز و مضافات آن 40 میلیون 
درهم

5. خراج یمامه و بحرین 15 میلیون درهم
6. خراج شهرس��تان‌های دجله 10 میلیون 

درهم
7. خراج نهاوند و ماه کوفه، که دینور باشد، 
و ماه بصره، که همدان باشد، و مضافات آن 

40 میلیون درهم
8. خ��راج ری و مضاف��ات آن 30 میلیون 

درهم
9. خراج حلوان 20 میلیون درهم

10. خ��راج موص��ل و متعلق��ات آن 450 
میلیون درهم

11. خراج آذربایجان 30 میلیون درهم
12. خالصه‌ها که ش��امل تی��ول جمعی از 

منابع مالی 
حکومت معاویه بن ابی‌سفیان

علیرضا غفاریان
دبیر تاریخ. شهر تهران

له
قا

م
خ

ری
 تا

ش
وز

 آم
شد 

ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 241391



ن  بستگا
امویان بوده، 
میلی��ون   100

درهم
13. خ��راج مصر 3 

میلیون درهم

14. خراج فلسطین 
450 میلیون دینار

15. خراج اردن 180 
میلیون دینار

16. خراج دمشق 
450 میلیون دینار

17. خ��راج حم��ص 
350 میلیون دینار

18. خراج قنسرین و 
عواصم 450 میلیون دینار

19. خراج جزیره 50 میلیون دینار
20. خراج یمن یک میلیون و دویست و 
نودهزار دینار )ابی یعقوب، 1374: 167- 

.)166

مناب��ع مال��ی خلاف��ت معاویه بن 
ابی‌سفیان

مهم‌ترین منابع درآمد در دورۀ خلافت 
معاویه عبارت‌ بودند از: 1. مالیات؛ 2. تیول 
و خالصه؛ 3. هدایای نوروزی؛ 4. خمس 
غنایم؛ 5. زکات؛ 6. بطائح؛ 8. ضرب سکه.

1. مالیات
مالی��ات دو گون��ه از م��ردم گرفت��ه 
می‌شد؛ یکی مالیات سرانه )جزیه(، که از 
غیرمسلمان می‌گرفتند، و دیگری مالیات 

زمین و محصولات آن )خراج(
الف( جزیه: جزیه پولی بود که، مانند 
دوران خلفای راش��دین، از اق��وام و مال 
مغلوب می‌گرفتند که با حفظ دین خود، 

حاکمیت اس�الم را پذیرفته بود. مقداری 
از آن مبالغ پس از پرداخت مس��تمری‌ها و 
حقوق سپاهیان و سایر مأموران، به خزانۀ 

خلافت ارسال می‌شد )همان: 310(.
طریق دریافت جزیه از اهل ذمه در زمان 
پیامبر و تا پایان خلفای راشدین به‌گونه‌ای 
بود ک��ه پرداخت آن وجه هیچ مش��کلی 

برای آن‌ها به‌وجود نمی‌آورد ولی مأموران 
حکومت��ی بنی‌امیه ب��رای دریافت مالیات 
زمین از اهل ذمه بی��داد می‌کردند )زیدان، 
1379: 231( و آنچه را می‌خواستند از آن‌ها 
می‌گرفتند. پس از پرداخت این پول، چیزی 
برای زمین‌دار باقی نمی‌ماند ولی مأموران به 
این موضوع توجه نداشتند. معاویه همچنین 
به وردان، غلام عمر وعاص، دس��تور داد 
ی��ک قیراط ب��ر مالیات قبطی‌ه��ای مصر 

بیفزاید )طبری، 1380: 458(.
ب( خراج: در آغاز دورۀ اموی، به سبب 
تدبیر معاویه و کارایی یارانی که برای خود 
گزیده بود مانند مغیره، زیاد، عمروعاص 
و  مس��لمه بن مخلد، خراج انتظام یافت. 
انتظام شرط نخستین برای تضمین خراج و 
افزایش درآمد است. معاویه همچنین سایر 
امویان بعد از او، به موضوع خراج و رشد 
منابع مالی- اعم از منابع مالی خاص که در 
تملک خود وی و سایر حکام اموی بود و 
منابع مالی عام که حق دولت بود- توجهی 
خاص مبذول می‌داش��ت )الویس، 1373: 

.)186
ز  ا

اراضی  جمله 
خ��اص ک��ه در 

بود،  معاویه  تملک 
زمینی در بلقاء بود که 

بن حرب،  ابوسفیان 
پدر معاویه، در زمان 
تج��ارت خویش در 
در  جاهلی��ت  دورۀ 
شام به دس��ت آورده 
بود )بلاذری، 1975م: 
135( خود معاویه نیز 
زمینی از یک یهودی 
در وادی القری خرید 
و زمینی را از راه احیا 
به آن افزود )هم��ان، ص42(؛ همچنان‌که 
بخش��ی از اراض��ی طائ��ف را از یهودیان 
خرید. این گروه از یه��ود طائف، از یمن 
و یثرب رانده ش��ده بودند و در طائف به 
بازرگانی اشتغال داشتند )همان: 63(. معاویه 
فدک را نیز تصرف کرد )همان: 29(. او از 
عثمان، خلیفۀ وقت، خواست زمین‌هایی را 
که صاحبانشان در ش��ام رها کرده و رفته 
بودند، به او واگذارد )زیدان، 1379: 225(. 
در ش��ام این‌گونه اراضی ف��راوان بود. این 
اراضی را فرماندهان و سرلشگران سپاهیان 
روم به‌هنگام شکس��ت در برابر نیروهای 
اسلام رها کرده بودند. این اراضی همچون 
صواف��ی، یعنی اراضی خاص کس��ری و 
سپهسالاران مرزبان ایران، بود که عمر همۀ 
آن‌ها را در ع��راق به بیت‌المال اختصاص 
داد. عثمان با خواست معاویه موافقت کرد 
و معاوی��ه عطایای خویش را از آن اراضی 
به‌دست می‌آورد. معاویه خطاب به سلیمان 
المشجعی قضاعی، عامل خود در فلسطین، 
نوشت: زمینی برای من انتخاب کن که نه 

سرزمین های اسلامی در زمان پیامبر)ص(
سرزمین های اسلامی در خلفای راشدین

سرزمین های اسلامی در زمان امویان

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

25 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



خشک 
و  باش��د 
و  ناخشک  نه 
البت��ه در مجاری 
آب باشد، و سلیمان 
دو جلگ��ه از ناحی��ۀ 
عس��قلان را برای وی 

انتخاب کرد )الویس، 1373: 188(.
معاویه بر آن ش��د امر خراج عراق را 
به یکی از موالی خویش واگذارد تا سلطۀ 
تمام بر او داش��ته باشد و مطمئن شود که 
او چی��زی از آن امول نمی‌دزدد. از این‌رو، 
منصب ولایت خراج را از منصب ولایت 
عامه فصل ک��رد و از ای��ن رو کارگزاری 
خراج را از مغبرئ بن ش��عبه، اندکی پس 
از والی شدن در سال 42 ه ق، گرفت و به 
عبدالله‌ بن دراج که از موالی معاویه و برادر 
عبدالرحمن بن دراج بود، سپرد )بلاذری، 
1957م : 13(. این عبدالرحمن نیز از موالی 

و کاتبان معاویه بود.

2. تیول و خالصه
بنی امیه تنه��ا از راه مالیات و زمین و 

جزیه پول جمع‌ نمی‌کردند 
مال  برای تحصیل  بلکه 
مق��دار مالی��ات را نی��ز 
می‌افزودن��د. معاویه، که 
م��ردی باهوش و زیرک 
و از دُهاة معروف عرب 
به حساب می‌آمد، برای 
موقعیت خود  استحکام 
درصدد تقویت بنیۀ مالی 
حکوم��ت برآم��د؛ زیرا 
می‌دانست اکثریت قریب 
به اتفاق مردم بندۀ زر و 

زور هستند.
او ع�الوه بر اراضی 

بلقاء، که از ابوس��فیان به ارث 
برده بود، زمین‌های زیادی در وادی القری، 
احی��ا و در طائ��ف از یهودی��ان آن نقاط 
خریداری کرده بود که منابع درآمدی بسیار 
زیادی داش��تند )همان: 69- 68(. او حتی 
ف��دک را که تا آن زم��ان جزو منابع درآمد 
عامه به‌شمار می‌رفت، به خود اختصاص 
داد. پس از مدتی آن را به صورت اقطاع به 
مروان بن حکم داد و جزو اموال خانوادگی 

مروان درآمد )اجتهادی، 1363: 119(.

3.هدایای نوروز
معاویه از اهل س��واد خواست که در 
نوروز و مهرگان به کسی که کارگزار او در 
امر خراج بود، هدایایی بپردازند. اهل سواد 
این کار را کردند و از این طریق، در س��ال 
مبلغ ده هزار هزار درهم به معاویه می‌رسید 

)الویس، 1373: 189(. 
رسم تقدیم هدایا در نوروز و مهرگان، 
رسمی است قدیمی میان ایرانیان. جاحظ 
در التاج می‌گوید: »از حق شاه همانا هدایای 
مهرگان و نوروز است و علت امر این است 
که این دو نشان‌دهندۀ دو موسم سال است: 
یکی مهرگان که همانا آمدن زمستان و فصل 
سرماس��ت و دیگری نوروز که همانا آغاز 

فرارس��یدن 
فصل گرماست 

ن��وروز  در  ام��ا 
صورت  کارهای��ی 

می‌گیرد که در مهرگان 
از  نمی‌گی��رد.  صورت 

جملۀ آن کارها عبارت‌اند از استقبال از سال 
جدید و افتتاح خ��راج و به کارگماردن و 
تبدیل آنان و ضرب درهم و دینار و قربانی 
کردن در آتشکده‌ها و تطهیر بدن‌ها با آب 
پاک و تقدم قربانی و نذورات و تأس��یس 
بناه��ا و امثال این کاره��ا و از این لحاظ، 
نوروز بر مهرگان مزیت و برتری داش��ت 

)جاحظ، 1914م: 146(.
اولین بار که یادی از این هدایا در اثنای 
فتوح به میان آمده، در زمان عثمان است. در 
سال 32 ه ق احنف بن قیس با اهل بلخ بر 
این اساس صلح کرد که به آنان چهارصد 
هزار درهم بپردازد. احنف، پسر عم خویش، 
اسید بن متشمس را در بلخ جانشین خود 
کرد تا مبلغ مورد مصالحه را بگیرد. اس��ید 
آن را گرف��ت. گرفتن این مبلغ از اهل بلخ 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 261391



مصادف 
ب��ا مهرگان 
بود. از این رو، 
بلخ هدایایی  اهل 
از قبیل ظروف طلا 
و نقره و درهم و دینار 
و اشیای نفیس و جامه، 
به اس��ید دادند )طب��ری، 1380، ج5: 83(. 
اسید پرسید آیا این چیزها در قرارداد صلح 
ما بود؟ گفتند نه اما در این روز مهرگان، این 
چیزها را به فرمانروای خود اهدا می‌کنیم تا 
عطوفت او را جلب کنیم. اسید گفت: من 
نمی‌دانم این رسم چیست اما این هدایا را 
می‌‌گی��رم و جدا می‌گذارم. وقتی احنف به 
بلخ بازگشت، اس��ید موضوع را به احنف 
گزارش داد. احن��ف از اهل بلخ دربار‌ۀآن 
هدایا پرس‌وجو کرد. اهل بلخ‌‌ همان پاسخ 
را که به پس��ر عمویش اسید داده بودند، به 
احنف دادند. او هم آن هدایا را به نزد عامر، 
ک��ه فرمانده کل بود، حم��ل کرد و جریان 
امر را ب��ه او گزارش نم��ود. او گفت: ای 
ابو بحر، این‌ها را بس��تان که از آن توست. 
احنف گفت: من نیازی به این هدایا ندارم. 

پس خود ابن عامر آن هدایا را گرفت. 
حسن بصری، که راوی این رویداد است، 
گود: قریش��ی آن هدایا را ربود و او رابنده 

بود )پیشین(.
ابن عامر قیس بن هیثم را در سال 43 
ه به سبب کوتاهی و سسستی در امر خراج 
و هدی��ه عزل کرد )ابن اثی��ر، 1378، ج3: 
174(. یکی از دلایل حاکی از تمایل شدید 
معاویه به افزایش درآمدهایش این اس��ت 
که- چنان‌که پیش از این گفتیم- از حکم 
بن عمرو، عامل خود در خراسان، خواست 
که زر و س��یم را از می��ان غنائم برای وی 
برگزیند اما حکم امتناع ورزید. همچنان‌که 
معاوی��ه از وردان، ک��ه از موالی عمروبن 
ع��اص بود و از س��وی او کارگذار خراج 
ب��ود، طلب کرد که قیراط��ی بر هر مردی 
از قبطیان بیفزاید. وردان در پاس��خ معاویه 
نوشت: »چگونه بر آنان بیفزایم در حالی‌که 
در پیمان صلح آنان قید ش��ده اس��ت که 
چیزی بر آن افزوده نشود؟« )الویس، 1373: 
191(. به هر حال، هیچ روایتی نداریم که 
نش��ان دهد پس از آنکه پاس��خ رد وردان 
به او رس��ید، بر آن افزایش اصرار ورزیده 
باشد )همان: 192( ولی دستور داد که هر 
ولایتی سهمی به خزانۀ دمشق بفرستد )ابی 

یعقوب، 
1374، ج2: 

عایدی   .)233
هدای��ای  از  او 

ن��وروز و مه��رگان 
میلی��ون   10 س��الانه 
درهم می‌شد )پیشین(.

4. خمس غنایم
مهم‌تری��ن منب��ع درآم��د در عه��د 
فتوح��ات و اص��ولاً در عه��د بنی امیه، 
ک��ه فتوحات را ادام��ه دادند، از خمس 
غنای��م جنگی بود. این غنایم پس از هر 
جنگی، در صورت پیروزی مس��لمانان، 
نصیب فاتحان می‌شد و یکی از عوامل 
عم��دۀ تحری��ک و تحریض س��پاهاین 
پس از دورۀ صدر اول اس�الم براساس 
دس��تور ش��رع مقدس اس�الم بود ولی  
ه��ر چه از زم��ان خلفای اولی��ه فاصله 
گرفته ش��د، عوامل حرک��ت برای فتح 
سرزمین‌های کفار به سوی عوامل مادی 
تغییر جهت دادن��د. علاوه بر اینکه این 
نوع درآمد برای س��ربازان اسلام عامل 
حرکت بود، راهی برای 
ثروتمند شدن نیز بوده 
است. به خصوص فتح 
ای��ران،  س��رزمین‌های 
خراس��ان،  خصوص��اً 
از مهم‌تری��ن راه‌ه��ای 
بوده  ش��دن  ثروتمن��د 
اس��ت )هم��ان: 167- 
166(. سربازان پس از 
یک‌پنجم  غنایم  تقسیم 
آن‌را ج��دا می‌کردند و 
به بیت‌الم��ال می‌دادند 
و مابق��ی را بی��ن خود 

تقس��یم می‌کردند.

مسجد امویان، دمشق. 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

27 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



5. زکات
در  زکات 
قس��متی  اس�الم 
از درآم��د مس��لمین 
اس��ت، هم��ان حقوق 
فقرا در اموال اغنیاس��ت. در صدر اس�الم 
از س��وی پیامبر اکرم)ص( و خلفا، افرادی 
را مأمور گرفتن یک‌ دهم اموال یا عایدی 
آنان می‌کردند. ابتدا این مبلغ هر چقدر که 
بود، نس��بت به درآمد هنگفت فتوحات، 
مبلغ کمی بود و اصلًا قابل مقایس��ه نبود 
اما همان میزان کم برای مس��لمانان صدر 
اس�الم که در مدینه مهاج��ران را پناه‌داده 
بودند، س��بب گش��ایش در کار مسلمین 
بود. با توس��عۀ دامنۀ فتوحات و دسترسی 
مسلمانان به درآمدهایی نظیر غنایم و فئ 
وضع  مالی آن‌ها رو به بهبودگذاش��ت و 
پس از چند سال به چنان میزانی رسید که 
دیگر احتیاج��ی برای اجرای حکم زکات 
نبود. زکات مهم‌ترین درآمد تعاونی اسلام 
بود که برای بهبود وضع معیش��تی فقرا و 
بینوایان بس��یار حائز اهمیت ب��ود. پیامبر 
اس�الم)ص( و خلفای راشدین افرادی را 
جهت گرفتن زکات تعیین می‌کردند تا آن 
را وصول و در موارد تعیین ش��ده مصرف 
کنن��د. ولی معاویه بن ابی س��فیان زکات 
را جزو منابع اصل��ی حکومت قرار داد و 
درآمد حاصل از آن را به خزانۀ خود واریز 

کرد )عبدربه، ج4: 337(.

6. بطائح2 یا مرداب‌های عراق
آنچه کوش��ش عبدالله بن دراج را در 
ادای وظیف��ه‌اش اثبات می‌کن��د، اصلاح 
بخش��ی از اراضی برای معاویه است. او با 
سدسازی و با چوب آب را مهار کرد و از 
اراضی رها شده و آبرفت‌ها و بیشه‌زاران، 

اراض��ی آب��ادی فراهم 
آورد ک��ه درآمد آن به پنج‌هزار هزار درهم 

بالغ گردید )الویس، 1373: 188(.
از این‌رو، کار عب��دالله نمونه و مثالی 
رش��د برای خلفا و امیران پس از او که در 
اصلاح و احیای اراضی دیگر کوش��یدند. 
سرانجام در دورۀ اموی اراضی وسیعی از 

بطائح احیا شد.

7. ضرب سکه
ضرب سکه به خودی خود نمی‌تواند 
منب��ع درآمد به‌ش��مار رود ولی در رش��د 
اقتصادی حکومت‌ها و تسهیل در دادوستد 

کالا نقش ب��ا اهمیتی دارد. ضرب س��که 
در میان اعراب بی‌س��ابقه بود ولی ضرب 
س��که در اسلام را به خالدبن ولید نسبت 
می‌دهند که در سال پانزدهم ه.ق در طبریه 
آن‌را ض��رب کرد که عیناً مثل دینار رومی 
دارای صلیب و تاج و چوگان بود )زیدان، 

.)101 :1379
عمر، عثمان و علی بن ابی طالب)ع( 
نیز به ضرب سکه اقدام کردند. معاویه هم 
به دلیل آشنایی با درهم و دینار ایران و روم 
و آگاهی از ارزش اقتصادی آن ش��روع به 
ضرب س��که کرد که در یک طرف آن نام 
خودش حکاکی ش��ده بود ولی این سکه 
ارزش چندانی نداش��ت و نتوانست نقش 
مؤثری در بهبود اقتصاد خلافت او ایفا کند 

)بلاذری، 1957م: 470- 466(.

پی‌نوشت
که  سرزمین‌هایی   .1

بدون جنگ و درگیری و 
با صلح و مصالحه به‌دست 

مسلمانان می‌افتادند.
گرفته  آب  اراضی  بطائح   .2

است.  بصره  و  کوفه  بین  ما 
اصل این بطائح به روزگار قباد بن فیروز به‌وجود آمد. 
در آن زمان شکافی بزرگ در آب‌بند پایین کسکر پدید 
تا آنکه آب فراوانی سرازیر  به آن نشد  آمد و توجهی 
شد و بسیاری از اراضی مزروعی به زیر آب رفت. چون 
او در  فرمان  به  به سلطنت رسید،  قباد  انوشیروان پسر 
این‌باره اقدام شد. او آب را با سد بندی مهار کرد تا آنکه 
بخشی از آن زمین‌ها آباد شد. سپس در آغاز دور‌ۀ اسلام، 
سال 6 یا 7 ه.ق آب فرات و دجله بسیار بالا آمد؛ چنان‌که 
مردمان نظیر آن را ندیده بودند و شکاف‌های عظیم در 
سیل‌بندها و سدها پدید آمد. پرویز کوشید تا آن رخنه‌ها را 
سد کند. حتی دریک روز، هفتاد  کارگر را به دار آویخت؛ 
با این همه نتوانست بر آن فائق آید. سپس مسلمین به 
عراق درآمدند و ایرانیان به جنگ درآمدند. بندها شکسته 
شد و کسی بدان نپرداخت و در نتیجه بطائح و مرداب‌ها 
گسترش یافتند. ابن رسته مساحت بطائح را سی فرسخ در 
سی فرسخ دانسته است. لسترانج عرض آن را پنجاه میل و 
طول آن را دویست میل دانسته است. بنابر هر دو براورد، 

مساحت آن وسیع و زیاد بوده است. 

منابع
1. زیدان، جرجی. تاریخ تمدن اسلام، چاپ نهم. علی 

جواهر کلام، امیرکبیر، تهران. 1379.
2. احمد ابی یعقوب. تاریخ یعقوبی. ترجمۀ محمد ابراهیم 

آیتی. علمی و فرهنگی. تهران. 1374.
3. بیات، عزیزالله. تاریخ ایران از ظهور تا دیالمه. چاپ 

دوم. دانشگاه شهید بهشتی. تهران. 
طبری. چاپ سوم.  تاریخ  طبری.  بن جریر  محمد   .4

ابوالقاسم پاینده. علمی و فرهنگی. تهران.
5. الریس، ضیا‌ءالدین. خراج و نظام‌های مالی دولت‌های 

اسلامی. فتحعلی اکبری. انتشارات دانشگاه اصفهان.
6. بلاذری، احمد بن یحیی بن جابر. فتوح البلدان. تحقیق 

عبدالله انیس الطباع. دارالنشر الجامعیین. 1957 م. 
مالیۀ  و  مالی  وضع  بررسی  ابوالقاسم.  اجتهادی،   .7

مسلمین. سروش. تهران. 1363.
اخلاق  فی  التاج  بحر.  عثمان عمروبن  ابو  8. جاحظ، 
الملوک. نشرئ احمد زکی پاشا الاولی. طبع اول. قاهره. 

1914م.
9. ابن اثیر. تاریخ کامل. ترجمۀ حسن روحانی. انتشارات 

اساطیر. 1378.
10. عبدربه الاندلسی، احمد بن محمد. تحقیق محمد یعید 

العریان. دارالفکر. بیروت.

سکه دوره اموی

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 281391



کلیدواژه‌ها: آموزش‌وپرورش، تعلیم 
و تربیت، اسلام 

تعلیم و تربیت در اسلام 
در ابتدای ظهور اسلام عدۀ کمی در 
بین اعراب از مهارت نوشتن بهره داشتند 
و آن‌ها نیز جزو قبیلۀ قریش بودند. وقتی 
پیامبر در جنگ بدر بر قریش پیروز شد، 
برای آزادی اس��یران س��وادآموزی به 10 
نفر را شرط آزادی قرار داد. قرآن و دین 
اسلام مشوق علم و ادب است و در هیچ 
کتابی به اندازۀ قرآن دربارۀ علم و دانش 
سفارش نش��ده است. نوشته‌اند: »سفیان 

ب��ن امیه و ابوالقیس 
عبدالمن��اف اولی��ن 
بومیان مکه بودند که 
هنر خواندن و نوشتن 
را از آموزگار مسیحی 
خود به نام بش��ربن 
آموختند  عبدالملک 
و نخستین مردمی که 
در عربستان خواندن 
و نوشتن را آموختند، 
القری  از مردم وادی 

بودند1. 
خل��دون  اب��ن 
می‌گوید: »کس��ی که 
نوش��تن را  از حیره 
آموخت، س��فیان بن 

امیه بود2.«

 در زمان حضرت علی )ع( هیچ‌گونه 
بحثی به خصوص در زمینۀ مسائل عقیدتی 
و قرآنی بدون جواب نمی‌ماند. قیام امام 
حسین که علاوه بر مجالس دروس باعث 
رشد اندیشه و تفکر بین مسلمین شد. از 
یک ط��رف و از طرف دیگر وجود امام 
محمدباق��ر)ع( و امام جعفر صادق)ع( 
و ش��اگرد آن‌ها جابربن حیاّن فایده‌های 
بسیاری در روشنگری مسلمین داشتند. 
روش‌هایی که امام صادق به کار می‌برد، 
عب��ارت بودند از: احتج��اج و مناظره و 
روش اس��تدلال تحلیل��ی. ش��اگردان او 
نیز راه امامان بزرگ��وار را ادامه دادند. از 

جمله ابوجعفر محمدبن یعقوب کلینی 
و سپس ابن بابویه، محمدحسن طوسی، 
حرّ عاملی، ملامحس��ن فیض کاشانی و 

باقر مجلسی. 
مدت یک قرن بنی‌امیه دوران فترت 
و انحطاط مس��لمین ب��ود. در این دوره، 
اغلب کتاب‌ها و نوش��ته‌های ادبی ‌محو 
و نابود شدند. خط و زبان ایرانیان همان 
خط و زبان پهلوی بود. در زمان معاویه و 
خلفای بعد تا زمان عبدالملک، سکه‌ها به 
پهلوی بودند. در زمان عبدالملک مروان 
تمام دیوان‌ها و مسکوکات به خط عربی 
تبدیل ش��دند و این خط در تاریخ ایران 
رواج یاف��ت. از قرن 
دوم هجری، با شروع 
و  عباس��یان  خلافت 
وزیران  نف��وذ  اعمال 
»برامکه«  مانند  ایرانی 
در امور مملکت‌داری، 
و   م��دارس  وض��ع 
محاف��ل علمی بهبود 
یاف��ت. یک��ی از این 
»بیت‌الحکمه«  مراکز 
بود که مأمون عباسی 
در بغداد تأسیس کرد 
)وکیلیان، 1370: 54- 

 .)48
دان��ش  اث��ر  در 
دوستی وزیران ایرانی 
و بذل مال فراوان در 

آموزش‌وپرورش ایران 
از قرن اول تا تأسیس دارالفنون 

مهرداد نوری‌مجیری 
دبیر تاریخ. شهر تهران

مدرسه دارالفنون

له
قا

م

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

29 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



تروی��ج علم و ترجمۀ کتاب‌های پهلوی 
به عربی در فن��ون ادبی، اخلاقی، تاریخ 
مملکت‌داری و آداب معاشرت و منطق، 
آثار ارزشمندی ارائه ش��د و دانشمندان 
ایرانی و دیگران آثار طبی و فلسفی یونانی 
و هن��دوی را به عربی ترجمه کردند. به 
همین دلیل، این دوره از تاریخ اس�الم را 
قرون طلایی اس�الم نامیده‌اند )صدیق، 

 .)103 :1336
در قرن پنجم هجری قمری در دورۀ 
حکومت س�الجقه، به منظ��ور تربیت 
مدیران و حکمرانان، فکر تأسیس مدارس 
خاص شکل گرفت. در سال 459 هجری 
قم��ری »نظام‌الملک« م��دارس نظامیه را 
پایه‌گ��ذاری کرد. وی م��دارس متعددی 
در شهرهای 
از  گوناگون 
جمله هرات، 
 ، ن صفه��ا ا
و  نیش��ابور 
تأسیس  بلخ 
ک��ه  ک��رد 
بزرگ‌ترین 
آن‌ها »نظامیۀ 
بغ��داد« بود. 
این نظامیه‌ها 
و ادارۀ آن‌ها 
در دست ش��خصی معروف به »متولی« 
بود ک��ه آن‌ه��ا را طبق وقف‌نام��ه اداره 
می‌کرد. معلمان نظامیه به سه دسته تقسیم 
می‌شدند: 1. مدرس؛ 2. نایب‌مدرس؛ 3. 

معیدّ. 
مدرس مقام شامخی داشت و علمای 
طراز اول مملکت او را انتخاب می‌کردند. 
اگر معلمی با این اوصاف پیدا نمی‌ش��د، 
موقتاً کس��ی را به نیاب��ت مدرس تعیین 
می‌کردند. گاهی صدها معلم و طلبه تلمذ 
علم می‌کردند و چون صدای مدرس به 
گ��وش همه نمی‌رس��ید از دو نفر مؤیدّ 

اس��تفاده می‌ش��د که در دو طرف استاد 
می‌ایستادند و با صدای بلند بیانات او را 

تکرار می‌کردند )وکیلیان، 1370: 56(. 
با ایجاد نظامیۀ بغداد در کش��ورهای 
اس�المی نهض��ت بزرگی ب��رای ایجاد 
مدرس��ه پدید آمد و برخی از بزرگان به 
فکر تأسیس مدارس بر اساس تشکیلات 
»نظام‌المل��ک« افتادن��د؛ مانند تاج‌الملک 
قم��ی. نهضت��ی ک��ه خواجه‌نظام‌الملک 
با س��اختن نظامیه‌ها به وج��ود آورد، به 
س��رعت در سراس��ر ایران و کشورهای 
اسلامی انتش��ار یافت و شاگردان زیادی 
ب��ه این م��دارس روی آوردن��د. در این 
مدارس، استادانی تدریس می‌کردند مانند 
شیخ ابواسحاق ش��یرازی و امام محمد 
غزالی. مواد تدریس عبارت بودند از علوم 
قرآنی، قرائت و تفسیر و بحث در قصص 
و امثال و اح��کام قرآن، حدیث و فقه و 
ف��روع آن‌ها و کلام و عل��وم ادبی یعنی 
صرف، نحو، لغت، معانی بیان و امثال آن 

)نظام‌الملک، 1363، ج1: 722(. 
رهاورد ارزش��مند اس�الم، فرهنگ 
و تمدن اس�المی اس��ت که براس��اس 
برنامه‌های مترقی و منسجم و آموزش‌های 
اسلامی ش��کل گرفت و اولین کانون آن 
مساجد بود. مساجد در ابتدا محل تجمع 
نو مسلمانانی بودند که برای حل و فصل 
مس��ائل ورتق وفتق ام��ور دینی به آنجا 
رفت و آمد می‌کردند و کارهایی از قبیل 
اقامۀ نماز، استماع، تبلیغ دین و اصول آن، 
بررسی‌های دینی، تقسیم غنائم، پرستش 
و نیایش در آنجا انجام می‌گرفت. مساجد 
همچنین، دادگاه‌های دادرس��ی و کانون 
سیاس��ی و نهاد آموزش��ی نیز بودند. هر 
مس��جدی موقوفاقی داشت که از درآمد 
آن ب��ه مدرس، پیش‌نماز و واعظ حقوق 
پرداخت می‌ش��د. به دانشجویان نیازمند 
از طرف خیرین مس��جد و سلاطین، که 
چیزی وقف کرده بودند، حقوق پرداخت 

می‌ش��د. بنابراین، جای��گاه اصلی برای 
آموزش در اسلام مساجد بود و مسلمين 
هر کجا را فتح می‌کردند، مس��جدی بنا 
می‌نهادند. عمربن خطاب به والیان خود 
دستور می‌داد که مس��جد جامع بسازند 
تا در آنج��ا نماز آدینه و نمازهای روزانه 

برگزار شود. )شبلی، 1354، 90(. 
بعضی از مساجد بزرگ و مهمی که 
برای آموزش ساخته شدند، عبارت بودند 

از: 
ک��ه  منص��ور  جام��ع  مس��جد   .1
برجس��ته‌ترین مدرس��ه و آرم��ان تمام 

دانشمندان بود. 
2. مس��جد جامع دمش��ق که یکی 
از کانون‌های آموزش��ی ب��ود. ابن جبیر 
می‌گوید: حلقه‌های تدریس بسیاری در 
این مسجد وجود داش��ت و استادان آن 
حقوق روزانۀ خوبی داش��تند )ابن جبیر، 

 .)272 :1351
3. مس��جد جامع عمر که پزشکی، 
تفسیر، فقه و ستاره‌شناسی در آن تدریس 

می‌شد. 

مکتب‌خانه‌ها و کیفیت تعلیم آن‌ها 
مکتب‌خانه‌ه��ا مراکز یا مؤسس��اتی 
بودند ک��ه برای تعلیم و تربیت و قرائت 
قرآن و آموختن و خواندن و نوش��تن به 
وج��ود آمدند. مکت��ب را در زبان تازی 
»کتاب« می‌خوانن��د. دو نوع مکتب‌خانه 
وج��ود داش��ت: 1. مکتب‌خانه‌هایی که 
در آن قرآن و مس��ائل دینی آموزش داده 
می‌ش��د؛ 2. مکتب‌خانه‌هایی که خواندن 
و نوش��تن را تعلی��م می‌دادند. مکتب‌دار 
را معلم یا مؤدب ی��ا ادیب می‌خواندند. 
حق��وق مکت��ب‌دار از درآم��د اوق��اف 
مکت��ب تأمین می‌ش��د. م��واردی که در 
مکتب‌خانه‌ها تدریس می‌ش��د، علاوه بر 
قرآن و احادیث، گلستان سعدی، حافظ، 
مثنوی، نان و حلوای شیخ‌بهایی، پندنامۀ 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 301391



عطار، م��وش و گربۀ عبید زاکانی، حلیه 
المتقین مجلسی و حسین کرد شبستری 

بود )یار شاطر، 1356: 192(. 
مکتب‌دار معمولاً در پایان هر مرحله 
از تعلیم، مانند ختم سورۀ فاتحه تا اتمام 
قرائت ق��رآن، هدی��ه‌ای از اولیا دریافت 
می‌کرد. وی علاوه بر تعلیم اطفال به امور 
دیگر از جمله استنساخ کتاب، نامه‌نویسی، 
تحری��رات ش��رعی و دعانویس��ی نیز 

می‌پرداخت )راوندی، 1367: 12(. 

مدارس اسلامی و شیوه‌های تدریس 
در آن‌ها 

مدرس��ه تا س��ه  قرن اول هجری 
وجود نداش��ت. در س��ال 200 هجری 
قم��ری به فرمان مأمون در ش��هر بغداد 
بیت الحکمه تأس��یس شد که کتابخانه 
و رصدخانه داشت. کتاب‌های متعددی 
ه��م از منطق، نج��وم، ریاضیات، طب، 
ادب و سیاست یونان به پهلوی، هندی 
و س��ریانی به زبان عربی ترجمه شدند. 
نخستین مدرس��ۀ مستقل را ناصر کبیر، 
از داعی��ان علوی، در آمل برپا کرد و در 
قرن چهارم چند مدرس��ه در نیشابور و 
س��بزوار تأسیس ش��د که مشهورترین 
آن‌ها مدرس��ه‌های »بیهقیه« و »سعدیه« 

بودند )صفا، ؟: 14(. 
ش��یوه‌های تعلیم و تربیت اسلامی 
به نحوی سازمان یافته بود که بیشترین 
آزادی و انعطاف‌پذیری را به استادان و 

شاگردان می‌بخشید. 
سازمان تدریس چنین بود: 

الف( حلقه: به معن��ای دایره که به 
صورت دایره و گرداگرد آن می‌نشستند. 
ب( دیوار نشس��ت: ک��ه دلالت بر 
نشس��ت و انجمن دارد که مناظره‌ها در 

این مجالس دیده می‌شد. 
ج( مجال��س مذاک��ره ی��ا مباحث��ه 

)منیرالدین، 1365: 57(. 

روش‌های تدریس نی��ز در مدارس 
اسلامی، به طور اعم عبارت بودند از: 

1. سماع: به معنای شنیدن، که استاد، 
خارج از کتاب یا از حفظ، مطلبی را برای 
کلاس ارائه می‌کرد و دانشجویان گوش 

می‌دادند. 
2. املا: دانشجویان از روی کتاب یا 
آنچه اس��تاد از درس نوشته بود، از حفظ 
به استاد عرضه می‌کردند که در اصطلاح 

عرض نیز نامیده می‌شد. 
3. اج��ازه: یا گواهی که به ش��خص 
اجازه می‌داده تا به اس��تناد استاد کتابی یا 

بخشی معین از کتابی را روایت کند. 
4. و ج��اده: پذیرفت��ن ی��ا گرفت��ن 
مطلبی یا متنی که کس��ی در کتاب‌ها یا 
یادداش��ت‌هایش از دیگران خوانده بود؛ 
بدون داش��تن گواهی و اجازه یا کس��ب 

سماع. 
5. رحله: دانش��جویان از یک مرکز 
آموزشی به کانون دیگری سفر و آگاهی 

کسب می‌کردند. 
وس��ایل تحصی��ل در م��دارس نیز 
عبارت بودند از: حفظ که بر حافظه تکیه 
داشت و روایت، درایه، سؤال و مناقشه، 
مناظره و مذاک��ره. )غنچه، 1369: 276- 

 .)247

نظ��ام  ب��ر  تأثیرگ��ذار  عوام��ل 
آموزش‌وپ��رورش از صدر اس�الم تا 

تأسیس دارالفنون 
این عوام��ل را می‌توان آمی��زه‌ای از 
می��راث کهن ای��ران باس��تان و فرهنگ 
اسلامی دانس��ت: انتقال فرهنگ کهن به 
مسلمانان، آثار دانشمندان، حکومت‌ها و 

رخدادهای تاریخی. 
الف( انتقال فرهنگ کهن به مسلمانان: 
در آن بره��ه از تاری��خ ایران، علاوه 
بر تحولات ناش��ی از اسلام، عواملی نیز 
باعث بهره‌گیری از فرهنگ همسایگان و 

س��ایر ملل متمدن و غنای فرهنگ ایران 
شد که عبارت بودند از: 

1. پیروزی اسکندر و جانشینان او و 
رواج فرهنگ یونان بر ایران 

2. نقل مکان نسطوریان به امپراتوری 
ای��ران و جهان عرب. ای��ن فرقه میراث 
دانش یونانی هلنی به‌ویژه در زمینه‌های 
فلسفی، پزشکی، ریاضیات و نجوم را به 
ای��ران آوردند و در حفظ نگهداری آن‌ها 
کوشیدند. این میراث را بعدها مسلمانان 
به محققان قرون وس��طا در اروپا منتقل 

کردند. 
3. دانشگاه جندی‌شاپور که برنامه‌های 
آن با دانشگاه اسکندریه مطابقت داشت، 
در قرن 6 می�الدی آموخته‌های هندی، 

سریانی،  یونانی، 
هلنی و عبری و... 
را در هم آمیخت 
 :1346 )ف��رای، 

 .)142
4. تحقیقات و 
آثار غیرمسلمانان 
آث��ار  ب( 

دانشمندان 
ن  ا نش��مند ا د
از  ایران��ی 
تا  اس�الم  صدر 

تأس��یس دارالفنون آثار ارزنده‌ای دربارۀ 
موضوعات گوناگون پدید آوردند که در 
تکوین فلس��فه و نظام آموزش‌وپرورش 
تأثیر بس��زایی داشتند. مهم‌ترین این آثار 
عبارت‌اند از:   قانون و ش��فا )ابن‌سینا(، 
چهارمقاله )نظامی عروضی(، قابوس‌نامه 
)عنصرالمعالی(، سیاس��ت‌نامه )خواجه 
)غزالی(،  کیمیای سعادت  نظام‌الملک(، 
اخلاق ناصری )خواجه نصیر طوسی(، 

گلستان و بوستان )سعدی(. 
رخداده��ای  و  حکومت‌ه��ا  ج( 

تاریخی 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

31 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



 دورۀ فترت 
اعراب به دستور عمر به ایران حمله 
کردن��د. آنان در تاریخ 21 هجری قمری 
در جنگ نهاوند، که فتح‌الفتوح نام گرفته 
است، ایران را فتح کردند و به این ترتیب 
کشور ایران جزو امپراتوری اسلام شد. از 
آن پس تا سال 250 هجری قمری دورۀ 
فترت نامیده ش��ده است. در این فاصله، 
امویان و عباس��یان بر ای��ران حکمرانی 
داش��ته‌اند. از آغاز سلطۀ اعراب بر ایران 
دو نوع آموزش‌وپرورش به طور هم‌زمان 
در ایران وجود داش��ته است: یکی ویژۀ 
کسانی بود که در دین زرتشت باقی مانده 
بودن��د که زبان پهل��وی و اصول دیانت 
را از طری��ق اوس��تا و زند می‌آموختند و 
دیگری به مسلمانان اختصاص داشت که 
با آموزش عربی همراه بود. در این دوره، 
آموزش‌وپرورش جنبۀ طبقاتی داش��ت 
و ت��ودۀ مردم از آن برخ��وردار نبودند و 
تعلیمات دینی به صورت ش��فاهی برای 
آن‌ها بیان می‌شد. در دورۀ عباسی آموزش 
زبان عربی گس��ترش یافت و با افزایش 
شمار اس�الم آورندگان، خواندن قرآن و 
متون عربی ضرورت بیش��تری یافت. با 
وجود این، آموختن زبان و ادبیات پهلوی 
همچنان رایج بود. زبان عربی که تا دورۀ 
اموی فقط زبان رسمی و مذهبی بود، در 
این دوره به زبان علمی و ادبی نیز تبدیل 
ش��د و از آن پس کتاب‌ها به زبان عربی 
نگاشته ش��دند. در این دوره، دانشمندان 
ایرانی نتیجۀ تحقیقات و اندیشه‌های خود 
را به عربی نوشتند. سرودن شعر فارسی 
در این دوره آغاز شد و حنظلۀ بادغیسی 
نخستین شعر فارسی را سرود. )یارشاطر، 

 .)283 :1357

- از نیمۀ قرن سوم تا استیلای مغول 
)455- 250 هجری قمری(: 

این فاصلۀ زمانی به دو دوره تقسیم 

می‌شود: 
دورۀ اول با حکومت‌های صفاریان، 
س��امانیان، زیاریان و خاندان بویه همراه 
بوده اس��ت. در این فاصله، دانشمندانی 
چ��ون ابن‌س��ینا و ابوعلی مس��کویه و 
عنصرالمعالی پدیدار ش��دند که نظرات 
ارزشمندی دربارۀ تعلیم و تربیت عرضه 

کردند. 
دورۀ دوم ب��ا حکمران��ی غزنویان، 
سلجوقیان، اتابکان و خوارزمشاهیان آغاز 
می‌ش��ود. از رخدادهای مه��م این دوره 
به صدارت رس��یدن خواجه‌نظام‌الملک 
و تأس��یس نظامیه اس��ت. دانش��مندانی 
چ��ون غزالی و خواجه نصیر طوس��ی 
و ش��اعرانی چون عنصری، عسجدی، 
فرخی و فردوسی و سعدی از پدیده‌های 
مهم این دوره به شمار می‌روند )حکمت، 

 .)147 :1350
- از استیلای مغول تا ظهور صفویه 

)907- 656 هـ ق(: 
ای��ن دوره که به عص��ر رنج و گذار 
شهرت یافته است، به چهار دوره تقسیم 

می‌شود: 
دورۀ اول ک��ه از آغ��از حکوم��ت 
هلاکوتا دورۀ حکومت ابوس��عید است. 
در این دوره، علاقۀ شاهان مغول به ثبت 
فتوح��ات خود، باعث توجه آن‌ها به فن 
تاریخ‌نویسی شد و مورخانی پدید آمدند. 
ش��اعرانی اندک چو عراقی، شبستری و 
اوح��دی در عرصۀ ادب این دوره ظاهر 

شدند. 
دورۀ دوم ب��ا حکمران��ی مظفریان، 
جلایریان، آل کرت و سربداران در نواحی 
مختلف ای��ران آغاز ش��د. در این دوره 
برخی شهرهای مهم به مراکز علم و ادب 
تبدیل شدند. شاعران معروف این دوره 
عبارت بودن��د از: ابن یمین، خواجوی 
کرمانی، عبید زاکانی، سلمان ساوجی 
و حافظ شیرازی. در زمینۀ تألیف کتاب 

عربی نیز چند دانشمند در عرصۀ علم و 
ادب ظاهر شدند. )همان: 250(. 

دورۀ سوم از آغاز حکومت شاهرخ 
فرزند تیمور در خراسان آغاز شد. رواج 
خط ثلث، احداث مس��جد گوهرش��اد، 
جمع‌آوری شاهنامه و توجه به هنرهای 
زیبا به ویژه معماری و کتابت، تأس��یس 
رصدخانۀ س��مرقند و تألی��ف زیج الغ 
بیکی، از دس��تاوردهای مه��م این دوره 

است )صدیق، 1336: 125(. 
دورۀ چهارم بعد از مرگ ش��اهرخ 
و جدال میان بازماندگان آغاز شد و امرا 
سلس��له‌های مستقلی تش��کیل دادند؛ از 
جمله ترکمانان قره‌‌قویونلو و آق قویونلو. 
هجوم و لشکرکش��ی مغولان 40 سال و 
تیموریان 25 سال طول کشید. پس از آن، 
ایران مدت 80 سال در دست بازماندگان 
قوم بود. تیمور و بازماندگانش 45 س��ال 
بر ایران سلطه داشتند و حدود 110 سال 
نیز سلاله‌های کوچک بر قسمت‌هایی از 

کشور حاکم بودند. 
نتیج��ۀ ای��ن حکومت‌ه��ا انحطاط 
فرهنگی، اقتصادی و اجتماعی ایران بود. 
با غلبۀ مغول مرکز فرهنگ اسلامی از بین 
رفت و زبان عربی به زبان دینی محدود 
شد. کتاب‌های نفیس که حاصل قرن‌ها 
تجرب��ۀ علمی بودند، هزاران دانش��مند، 
مدرس، ادیب و نویس��نده کشته شدند. 
مکاتب و مس��اجد بس��یاری نیز ویران 
ش��دند. ش��یوۀ بیان مطالب و نوش��تن 
فارسی به ابهام، تکلیف و تعقید گرائید و 
مغلق‌نویسی رواج یافت. همچنین در این 
دوره زبان ترکی در آذربایجان و ش��مال 
غرب ایران متداول شد )راوندی، 1367: 

 .)152
 دورۀ صفوی )1135- 907 هـ ق(: 

این دوره نتایجی دربرداشت: 
1. ایجاد وحدت و یگانگی از طریق 

توسل جستن به مذهب شیعه 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 321391



2. دش��منی‌های عثمانی در غرب و 
ازبکان در شرق 

3. محروم مان��دن ایران از تحولات 
اروپای قرن‌های 16 تا 18 میلادی 
4. قدرت یافتن عالمان مذهبی 

5. افزای��ش تعداد ط�الب و کاهش 
محصلان علوم طبیعی و ریاضی و ادبی 

6. رونق مراس��م سوگواری شهدای 
راه دین 

7. تألی��ف و تدوین مطالب دینی به 
زبان فارسی به جای زبان عربی 

چ��ون  اندیش��مندانی  ظه��ور   .8
ملاصدرای ش��یرازی، میردام��اد، علامه 

مجلسی و ملامحسن فیض 
9. عدم توجه به شعرا و جلوگیری از 
مدح شاعران، شاهان را )حکمت، 1350: 

 .)174
 1100  –  1160( افش��اریه  دورۀ   

هجری قمری(: 
در ای��ن دوره، از همان ابتدای ظهور 
ن��ادر تا پ��س از 12 س��ال حکومت او 
همواره جنگ و ستیز و ویرانی در قسمت 
اعظم س��رزمین در جریان بود. نبردهای 
متعدد با عثمانیان در ش��مال، ازبکان در 
ش��رق و روس��یه، ویرانی و آوارگی‌های 
بس��یاری را به دنبال داشت. در این دورۀ 
علم��ا و روحانیون به س��رزمین هند و 
عتبات عالیات مهاجرت کردند و بسیاری 
از م��دارس ویران و محص�الن یا ترک 
دانش کردند یا به خدمت نظام پیوستند. 
در دورۀ جانش��ینان نادر نیز اختلافات و 
درگیری‌ه��ای داخلی، امید برای رش��د 
فرهنگی و ادبی در این دوره را به ناامیدی 

تبدیل کرد. 

 دورۀ زندیه )1193- 1163(: 
در این دوره کریم‌خان زند حدود 20 
سال حکومت کرد. این زمان دورۀ آرایش 
و گس��ترش فرهنگ راکد دورۀ افشاری 
و رش��د تجارت و اقتصاد است. پس از 
وی نیز افراد خاندان زند بر س��ر کسب 
قدرت به ج��ان یکدیگر افتادند. آخرین 
آن‌ها لطفعلی‌خان زند بود که در 1209 
هـ ق به دس��ت آقامحمدخان قاجار به 

قتل می‌رسد )صدیق، 1366: 125(. 
 دورۀ قاجاری��ه )1304 ه��ـ ش- 

1210 هـ ق(: 
حکومت  سلسلۀ قاجار با تاج‌گذاری 
آقامحمدخ��ان در 1200 هـ ق در تهران 
آغاز گردید. آقامحمدخان قاجار خدمت 
مس��تقیمی به فرهنگ ای��ران نکرد، فقط 
عبارت‌پ��ردازی، الق��اب و عناوی��ن و 
گزافه‌گویی را در مراس�الت ممنوع کرد 
)آدمی��ت، 1348: 224(. پس از قتل وی، 
باباخان در نوروز 1212 هـ ق تاج‌گذاری 
کرد. او عباس میرزا پسرش را به وصیت 
آقامحمدخان به ولیعهدی معرفی و میرزا 
عیسی فراهانی اول را به وزارت تعیین 
کرد. در ای��ن دوره، خطر روس ایران را 
تهدید می‌کرد. ش��اه برای مب��ارزه با این 
خطر با ناپلئون پیمان سیاس��ی و نظامی 
منعقد کرد و ژنرال گاردان برای خدمت 
نظامی ب��ه ایران ع��ازم ش��د. در 1811 
میلادی رابطۀ فرانس��ه و روس��یه تیره و 
انگلیس در ضدیت با فرانس��ه با روسیه 
متحد ش��د. جنگ فرانس��ه و روس در 
آوریل 1812 میلادی آغاز ش��د. )همان، 
ص 207(. در این زمان، جنگ‌های ایران 
و روسیه نیز آغاز شد. تبریز در 1243 هـ 

ق به محاصره درآمد. با وساطت انگلیس 
و به موج��ب عهدنام��ۀ ترکمانچای در 
1243 هـ ق این جن��گ خاتمه یافت و 
حق کاپیتولاس��یون برای روسیه و سایر 
دول اروپای��ی پایه‌گذاری ش��د. در این 
دوره دانش��جویانی به اروپا اعزام شدند، 
چاپ‌خانه تأسیس و تماس ایران و اروپا 
برقرار شد و زبان و ادبیات فارسی رونق 

یافت. )همان: 274(. 
پ��س از فتحعلی‌ش��اه، محمدش��اه 
ب��ا ص��دارت قائم‌مق��ام در 1250 هـ ق 
به س��لطنت رس��ید و فرزند ارش��دش 
ناصرالدین میرزا به ولیعهدی معرفی شد. 
محمدشاه به علت ضعف نفس خود وزیر 
کاردان خویش را به قتل رس��اند و خود 
نی��ز در 1260 هـ ق درگذش��ت. در این 
دوره، سیدعلی‌محمد شیرازی معروف به 
باب فرقۀ بابیه را پایه نهاد4. پس از فوت 
محمدش��اه، ناصرالدین میرزا با حمایت 
میرزاتقی‌خان امیرکبیر در 1263 هـ ق به 
سلطنت رس��ید و امیرکبیر صدارت وی 
را عهده‌دار ش��د. در این دوره تحولات 
شگرفی در کش��ور پدید آمد. مهم‌ترین 

اقدامات امیرکبیر به شرح زیرند: 
- ساماندهی ارتش با همیاری معلمان 

اروپایی 
 - برقراری امنیت در کشور 

با غلبۀ مغول مرکز فرهنگ اسلامی از بین رفت و زبان عربی به زبان 
دینی محدود شد. کتاب‌های نفیس که حاصل قرن‌ها تجربۀ علمی 

بودند، هزاران دانشمند، مدرس، ادیب و نویسنده کشته شدند

دی
سع

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

33 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



- س��امان دادن ب��ه ام��ور بودجه و 
حقوق کارکنان 

- جلوگی��ری از مداخل��ۀ روس و 
انگلیس 

- رس��یدگی به بهداشت عمومی و 
تعیین پزشک برای نظام 

- انتشار روزنامۀ وقایع اتفاقیه 
- تأسیس مدرسۀ دارالفنون و اعزام 

محصل به اروپا 
پس از ناصرالدین ش��اه ولیعهد 44 
ساله، که در تبریز اقامت داشت، در 1313 
هـ ق به تهران آمد و زمام امور را به دست 
گرفت. مظفرالدین‌ش��اه ص��دارت را به 
امین‌الدوله سپرد. وی اصلاحاتی را آغاز 
کرد، ولی با دسیسۀ اطرافیان امین‌السلطان 
از ص��دارت مع��زول ش��د و عین‌الدوله 
به صدارت رس��ید. وی مملک��ت را به 
اس��تقراض خارجی دچار و راه را برای 
مداخلۀ روس و انگلیس در امور کشور 
هموار کرد. در این دورۀ مظفرالدین‌ش��اه 
فرمان مش��روطه را صادر کرد و متعاقب 
آن اولین دورۀ مجلس ش��ورای ملی در 
17 ش��عبان 1324 هـ ق گشایش یافت 
و قانون اساس��ی در 51 ماده به تصویب 

رسید )مکی، 1323، ج 3: 745(. 
انقلاب مش��روطه نقش بسزایی در 
تحول و تکوین نظام جدید داش��ت اما 
آنچه که در نتیجۀ تلاش آزادی‌خواهان به 
عنوان نظام سیاسی مشروطه حاصل شد، 
با هم��ۀ ارزش‌های اجتماعی و فرهنگی 
آن‌طور که باید و شاید شکل نگرفت؛ تا 
جایی‌ک��ه در س��ال 1324 در ایران از هر 

صد نفری که به سن مدرسه می‌رسیدند، 
دو نف��ر به مدرس��ه راه می‌یافت. بقیه از 
نعمت تحصیل بی‌بهره بودن��د. این امر 
تش��کیل حکومت ملی را با مش��کلات 

عدیده‌ای مواجه کرد )کسروی، 174(. 
دخالت‌های روس و انگیس، بیماری 
مظفرالدین‌شاه، بی‌اطلاعی مردم از کیفیت 
حکومت مل��ی و تقلیدی ب��ودن قانون 
اساس��ی ایران، که تناس��بی ب��ا جامعه و 
فرهنگ مردم ایران نداشت، موجب شد 
اوضاع کشور آش��فته بماند. اما عواملی 
چون رفت و آمد س��فیران کش��ورهای 
اروپایی و انتش��ار اخبار انقلاب صنعتی، 
سیاس��ی و اجتماعی کشورهای اروپایی 
موجب��ات روی آوردن به تمدن اروپایی 

شد )همان: 241(. 
قانون اساسی مشروطه که در 1324 
هـ ق  به تصویب رس��ید، در اصل‌های 
18، 19 و 20 ای��ن هدف‌ه��ا را ب��رای 
آموزش‌وپرورش در نظر گرفته اس��ت: 
»تحصی��ل و تعلی��م عل��وم و معارف و 
صنایع آزاد، مگر آنچه شرعاً ممنوع باشد، 
تأسیس مدارس به مخارج دولتی و ملی 
و تحصیل اجباری، عامۀ مطبوعات غیر 
از کتب و مواد مضره به دین مبین آزاد و 
ممیزی در آن‌ها ممنوع است ولی هرگاه 
چیزی خلاف قانون مطبوعات در آن‌ها 
مشاهده شود، نشر دهنده یا نویسنده طبق 

قانون مطبوعات مجازات می‌شود.« 
با آغاز مش��روطه بر تع��داد مدارس 
افزوده شد. پس از پیروزی مشروطه‌طلبان 
و تشکیل پارلمان در 1290 هـ  ق قانون 

اساس��ی معارف ایران در مورد همگانی 
ش��دن آموزش ابتدایی به تصویب رسید 
و ب��ه تدریج آم��وزش مکتب‌خانه‌ای به 
آموزش دبس��تانی تبدیل ش��د )ش��میم، 
1343، 384(. چن��د روز پس از امضای 
فرمان مشروطه مظفرالدین‌شاه درگذشت 
و پسرش محمدعلی‌شاه جانشین او شد. 
وی ک��ه در باطن با مجلس مخالف بود، 
سرانجام به کمک نیروی قزاق ساختمان 
مجل��س را به توپ بس��ت و اس��تبداد 
حکم‌فرما ش��د. لیکن مردم در شهرهای 
مختلف قی��ام کردن��د و در 1327 هـ ق 
نیروی ش��اه شکست خورد و شاه نیز به 
روس��یه پناهنده شد. )مکی، 1323، ج3 : 
452(. پس از کناره‌گیری محمدعلی‌شاه، 
احمدمیرزا، فرزندش، از طرف ملیوّن به 
سلطنت برگزیده شد و از طرف مجلس 
عضدالمل��ک و ناصرالملک به ترتیب به 
ریاست برگزیده شدند. دولت به پشتیبانی 
مجل��س اصلاحات را آغ��از کرد ولیکن 
با مخالفت روس و انگلیس مواجه ش��د. 
سرانجام مجلس در این دوره تعطیل شد، 
ارتش روس و انگلیس وارد ایران شدند 
و تا قزوین پیشروی کردند. سرانجام در 
سال 1332 هـ ق جنگ جهانی اول آغاز 
ش��د. با اینکه ای��ران بی‌طرفی خود را در 
این جنگ اعلام ک��رده بود، مورد تجاوز 

دانشمندان ایرانی از صدر اس�الم تا تأسیس دارالفنون آثار ارزنده‌ای پدید 
آوردند که در تکوین فلسفه و نظام آموزش‌وپرورش تأثیر بسزایی داشتند. 
مهم‌ترین این آثار عبارت‌اند از:   قانون و شفا )ابن‌سینا(، چهارمقاله )نظامی 
عروضی(، قابوس‌نامه )عنصرالمعالی(، سیاس��ت‌نامه )خواجه نظام‌الملک(، 
کیمیای سعادت )غزالی(، اخلاق ناصری )خواجه نصیر طوسی(، گلستان و 

بوستان )سعدی( 

ابن سینا

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 341391



دولت‌های روس و انگلیس قرار گرفت 
و خسارت‌های زیادی بر کشور وارد شد 

)شمیم، 1343، 248(. 

تأسیس دارالفنون
نظام رس��می آموزش‌وپ��رورش در 
ایران با تأسیس مدرسۀ دارالفنون آغاز شد. 
سنگ بنای این مدرسه با همت امیرکبیر در 
سال 1266 هـ ق در محل کنونی دبیرستان 
امیرکبی��ر« واقع در خیابان ناصرخس��رو 
تهران نهاده شد. دارالفنون در 1268 هـ ق 
گشایش یافت اما هنگام افتتاح آن امیرکبیر 
به کاشان تبعید شده بود. مدرسه مذکور 
با حضور ناصرالدین‌ش��اه و میرزاآقاخان 
ن��وری صدراعظم و وزیران و اهل فضل 
و معلمان ایرانی و اروپایی افتتاح شد و در 
هر رشته گروهی به تحصیل علوم جدید 
مشغول شدند. در این مدرسه رشته‌های 
توپ‌خان��ه،  س��واره‌نظام،  پیاده‌نظ��ام، 
مهندسی، پزشکی، جراحی، داروسازی و 
معدن وجود داشت. در تمام رشته‌ها زبان 
فرانسه، علوم طبیعی و ریاضی و تاریخ و 
جغرافیا تدریس می‌شدند )آدمیت، 1348: 

 .)42
در طول تاریخ، این نخستین بار بود 
که دولت به طور مستقیم مدرسه تأسیس 
ک��رده و به ط��ور رس��می ادارۀ آن را بر 
عهده گرفته بود. به همی��ن دلیل، تاریخ 
گشایش دارالفنون مبدأ تحول جدید در 
آموزش‌وپرورش ایران است. از آنجا که 
معلمان دارالفنون از کش��ورهای اروپایی 
به خدمت گرفته ش��ده بودن��د، با ورود 
آن‌ه��ا فرهن��گ جدید مغ��رب زمین به 
ایران وارد ش��د. تحصیل در این مدرسه 
رایگان ب��ود. دانش‌آموزان که تعداد آن‌ها 
در بدو تأسیس صد نفر بود، لباس واحد 
می‌پوشیدند، در مدرسه تغذیه می‌شدند و 
کمک‌هزینۀ تحصیلی دریافت می‌کردند. 
مطالب درسی هم به صورت کتاب تألیف 

می‌شدند و در چاپ‌خانۀ مدرسه به چاپ 
می‌رسیدند )همان: 57(. 

دارالفن��ون  رئی��س  اولی��ن 
»میرزامحمدعلی‌خان ش��یرازی« - وزیر 
ام��ور خارج��ه – و س��پس »عزیزخان 
مک��ری« - س��ردار کل – ب��ود. س��پس 
رضاقلی‌خ��ان هدای��ت« ریاس��ت آن را 
بر عه��ده گرفت. در س��ال 1274 هـ ق 
»علی‌قلی‌میرزا اعتضادالسلطنه« به ریاست 
دارالفنون برگزیده شد. وی یک سال بعد 
نیز به عنوان نخس��تین وزیر علوم به این 
سمت منصوب شد )شمیم، 1343: 221(. 

پی‌نوشت 
1. شمیم، علی‌اصغر، ایران در دوره سلطنت قاجار، 

ص 248 
1. آدمیت، فریدون، امیرکبیر و ایران، ص 42 

2. همان، منبع، ص 57 
3. شمیم، علی‌اصغر، ایران در دوره سلطنت قاجار، 

ص 221 

منابع 
خوارزمی،  ایران.  و  امیرکبیر  فریدون.  آدمیت،   .1

تهران. 1348. 
ذوالفقاری.  حسین  ترجمۀ  الرحله،  جبیر،  ابن   .2

طوفان. تهران. 1351. 
سلیمی.  محمدرضا  ترجمۀ  مقدمه،  ابن‌خلدون،   .3

مطالعات اسلامی. تهران. 1370.
4. ارفع الدوله، م. ایران دیروز. آموزش‌وپرورش. 

تهران. 1345. 
تاریخ  عباس،  آشتیانی،  اقبال  حسن.  پیرنیا،   .5

کامل ایران. دنیای کتاب.
ساکت.  ترجمۀ حسین  البلدان.  فتوح  بلاذری.   .6

نشر اسلامی. تهران. 1355. 
ایران  در  تربیت  و  تمدن  سیر  اسداله.  بیژن،   .7

باستان. ابن سینا. تهران. 1350.
8. پیرنیا. مشیرالدوله. ایران باستان. ج 3. 

ایران  آموزش‌وپرورش  علیرضا.  حکمت،   .9
برنامه‌ریزی  تحقیقات  مؤسسۀ  تهران.  باستان. 

علمی آموزشی. 1350. 
10. درانی، کمال. تاریخ آموزش‌وپرورش قبل و 

بعد از اسلام. سمت. 1376. 
 .1 ج  تمدن.  تاریخ  آریل.  ویل  دورانت،   .11

ترجمه احمد آرام. تهران. فرانکلین.
کریم  ترجمۀ  ماد.  تاریخ  ا،م.  دیاکونوف،   .12
کشاورز. بنگاه ترجمه و نشر کتاب. تهران. 1343. 
و  تاریخ  و  فرهنگ  سیر  مرتضی.  راوندی،   .13
تهران.  نگاه.  اروپا.  و  ایران  در  تربیت  و  تعلیم 

چ 2. 1367. 
اسلام.  در  آموزش  تاریخ  احمد.  شبلی،   .14
تهران.  اسلامی.  نشر  ساکت.  محمدحسین  ترجمۀ 

 .1354
15. شمیم، علی‌اصغر، ایران دورۀ سلطنت قاجار. 

ابن‌سینا، تهران. 1343. 
16. صدیق، عیسی. تاریخ فرهنگ ایران. دانشگاه 

تهران. تهران. 1336.
آموزش‌وپرورش  تاریخ  امان‌الله.  صفوی،   .17
رشد.  ش.  هـ   1380 تا  باستان  ایران  از  ایران 

تهران. 1383. 
در  تربیت  و  تعلیم  بدرالسادات.  عیوضی،   .18
ایران باستان تا انقلاب فرهنگی. عیوضی. تهران. 

ج 1. 1385. 
19. غنچه، عبدالرحیم. تاریخ دانشگاه‌های بزرگ 
تهران.  رودکی.  مقدسی.  حسین  ترجمۀ  اسلامی. 

 .1369
20. فرای، ریچارد، میراث باستانی ایران. ترجمۀ 

مسعود رجب‌نیا. بنگاه ترجمه. تهران. 1346. 
21. کریستین سن، آرتور. ایران در زمان ساسانیان. 

ترجمۀ رشید یاسمی. امیرکبیر. تهران. 1371. 
تاریخ  محمدعلی.  کشاورزی،   .22
آموزش‌وپرورش اسلام و ایران. رهگشا. 1371. 

نویسندگان  برخی  کوروش‌نامه.  گزنفون،   .23
روسی. تهران. 1354. 

ایران.  سالۀ  بیست  تاریخ  حسین.  مکی،   .24
مجلس. تهران. 1323. 

اسلامی.  آموزش  وزیر  احمد.  منیرالدین،   .25
ترجمۀ حسین اشرافی. بعثت. شیراز. 1365. 

26. وکیلیان، منوچهر. تاریخ آموزش‌وپرورش در 
اسلام و ایران. تهران. پیام نور. 1370. 

ایران.  و  اسلام  دانش‌نامۀ  احسان.  یارشاطر،   .27
بنگاه ترجمه. تهران. 1356. 

ایرانی.  لهجه‌های  و  زبان  احسان.  یارشاطر،   .28
بنگاه ترجمه. تهران. 1357. 

امیر کبیر

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

35 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



اشاره
براي اطلاع از پيوند حوادث گذش��ته، 
حال و آينده با روكيرد فلس��في، بي‌ترديد 
آراي ه��گل اهميت زيادي دارد. چرا كه در 
نوشته‌هاي بيشتر فلاسفۀ قرن هجدهم اين 
روكيرد وجود ندارد يا اينكه بسيار كمرنگ 
است. در اين مقاله، به موضوع تاريخ فلسفي 
وي، هدف وغاي��ت تاريخ، عوامل معنادار 
تاري��خ و محرك آن )روح مطلق كه در كل 
جهان وجود دارد(، منازل مهم مسير و تأثير 
هگل بر متفكران بعدي پرداخته مي‌ش��ود. 
سؤالات بدين‌ قرار است: از نظر هگل تاريخ 
به كجا و چگونه مي‌رود؟ سازوكار محرك 

تاريخ چيست؟

كليدواژہ‌ها: هگل، فلسفۀ نظری تاريخ، روح، آزادی

زمانه و زندگی هگل
انقلاب فرانسه در آلمان تأثيرات بسزايي 
گذاش��ت؛ مثل بيداري روح آزادي‌خواهي، 
لغ��و بردگ��ي و جنگ‌هاي خانمان‌س��وز. 
البت��ه غلبۀ ناپلئون اول موجب از بين رفتن 
امپراتوري رم و ژرمن، تجزۀي آلمان به س��ه 
قسمت يعني اتريش، پروس و ايالات راين 
شد. در پروس سال 1797 فردركي سوم بر 
تخت سلطنت نشست. وي مردي دين‌دار 
بود. پس از صدماتي كه در س��ال 1806 در 
نتيجۀ شكست از فرانسه بر پروس وارد آمد، 
روح ملي و ميهن‌پرستي مردم اين سرزمين 
بيدار ش��د. در واقع، مي‌توان گفت كه اين 
عصر، دوران احياي نظام سلطنتي در اروپا 
بوده است )دولاندلن، 1370: 263 و 249-

.)248/2
در اين زمان حكومت پادشاهي در 

آلمان نيرومند شد. 
ين  جس��ته‌تر بر
فيلسوف آلمان 

اين زمينه كانت دارد. منتها اين دو در زمينۀ 
معرفت‌شناس��ي با كيديگر تف��اوت دارند 

)همان: 23 و 40(.

ديدگاه‌های هگل در مورد تاريخ‌نگاری
ه��گل در ابتداي بحث خود س��ه نوع 

تاريخ يا تاريخ‌نگاري را مي‌شناسد:
الف( تاريخ اصل��ي، گزارش توصيفي 
رويددادها در اوضاعي اجتماعي اس��ت كه 
تاريخ‌نگار آن را به چشم خود ديده است. در 
واقع تاريخ‌نگار به عصر و قوم مورد وصف 
خود تعلق دارد. نمونه‌هاي كلاس��كي اين 
نوع تاريخ‌نگاري آثار توسيديد و هرودوت 
است، اما هگل مي‌گويد كه نويسنده فقط به 
شرح حوادثي مي‌پردازد كه آن‌ها را مشاهده 

كرده است.
ب( تاريخ انديشيده، تاريخي است كه از 
مرزهاي تجربۀ تاريخ‌نگار فراتر مي‌رود؛ زيرا 
او ميك‌وش��د علاوه بر نقل حوادث، معناي 
آن‌ه��ا را نيز بفهمد. در اي��ن تاريخ‌نگاري، 
نويسنده ديدگاه خود را بر گذشته تحميل و 
گذشته را برحسب روح عصر حاضر تفسير 

ميك‌ند.
ج( تاريخ فلسفي يا فلسفۀ تاريخ؛ به اين 
معنا كه تاريخ بايد تأثيري ژرف در برداشت 
از رويدادها داشته باشد و براي كاربرد عقل 
در تاريخ بشر بايد به مطالعۀ سير رويدادها 
پرداخ��ت )كاپلس��تون، 1375، ج 7: 218(. 
تاريخ‌ن��گار بايد به حدس و گمان در مورد 
جريانات تاريخي بپردازد و نشان دهد كه در 
عرصۀ تاريخ،‌ تعقل عامل مهمي محسوب 
مي‌ش��ود. او براي انجام‌دادن اين كار بايد از 
نتايج تاريخ تجربي به صورت اطلاعات اوليه 
استفاده كند و با وارد كردن انديشه يا تصور 

تاريخ و فلسفۀ تاريخ از نگاه هگل

شهناز مسلمي
دبير تاريخ شهرستان‌هاي استان تهران

در اين روزگار گئورگ ويلهلم فريدريش 
هگل1 است.

در ش��هر  اوت 1770  در 27  ه��گل 
اش��توتگارت متول��د ش��د. او در مدرس��ۀ 
اش��توتگارت و از س��ال 1788 در مدرسۀ 
توبينگتن تحصيل كرد. هگل مي‌خواس��ت 
به تحصي��ل علوم ديني بپردازد اما بيش��تر 
وقت او صرف يادگيري فلسفه و زبان‌هاي 
يوناني و لاتيني شد. در همان‌جا با فردريش 
هولدرلين، كه بعداً از بزرگ‌ترين ش��اعران 
آلمان��ي ش��د، دوس��ت ش��د. همين‌طور 
فريدريش ش��لينگ كه فيلس��وف مشهور 
ساليان بعد بود. پس از خاتمۀ تحصيلاتش، 
به كشيش ش��دن رغبتي نشان نداد. هشت 
س��ال به صورت معلم س��رخانه در برن و 
فرانكفورت، به‌سر مي‌برد. در سال 1801 به 
شهر ينا رفت و در دانشگاه آنجا به تدريس 
پرداخت. با بسته‌شدن دانشگاه در پي اشغال 
ينا به دست ارتش فرانسه، هگل به مدت كي 
سال سردبير روزنامه شد و از سال 1808 در 
مقام رئيس دبيرستان پسرانه در نورنبرگ كار 
كرد. در س��ال 1816 استاد فلسفۀ دانشگاه 
هايدلبرگ شد و دو سال بعد، از او خواستند 
كه استادي دانشگاه برلين را بپذيرد. هگل تا 
دم مرگ در سال 1831 در اين دانشگاه بود 
و بزرگ‌ترين فيلسوف عصر خود به‌شمار 

مي‌رفت )مك‌كارني، 1384: 17-20(.
آث��ار وي عبارت‌اند از پديدارشناس��ي 
روح )1807( و عل��م منطق كه به صورت 
پياپي در س��ال‌هاي 1812 و 1813 و 1816 
چاپ و منتشر ش��دند. دايره‌المعارف علوم 
فلسفي )1817( و فلس��فۀ حقوق )1830( 
و همين‌طور مطالبي در مورد زيبايي‌شناسي، 
تاريخ فلسفه و فلسفۀ تاريخ كه به صورت 

درس گفتارها آمده است.
فلسفۀ تاريخ هگل از كار پيشينيان خود 
تأثير پذيرفته اس��ت. بزرگ‌ترين مقام را در 

له
قا

سازوکار محرک تاریخ چیست؟م

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 361391



كلي، يعني بيان نقش تعقل و مربوط كردن 
اين نقش��ه با اطلاعات اوليه‌اي كه از تاريخ 
تجربي به‌دس��ت آمده است، مسير تاريخ را 
روش��ن كند )والش، 1363: 154(. در واقع، 
هگل در تاريخ فلسفي از تريكب دو روش 
تاريخي و فلسفي استفاده ميك‌ند. موضوع 
تاريخ‌ن��گاري وي فق��ط حوادثي نيس��ت 
كه تاريخ‌نگارِ انديش��ه‌گر يا مشاهدهك‌ننده 
توصيف ميك‌ند، بلكه آگاهي است. آنجا كه 
مي‌گويد: »موضوع تاريخ فلسفي عبارت از 
روح ملت‌هايي است كه به اصول ذاتي خود 
آگاهي يافته و واقف گش��ته‌اند به اينكه چه 
هستند و اعمالشان دال بر چه چيزي است« 

)توران، آذر 1382: 29-30(.

منطق ديالكتيكی هگل
كيي از ابزارهايي كه هگل با اس��تفاده 
از آن تكامل تاريخ را توجيه ميك‌ند، بينش 
ديالكتكيي تاريخ اس��ت. ديالكتكي از نظر 
لغوي به مفهوم استدلال، گفت‌وگو و منطق 
جدل است. )حق‌شناس، 1385، ج 1: 399( 
اما منظور هگل از اين‌گونه تفكر، تغييرات 
تكاملي تاريخ از زاوۀي تضادهاست. مولوي، 
شاعر ايراني، نيز به اصل تضاد معتقد است 
و اينكه انس��ان از دو نيروي والا و پس��ت 

)علوي و س��فلي( تشيكل شده و اين عالم، 
نبرد نيروهاي متضاد است.

اين جهان جنگ است چون كل بنگري
ذره ذره همچو دين با كافري

جنگ فعلی، جنگ طبعی جنگ قول
در ميان جزها حربي است هول )مثنوی 
مولوی چاپ هرمس دفتر ششم ص 916(.

بر هر انس��اني مسلّم اس��ت كه وجود 
ه��ر چيزي مدي��ون ضدخودش اس��ت و 
ميان گرايش‌هاي متعارض، ستيزي جاودانه 
وجود دارد. از ديدگاه قرآن نيز جهان عرصۀ 
حق‌گرايان و باطل‌گرايان اس��ت و بين اين 
دو گ��روه همواره تضاد و كش��مكش بوده 
اس��ت. آموزۀ مهدويت نيز كه در اكثر اديان 
الهي وجود دارد، نتيجۀ تضاد ميان واقعيت 
و حقيقت است: واقعيت يعني آنچه هست، 
ولي حقيقت يعني آنچه نيست اما بايد باشد.
البت��ه اص��ل تض��اد تنها معي��ار تفكر 
ديالكتكيي هگل نيس��ت. به اعتقاد وي، در 
هر عصر نوعي وحدت مستقل وجود دارد. 
هر دوره انديشۀ اصلي خود را تا آخرين حد 
ممكن رش��د مي‌دهد و سپس اضدادش به 
وجود مي‌آيند. اين مبارزه همچنان ادامه پيدا 
ميك‌ند تا اصول متضاد در وحدتي بالاتر به 
نام »سنتز« يا »هم نهاد« آشتي مي‌پذيرند. بار 

ديگر همين س��نتز تا بالاترين 
نقط��ه پيش مي‌رود و س��تيزي تازه 

به‌وج��ود مي‌آيد كه عناص��ر كارامد »تز« يا 
»برنهاد« و »آنتي‌تز« با »برابر نهاد« را دربردارد. 
با چنين ش��يوۀ سه‌ پايه‌اي انديشه پيش مي 
رود و سرانجام به كي مطلق خواهيم رسيد 

)صديقي، 1366: 69-70(.
حرك��ت ديالكتكي��ي منط��ق هگل را 
مي‌توان اين‌گونه نش��ان داد: آن مفهومي كه 
از نظر منطق بر مفهوم‌هاي ديگر تقدم دارد، 
هستي است اما مفهوم هستي در كنار نيستي 
مطرح مي‌شود. ذهن ما از هستي به نيستي 
و از نيس��تي به هستي مي‌رود و بر هيچكي‌ 
نمي‌ت��وان تيكه كرد و هر كدام درضد خود 
ناپديد مي‌ش��ود. اين جنبش از هس��تي به 
نيستي و از نيستي به هستي نهايتاً به شَوَند 
)صيرورت، شدن( مي‌رسد. شَوَند در واقع،‌ 
سنتز هستي و نيستي است و مجموع آن‌ها 
را شامل مي‌ش��ود )كاپلستون، 1375: ج 7: 
193(. اگر هستي را مطلق در نظر بگيريم، 
مساوي با نيستي و عين نيستي است )شيء 
تمايل به منفي خودش دارد(. پس هستش 
نيستي اس��ت ولي بعد كه هستي و نيستي 
ب��ا هم تريكب مي‌ش��وند، حركت به‌وجود 

مي‌آيد )مطهري، 1376: 77-78(.

سازوکار محرک تاریخ چیست؟

هگل

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

37 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



منشأ اصلي ديالكتكي منطق بود اما اين 
مسئله فقط به منطق محدود نمي‌شود، بلكه 
علاوه بر كلۀي گروه‌هاي سه‌گانۀ دروني منطق 
)نهاده، برابر نهاده و هم‌نهاده( خود منطق يا 
انديشه جزو كي گروه سه‌گانۀ بالاتر است 
كه در آن طبيعت آنتي‌تز يا برابر نهاد است 
و روح )زندگي فكري يا عالم انديشه( هم 
نهاد يا س��نتز است و براي اينكه انديشه در 
حد كمال باش��د، بايد به صورت ملموس 
تجسم شود و روح ملموس به خود بازگردد 
)والش، 1363: 154(. در واقع، هگل هدف 
اين ستيز و س��ازش را تكامل بخشيدن به 
روح جه��ان مي‌داند كه همواره به س��وي 

غايت خود مي‌رود.

عقل حاكم بر تاريخ
هگل ميك‌وشد از نو اعتماد به عقل را 
برگردان��د؛ اعتمادي كه كانت آن را متزلزل 
كرده بود. به همين دليل است كه ادعا ميك‌ند 
تنها عقل است كه جهان را هدايت ميك‌ند. 
به اعتقاد او عقل انديشه‌اي است كه با آزادي 
ممكن مي‌ش��ود. ه��گل از هرچه با عقل و 
منطق مخالف است بيزار است و مي‌گويد 
كل جهان بر طبق اصول عقلي سير ميك‌ند؛ 
چنانك‌ه مي‌گويد آنچه معقول است حقيقي 
است و آنچه حقيقي است معقول است و 
باور دارد كه نظام‌هاي اجتماعي موجود در 
جهت حركت عقل هستند و براساس اين 
تفكر است كه اصول ديالكتكي خود را بنيان 
مي‌نهد. پس تكامل عق��ل تكامل واقعيت 
است. مثلًا نظام پادشاهي در طول مدتي كه 
معقول به‌ش��مار مي‌رفت، وجود داشت اما 
زماني كه به صورت نامعقول درآمد، زوال 

يافت )صديقي، 1366: 87-89(.
در م��ورد جن��گ مي‌گوي��د كه جنگ 
ضرورتي عقلاني دارد، از فروماندگي ملت‌ها 
پيشگيري ميك‌ند و نگهبان سلامت اخلاقي 
آن‌هاس��ت )!( البته هگل تجربه‌اي از 
نداش��ت  فراگير  جنگ‌ه��اي 
و آخري��ن خاط��رۀ او 
جن��گ،  از 

جنگ‌هاي ناپلئوني و مب��ارزۀ پروس براي 
استقلال بود )كاپلستون، 1375: ج 7: 217(.

بنابراين، عقلانيت ويژگي جهان است 
و ه��ر حادثه‌اي كه در جه��ان رخ مي‌دهد، 
به دليل همين ويژگي است. اصلًا شك در 
مورد حوادث تاريخي معنا ندارد و اين عقل 
اس��ت كه جهان را هدايت ميك‌ند. تصادف 
در جهان مفهومي ندارد؛ چرا كه هر آنچه در 
جهان رخ مي‌دهد، بر مبناي ماهيت عقلاني 
اس��ت. پس در پس هر رويدادي ضرورتي 

وجود دارد.

روح، آزادی
ه��گل براي بي��ان چگونگي حكومت 
عقل بر جهان، به مفهوم روح روي مي‌آورد. 
او فلس��فۀ تاريخ را بر مبناي روح و س��ير 

تكامل آن مي‌داند.
روح با عنوان‌هاي ذهني، عيني و مطلق 
تقسيم مي‌ش��ود. روح ذهني آگاهي فردي 
است كه در انسان‌شناسي، پديدارشناسي و 
روان‌شناسي مطرح است. روح عيني همان 
روح در جنبۀ اجتماعي است؛ آن‌گونه كه در 
رسوم و نهادهاي اجتماعي و بشري مجسم 
مي‌شود. روح مطلق همان روح است كه از 
رهگذر س��ه پاۀي هنر، دين و فلسفه وجود 
دارد. بح��ث دربارۀ تاري��خ جهان به قلمرو 
روح عين��ي مربوط مي‌ش��ود )مك‌كارني، 

.)102 :1384
اصلي دروني در سير تاريخ وجود دارد 
كه داراي اهميتي اساسي است. بستر و زمينۀ 
اين ام��ر دروني را تاري��خ فراهم ميك‌ند و 
مس��ئله‌اي نيست كه خود را با مسائل ديگر 
)امكان و تصادف( سرگردان كند، بلكه عامل‌ 
تعيينك‌نندۀ امور ديگر اس��ت. روح همانند 
چيزي است كه خود را آفريده است. روح 
در درون خ��ود با خويش��تن جنگ ميك‌ند 
و ب��راي آنكه به مقصودش برس��د، بايد بر 
خويش غلبه كند. روح تنها جنبۀ ظاهري و 
كلي تكامل را ندارد بلكه ملزوم تحقق غايتي 
با هدفي مشخص است. مفهوم روح به اين 
صورت اس��ت كه تكامل تاري��خ در زمان 

صورت بگيرد. تاريخ جهاني مظهر روح در 
زمان است )هگل، 1381: 167-170(.

هگل ب��راي روح زمان، نوعي عصمت 
قائ��ل اس��ت و مي‌گوي��د كه زمان اش��تباه 
نميك‌ند و فقط فرد است كه اشتباه ميك‌ند 
)مطهري، 1376: 38(. حادثۀ تاريخي معلول 
علل خارجي نيست بلكه حركتي است كه از 
درون روح را متحول ميك‌ند. تاريخ واقعي 
نتيجۀ تجلي روح اس��ت. بنابراين، حوادثي 
كه رخ مي‌دهند اگر تحت تأثير روح جهان 
نباشند، در تاريخ واقعي جهان مؤثر نيستند. 
در واقع، جهت حركت امور را فلسفۀ روح 
تعيين ميك‌ند. مردان مؤث��ر در تاريخ )مثل 
س��زار و ناپلئون( اس��ير جرياناتي خارج از 
هدف و ارادۀ خود بوده‌اند. در فهم حوادث 
تاريخ��ي بايد به هدف و غايت آن‌ها توجه 

داشت )مجتهدي، 1385: 152-153(.
از نظر هگل، تاريخ جهان، نشان‌دهندۀ 
گسترش روح از آزادي و در نهايت، تحقق 
آزادي است. او پديده‌هاي تاريخي را ناشي 
از تجلي��ات روح مي‌دان��د. كي��ي از نتايج 
فلسفه‌اش را آزادي مي‌داند و معتقد است كه 
آزادي تنها واقعيت روح است. ماده به سوي 
مخالف خويش گرايش دارد. اگر توفيقي در 
اين امر پيدا كند، ديگر ماده نيس��ت و نابود 
مي‌ش��ود. ماده در تلاش ب��راي تحقق كي 
فكر اس��ت، اصل و ريشۀ ماده در خارج از 
خودش اس��ت اما موجوديت روح قائم به 
ذات اس��ت و اين آزادي ب��ه معناي واقعي 

است )والش، 1363: 156-157(.
بنابراين، تاريخ جرياني است كه از راه 
آن روح جهان به خود در مقام آزادي آگاهي 
ميي‌ابد اما اين روح تنها در دولت و از طريق 
آن موجوديت دارد. دولت برترين نمود روح 
عيني است و هرجا ميان خواست دولت و 
افراد درگيري به‌وجود بيايد، بايد خواس��ت 
دولت حاكم شود. هگل پايداري دولت را به 
اين شرط مي‌داند كه افراد برحسب اوضاع 
و توانمندي‌هاي گوناگ��ون اهداف كلي را 
اهداف خود بدانند. در هر دورۀ خاصي، ملتي 
نمايندۀ پرورش روح جهاني است. اين ملت 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 381391



در اين دوره از تاريخ جهان مقتدر اس��ت و 
تنها كي بار فرصت به‌دست مي‌آورد، روح 
ملي او پرورش ميي‌اب��د و اوج مي‌گيرد، و 
سپس به پستي مي‌گرايد )كاپلستون، 1375، 

ج 7: 213-212 و 219-220(.
مي‌ت��وان گفت تاريخ جهان��ي نمودار 
تكام��ل آگاهي روح از آزادي خود اس��ت 
و مرحل��ۀ بعد تحقق آزادي اس��ت. آزادي 
كامل‌ترين مرحلۀ تكامل انديشۀ بشري است 
و در تاريخ هرچه جلوتر مي‌رويم، به آزادي 

بيشتري دست ميي‌ابيم.

سير تاريخ جهانی
هگل تاريخ جهان را براس��اس آزادي 
كي نفر و اس��ارت ديگران ـ آزادي عده‌اي 
و اس��ارت عده‌اي ديگر ـ و نهايت��اً آزادي 
هم��گان مي‌داند. تاريخ جهان را از ش��رق 
شروع ميك‌ند و با غرب به پايان مي‌برد. او 
س��ير تاريخ را به چهار قسمت )سه دوره( 

تقسيم ميك‌ند؛ بدين ترتيب:
1. جهان خاور زمي��ن؛ منظور وي از 
جهان خاورزمين چين، هند و ايران اس��ت. 
چين و هند را از تمدن‌هاي س��اكن مي‌داند 
و آن‌ه��ا را بي��رون از تاريخ جهان توصيف 
ميك‌ن��د. در جامع��ۀ خاورزمي��ن تنها كي 
فرمانروا آزاد اس��ت. ه��گل مي‌گويد اتباع 
يا رعاياي ش��رقي اراده ب��ه معناي امروزي 
نداشت. در خاورزمين اخلاق و قانون وجود 
ندارد و نهادهاي اساسي جامعه نظام كاست 
اس��ت. در ايران باس��تان، قانون فرمانروا و 
رعي��ت را تحت ضابطه درم��ي‌آورد. ايران 
سلطنت خداسالارانه داشت. استوار بر دين 
زرتش��ت و ملزم به پرس��تش نور بود. البته 
اين به مفهوم آن نيست كه در ايران برابري 
حكم‌فرما بود. شاهنشاه تنها شخص آزاد در 
قلمرو شاهنشاهي بود )سينگر، 1379: 45-

.)43
جهان اس�المي هم كه به روح مطلق و 
خداي كيتا باور دارد، در امپراتوري عثماني 
با استبداد درآميخته است. بنابراين، اين عصر 
دورۀ كودكي روح اس��ت، يگانگي روح با 

طبيعت مش��اهده مي‌شود و اين روح هنوز 
آزاد نيست )هگل، 1381: 172(.

2. تاريخ يونان؛ هگل نيروي جان‌بخش 
جه��ان يونان��ي را انديش��ۀ فردي��ت آزاد 
مي‌خواند اما مي‌گويد كه آزادي فردي هنوز 

در اين مرحله از تاريخ به شكوفايي نرسيده 
است. ش��كل دموكراس��ي يوناني نيازمند 
برده‌برداري ب��ود و اين يعني جهان يوناني 
به مرحله‌اي رس��يده بود ك��ه در آن بعضي 
آزاد بودن��د و همين افراد ه��م به صورت 
ناقص آزادي داشتند؛ چرا كه وجدان فردي 
نداشتند. گذشته از آن، يونانيان پيش غيب‌گو 
مي‌رفتن��د، در حاليك‌ه اگر به راس��تي آزاد 
بودند، براساس عقل و استدلال خود تصميم 
مي‌گرفتند. بدون تأم��ل نقادانه نمي‌توان به 
آزادي رس��يد؛ چنانكه فيلس��وفان يوناني، 
به‌ويژه سقراط، اين دعوت به تحقيق آزادانه 
را به جان مي‌پذيرفتند. به اعتقاد هگل، اصل 
تفكر مستقل موجب سقوط آتن شد و نشانۀ 
پايان گرفتن نقش تاريخي تمدن يونان بود 
)سينگر، 1379: 49-45(. در اين دوره، روح 
براي خ��ود آزادي دارد ولي هنوز از گوهر 
روح جدا نشده است )هگل، 1381: 172(.

3. جهان رومي و پيدايش مسيحيت؛ 
امپرات��وري روم از اقوام گوناگون بنا ش��ده 
ب��ود و فاقد هرگونه پيوند پدرس��الاري يا 
وابستگي‌هاي ديگر بود. بنابراين، به انضباط 
متكي به‌زور نياز داش��ت. اساس امپراتوري 
روم بر ش��كلي از نظام حقوقي بود كه حق 
فردي كي��ي از بنيادي‌ترين آن‌ها به‌ش��مار 
مي‌رفت. هگل تفاوت واقعي شاهنش��اهي 
ايران ب��ا روم را در اين مي‌داند كه در اولي 
اصل استبداد شرقي وجود دارد اما در دومي 
پيوس��ته ميان قدرت مطلق دولت و آرمان 
فردي درگيري اس��ت. اما اين درگيري در 
شاهنش��اهي ايران وجود نداشت. به عقيدۀ 
هگل، گس��ترش مكاتب فلس��في در اين 

زمان ناش��ي از 
آن ب��ود كه ف��رد از 

‌كيس��و خود را آزاد مي‌ديد 
و از سوي ديگر بايد در برابر قدرت 

س��لطه‌گر احس��اس درماندگي ميك‌رد. در 

واقع، فرورفتن در فلس��فه واكنش��ي منفي 
به اين وضع ب��ود كه به چاره‌اي مثبت نياز 

داشت كه مسيحيت آن را فراهم ميك‌رد.
مس��يحيت دين ويژه‌اي است؛ چرا كه 
عيس��ي هم )به زغم مسیحیان( پسر خدا و 
هم موجودي انساني است. در واقع، بعضي 
انس��ان‌ها از بعضي جهات محدودند ولي 
در عي��ن حال به ص��ورت خداوند آفريده 
شده‌اند. در نتيجه انس��ان‌ها بايد خود را از 
بند خواهش‌هاي طبيعي نجات بدهند. نقش 
دين مس��يح اين اس��ت. آنچه براي آدميان 
اهميت دارد، همين فطرت روحاني اس��ت 
و آنچه مورد نياز اس��ت تقوا و پرهيزگاري 
است. به همين دليل، مسيحيت به مخالفت 
ب��ا ب��ره‌داري برمي‌خيزد؛ زيرا هر انس��اني 
مطابق با انسان‌هاي ديگر ارزش ذاتي دارد. 
وابس��تگي به غيب‌گويان پاي��ان مي‌گيرد؛ 
زيرا موج��ود غيب‌گو نمودار چيرگي عالم 
طبيعت ب��ر موج��ودات روحاني اس��ت. 
بنابراين، مسيحيت در امپراتوري روم مقام 
برجسته‌اي پيدا ميك‌ند و در عصر كنستانتين 
دين رس��مي آن امپراتوري مي‌ش��ود. نيمۀ 
غربي امپرات��وري در برابر هجوم اقوام بربر 
تسليم مي‌شود اما امپراتوري بيزانس بيش از 
هزار س��ال پايدار مي‌ماند. اما به نظر هگل، 
اين مسيحيت راكد و منحط بود و به مردمي 
نياز داشت تا اصول مسيحي را به سرمنزل 
نهايي برسانند )سينگر، 1379: 53-49(. اين 
مرحل��ه زمان مردانگي روح اس��ت كه فرد 
اهدافي دارد ولي نمي‌تواند به آن‌ها برس��د 

)هگل، 1381: 173(.
4. جهان ژرمني؛ هگل سراس��ر دورۀ 

 ـآزادی  هگل تاريخ جهان را براساس آزادی يك نفر و اسارت ديگران 
 ـو نهايتاً آزادی همگان می‌داند عده‌ای و اسارت عده‌ای ديگر 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

39 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



تاريخي از سقوط امپراتوري روم تا روزگار 
معاصر را جهان ژرمن��ي مي‌خواند. صفتي 
ك��ه او ب��هك‌ار مي‌ب��رد (Germanische) به 
معناي ژرمني اس��ت. مفهوم ژرمني علاوه 
بر آلمان، كشورهاي اسكانديناوي، هلند و 
حتي بريتانيا را شامل مي‌شود. او به تحولات 

فرانسه و ايتاليا نيز توجه ميك‌ند.
اتف��اق مهم پس از س��قوط امپراتوري 
روم نهض��ت، اصلاح دين اس��ت. چرا كه 
در دوره‌هاي گذش��ته كليسا صورت خوبي 
از روح راستين ديني ارائه نميك‌رد و اصرار 
داش��ت كه پيروانش بدون تعقل از كليس��ا 
اطاعت كنند. هگل نهضت اصلاح  دين را 
مهم‌تر از رنس��انس مي‌داند و به آن صفت 
»آفتاب جه��ان افروز« مي‌ده��د او به دليل 
اينكه منشأ اعتراض لوتر بخشودگي گناهان 
توسط پول است، عناصر بنيادي اصلاح دين 
را پاكي و دل مي‌داند كه به دست راهب پاك 
و سادۀ آلماني لوتر برپا شد. نتيجۀ آن از ميان 
رفتن كليساي كاتولكي رومي بود و به جاي 
آن اين فكر كه هر موجود انس��اني در قلب 
خود با مسيح رابطۀ معنوي مستقيم دارد رايج 
شد. نهضت اصلاح دين اعلام ميك‌ند كه هر 

موجود انساني، از زن و مرد، مي‌تواند فطرت 
روحاني و معنوي خود را تش��خيص بدهد 
و به رستگاري برسد و سرنوشت انسان به 

حكم فطرت، آزاد بودن است.
از زمان اصلاح دين به بعد، نقش تاريخ 
اين اس��ت ك��ه جهان را طب��ق اصول فوق 
دگرگون كند. بايد كوشيد كه همۀ نهادهاي 
اجتماع��ي بر طب��ق اصول عقلي باش��ند. 
روشنگري و انقلاب كبير فرانسه رويدادهاي 
بعدي گزارش هگل از تاريخ جهان هستند. 
نظرۀي متفكران فرانسوي مانند ديدرو و ولتر 
اين بود كه همه‌چيز بايد براساس عقل باشد 
و هرچ��ه بر مبناي خرافات باش��د، مردود 
است. در فرانسۀ پيش از انقلاب، اشراف و 
نجبايي از امتيازات ويژه‌اي برخوردار بودند 
كه بني��اد عقلاني نداش��ت. در اين اوضاع 
غيرعقلاني، تصور فيلسوفان از حقوق بشر 

پيروز شد.
هگل اهميت تاريخي انقلاب فرانسه را 
در اين مي‌داند كه اصول خود را به ملت‌هاي 
ديگ��ر، به ويژه آلمان، انتق��ال داد. در آلمان 
قانون نامه‌اي ناظر بر حقوق به‌وجود آورد كه 
به آزادي شخصي و ماليكت فردي رسميت 
بخش��يد، درهاي مناصب دولتي را به روي 

افراد بااستعداد باز كرد، تعهدات فئودالي را 
لغو كرد و پادشاه را در رأس قرار داد.

ه��گل تكرار ميك‌ند ك��ه: تاريخ جهان 
چيزي نيست مگر شكوفايي آزادي انديشۀ 
آزادي. كافي نيست كه افراد بر طبق وجدان 
و معتقداتشان بر خويش حكومت كنند. اين 
امر فقط آزادي ذهني اس��ت. دنياي بيروني 
هم بايد س��ازمان عقلاني پيدا كند و قوانين 
و اخلاقيات هم بايد عقلاني ش��وند. آنگاه 
آزادي هم ذهني و هم عيني مي‌شود و آنگاه 
است كه جهان به هدف خود خواهد رسيد 

)سينگر، 1379: 53-59(.
در واق��ع، هگل مي‌گوي��د اين انقلاب 
عقلاني از آلمان شروع شده و بيرون از خود 
آلمان در اس��كانديناوي، انگلستان و جهان 
رومي روي نداده اس��ت. از اين‌رو، مردمان 
آلماني بودند كه در اين زمان مسئوليت كامل 
آزادي روح )روزگار پيري روح( را برعهده 

داشتند )مك كارني، 1384: 217(.
بدين ترتيب، تاريخ جهان در نقطۀ اوج 
به پايان مي‌رس��د و هگل ب��ه اينكه دولت 
عقلاني چيست پاسخي نمي‌دهد. شايد به 
عقيدۀ وي، كش��ورش در آن دوره به مقامي 
س��ازمان يافته بر طبق موازين عقلي رسيده 

بوده است.
بيشترين انتقاد وارد بر هگل اين است 
كه ه��دف اصلي او حماي��ت از حكومت 
پادشاهي در آلمان بود. او مي‌خواسته است 
به س��ازمان سياسي عصر خود مشروعيت 
ببخش��د؛ چنانكه »ش��وپنهاور و انگلس از 
ه��گل انتقاد ميك‌ننن��د و او را فيلس��وف 
درب��اري حكومت پروس معرفي ميك‌نند« 
)س��روش، 1360: 12(. كاپلستون در پاسخ 
به اين انتقاد مي‌گويد ك��ه او خردمندتر از 
اين اس��ت كه كي نوع ساختار سياسي را 

بر ملت‌ها تحميل كن��د؛ به دليل اينكه اين 
س��اختار با خواس��ته‌هاي عقلي سازگارتر 
اس��ت. هر ساختار سياس��ي از درون كي 
ملت بي��رون مي‌آيد. براي مث��ال، »ناپلئون 
مي‌خواست به اسپانيا كي ساختار سياسي 
پيش س��اخته بدهد اما اين تلاش به جايي 
نرس��يد«؛ چون س��اختار سياس��ي حاصل 
تح��ولات و رويدادهاي قرن‌هاس��ت و به 
همين دليل اس��پانيايي‌ها آن را بيگانه تلقي 

كردند )كاپلستون، 1375، ج 7: 214(.
والش نيز از كساني كه از هگل در اين 

در اينكه درك نوشته‌های هگل شايد دشوارتر از هر فيلسوف ديگری 
است، اتفاق‌نظر وجود دارد اما شگفت اينكه فلسفۀ او به‌رغم دشواری، 

خاستگاه مكاتب گوناگون شده است
گل

ش ه
دري

فري
م 

لهل
 وي

گ
ور

گئ
خ

ری
 تا

ش
وز

 آم
شد 

ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 401391



زمينه انتقاد ميك‌نند و بر او خرده مي‌گيرند. 
او مي‌گويد كه اين ايرادها فاقد ارزش‌اند اما 
در وراي آن‌ها، عاقلانه‌تر بود كه وي هدف 
تاري��خ را به آينده واگ��ذار ميك‌رد نه اينكه 
سرمنزل مقصود را حال مي‌دانست )والش، 

.)165 :1363

تأثير هگل بر مورخان بعدی
در اينكه درك نوش��ته‌هاي هگل شايد 
دش��وارتر از هر فيلس��وف ديگري است، 
اتفاق‌نظ��ر وج��ود دارد اما ش��گفت اينكه 
فلسفۀ او به‌رغم دشواري، خاستگاه مكاتب 
گوناگون ش��ده اس��ت و در كي و نيم قرن 
گذش��ته بس��ياري از متفكران جهان تحت 
تأثير او بوده‌اند؛ چنان كه فريدريش انگلس 
درب��ارۀ اهميت ه��گل در اف��كار خودش 
مي‌نويس��د: »وجه تمايز طرز فكر هگل از 
همۀ فيلسوفان ديگر شمّ تاريخي استثنايي 
نهفته در شالودۀ تفكر وي بود. صرف‌نظر از 
اينكه شكل بهك‌ار گرفته شده چقدر انتزاعي 
و ايده‌آليستي باشد، سير تحولي انديشه‌هاي 
او همواره با سير تحولي تاريخ جهان موازي 
اس��ت و حتي فرض بر اين است كه دومي 
برهاني بر اولي است« )سينگر، 1379: 39(.

هگل ب��ه مطالعات اجتماع��ي در قرن 
نوزدهم و بيستم تحرك تازه‌اي بخشيد. در 
اين قسمت به دو نوع از متفكران قرن بيستم 

اشاره مي‌شود: 
كارل ماركس: زمان��ي كه ماركس به 
دانشگاه برلين پاگذاشت، هگل تازه درگذشته 
بود اما روح او هنوز بر اين دانشگاه چيرگي 
داش��ت. ماركس نيز پ��س از چند صباحي 
مقاومت تس��ليم اين روح شد. البته استادان 
ماركس در دانش��گاه حقوق برلين از جمله 
س��اويني، اس��تاد درس قضاوت وگانس، 
اس��تاد درس حقوق جنايي، نيز بر ماركس 
بي‌تأثير نبودند. همين‌طور فيلسوفان جواني 
مانند برادران ادگار و برونو بائر كه ماركس 
از طريق آنان با نظام جهاني هگلي آشنا شد 
)كوزر، 1383: 96-95(. ماركس تا حدودي 
منتقد هگل است. وي نظرۀي رشد و توسعۀ  

ديالكتكيي تاريخ را بدون تأيكد بيشتر ادامه 
مي‌دهد؛ تز، آنتي‌تز و س��نتز. در آراي هگل 
آزادي اخلاقي بر مبن��اي قانون وجود دارد 
ام��ا در نظريات مارك��س، ملو‌كالطوايفي، 
س��رمايه‌داري، و امي��د به جامع��ۀ بي‌طبقۀ 
سوسياليس��تي وجود دارد. ماركس آشكارا 
ايده‌آليس��م هگل را رد ميك‌ند )اتيكنسون، 

مرداد 1378: 52(.
كارل مانهايم: از متفكران قرن بيس��تم 
اس��ت. او ك��ه در بوداپس��ت مجارس��تان 
به‌دني��ا آمد، بعدها به آلم��ان رفت. مانهايم 
ماركسيس��تي فع��ال و انقلاب��ي ب��ود ك��ه 
مي‌خواس��ت وض��ع جهان را تغيي��ر دهد. 
او اعتقاد داش��ت كه آش��وب‌هاي زمانه به 
س��ر رس��يدن عصر بورژوازي و به قدرت 
رس��يدن پرولتاري‌هاي انقلابي را به عنوان 
كي نيروي تاريخ‌ساز و تعيينك‌ننده بشارت 
مي‌دهند. شخصيت بزرگ هگل در كارهاي 
مانهايم تأثير عمده‌اي داش��ته است. اگرچه 
وي معتقد اس��ت كار هگل از نظر روش و 
محتوا خام است اما انديشه‌اش رنگ هگلي 
دارد. كوشش هگل در جنبۀ تاريخ فلسفي، 
تأيكد او بر ش��رايط تاريخي روح بش��ري، 
روابط ديالكتكيي پديده‌هاي تاريخي و نيز 
مفهوم انديش��ه، همۀ اين عناصر بخشي از 
عقايد مانهايم است )كوزر، 1383: 595(. از 
اف��راد ديگري كه تحت تأثير هگل بوده‌اند، 
مي‌ت��وان به كارلايل و وايتمن اش��اره كرد 

)زرينك‌وب، 1354: 221(.

سخن پايانی
بنابر آنچه گفته شد، هگل از فيلسوفان 
مشهور آلماني و از مهم‌ترين متفكران تاريخ 
غرب است. او از نخستين كساني بود كه به 
نوشتن تاريخ فلسفه مبادرت ورزيد و آثار او 
نفوذ نيرومندي بر متفكران دوره‌هاي بعدي 

داشت.
تاريخ انس��اني س��يري به سوي كمال 
روحي و معنوي دارد و در سير تاريخ انسان‌ها 
غاي��ت و مقصودي وج��ود دارد كه وظيفۀ 
مورخ كش��ف آن اس��ت. اين غايت از نظر 

وصول  ه��گل 
به آزادي اس��ت. در 

سير تاريخ به س��وي آزادي 
مراحلي بايد پيموده شود. در مرحلۀ 

ابتدايي كه ش��امل دولت‌هاي شرقي است، 
كي نفر آزاد بوده و بقيه بنده و برده به‌شمار 
مي‌رفته‌اند. در مرحل��ۀ دوم كه دولت‌هاي 
يونان و رم قديم را ش��امل مي‌شود، تعداد 
افراد آزاد بيشتر بوده بالاخره در مرحلۀ آخر، 
كه ش��امل دولت‌هاي جديد اروپايي است، 
تعداد آزادان بيشتر است. جنگ در نظر هگل 
امري اجتناب‌پذير است؛ زيرا دولت‌ها منافع 
متضاد دارند و براي رفع اين تضادها جنگ 

ميك‌نند و تاريخ جهان پديد مي‌آيد.
در واقع، س��ير تاريخي هگل س��يري 
خطي است كه در آن امروز ما از ديروز بهتر 

است و فردايمان بهتر از امروز خواهد بود.

پي‌نوشت
1. Georg Wilhelm fridrish hegel

منابع
1. اتيكنسون، ر.ف، »فلسفۀ تاريخ«. ترجمۀ همايون همتي. 

يكهان فرهنگي. ش 154. تهران. مرداد 1378.
2. توران، امداد. »فلسفۀ تاريخ هگل«. نامۀ مفيد. ش 39. 

آذر 1382.
3. حق‌شناس، علي محمد. فرهنگ هزاره )ج 1(. فرهنگ 

معاصر. تهران. 1385.
4. دولاندولن، ش. تاريخ جهاني )از قرن شانزدهم تا 
انتشارات  بهمنش.  عصر حاضر( )ج 2(. ترجمۀ احمد 

دانشگاه تهران. تهران. 1370.
اميركبير.  ترازو.  در  تاريخ  عبدالحسين.  زرينك‌وب،   .5

تهران. 1354.
6. سروش، عبدالكريم. فلسفۀ تاريخ. پيام آزادي. تهران. 

.1360
7. سينگر، پيتر. هگل. ترجمۀ عزت‌الله فولادوند. طرح نو. 

تهران. 1379.
8. صديقي، عبدالمجيد. تفسير تاريخ. دفتر نشر فرهنگ 

اسلامي. تهران. 1366.
9. كاپلستون، فردركي. تاريخ فلسفه )از فيشه تا نيچه( )ج 
7(. ترجمۀ داريوش آشوري. انتشارات علمي و فرهنگي و 

سروش. تهران. 1375.
بزرگان  انديشۀ  و  زندگي  ليوئيس.  كوزر،   .10
علمي.  انتشارات  ثلاثي.  محسن  ترجمۀ  جامعه‌شناسي. 

تهران.
11. مجتهدي، كريم. فلسفۀ تاريخ. سروش. تهران. 1385.
12. مطهري، مرتضي. فلسفۀ تاريخ. صدرا. تهران. 1376.

13. مك‌كارني، جوزف. هگل و فلسفۀ تاريخ. ترجمۀ اكبر 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

41 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



اشاره
هدف اصلی این تحقیق بررسی اوضاع جغرافیایی، سیاسی و فرهنگی کشمیر- با تکیه 
بر چگونگی گسترش اسلام و زبان فارسی در این منطقه است. با توجه به ماهیت موضوع، 
روش تحقیق توصیفی- تحلیلی خواهد بود. براساس تحلیل داده‌ها، جغرافیای کوهستانی 
و مناظر زیبای طبیعی کشمیر، که در طول تاریخ هم مورد تحسین هر بیننده‌ای قرار گرفته، 
مانع ورود جهان‌گشایان به این سرزمین بوده است. اسلام از طریق جهان‌گردان، بازرگانان و 
صوفیان به کشمیر راه یافت. این افراد بیشتر ایرانی بودند. به همین دلیل، فرهنگ ایران و زبان 
فارسی را با خود آوردند. در قرن ۱۵ میلادی یکی از حکام مسلمان کشمیر )زین‌العابدین( 
فارسی را زبان درباری اعلام کرد. زبان فارسی تا قرن نوزدهم موقعیت رسمی دربار را حفظ 
کرد. دوران حاکمیت مسلمانان در کشمیر بسیار درخشان است. طوری‌که سایر فرقه‌های 
مذهبی نیز با آرامش در کنار مس��لمانان زندگی می‌کردند. در قرن ۱۹ میلادی، انگلس��تان 
کش��میر را به قیمت 7/5 میلیون روپیه به مهاراجۀ سیک فروخت. سرانجام پس از خروج 

انگلستان از شبه‌قارۀ هند، مهاراجه سند الحاق ایالت به هند را امضا کرد.

کلیدواژہ‌ها: کشمیر، سری‌نگر، میرسید علی همدانی

پیشینۀ تاریخی
پاندت کلهن۱ کش��میری که در ادبیات سانس��کریت۲، زبان علمی و مقدس هندوان 
شاعری توانا و تاریخ‌نویسی بی‌همتا شناخته شده است، نام کشمیر را برگرفته از نام »گشب« 
نوۀ برهما )یکی از خدایان س��ه‌گانۀ هندو( می‌داند )کلهن، ۱۳۵۳: ۴۳(. »بعضی نیز عقیده 
دارند که در اینجا قومی به نام کش زندگی می‌کردند و برخی می‌گویند این واژه ترکیبی از 

کلمات کَس یعنی کانال، و میر به معنای کوه است« )حاج سید جوادی، ج۲، ۱۳۷۱: ۵۲(.
کش��میر ایالتی است واقع در شبه‌قارۀ هند، در دامنۀ رشته کوه  هیمالیا که رود سند آن 
را مش��روب می‌سازد. در این منطقه، کوه‌های سر به فلک کشیده‌ای قرار دارند که از برف 

پوشیده‌اند. 
درۀ کش��میر را استحکامات کوهستانی احاطه کرده‌اند و فقط چند دهانه، ارتباط آن 
را با جهان خارج حفظ می‌کنند. تا صد سال قبل، جاده‌ای که کشمیر را به جهان خارج 
متصل کند، تقریباً وجود نداش��ت و تنها پیاده‌ها، قاطرها، فیل‌ها و گاوهای وحش��ی از 
گذرگاه‌های کوهس��تانی عبور می‌کردند )حس��ین، ۱۳۷۲: ۱۴(. این س��رزمین، علاوه بر 
زیبایی جادویی خود، به خاطر قالی‌‌های دست‌بافت با نقش و نگار عالی، منبت‌کاری‌های 
زیبا و در رأس همه، ش��ال‌های مش��هورش، ش��هرت دارد. در تهیۀ ش��ال از کرک بز  نژاد 
کشمیری استفاده می‌شود که بسیار نرم و لطیف و البته گران است. »لطایف انهار« و فروانی 
»ان��واع هنر و فضل« )کله��ن، ۱۳۵۳: ۴۴، ۴۵(، آب و هوای خوش و »مرغزاری نزه« که در 
برابر »جمال او دُم طاووس به پر زاغ مانستی« از دیگر ویژگی‌های کشمیر هستند )حسن‌زاده 

آملی، ۱۳۶۵: ۲۰۰ و ۲۲۸(.

له
قا

م

سرزمینی به قیمت 7/5 میلیون روپیه
نگاهی به تاریخ کشمیر

فاطمه سادات کریم‌آبادی
دبیر تاریخ. کازرون

کشمیر

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 421391



در جریان لشکرکش��ی محم��ود غزنوی 
به کشمیر و شکس��ت او، طبیعت نقش 

بیشتری داشت تا پای‌مردی اهالی.
در این لشکرکشی، ابوریحان بیرونی، 
دانشمند مشهور ایرانی، حضور داشت. او 
نتیجۀ کاوش‌های خود را دربارۀ سرزمین 
و فرهن��گ هند، در کتاب��ی تحت عنوان 
»تحقیق ماللهند« نگاش��ت. او می‌نویسد: 
»اهل کش��میر پیادگان‌اند بی‌چارپایان و 
پیل‌ها‌ و بزرگان آن بر گتوت‌ها نش��ینند 
که نوعی اس��ت از پالک��ی )تخت روان( 
و بر دوش مردمان حمل ش��وند و متعهد 
حصانت موضع‌اند و پیوس��ته مداخل و 
دروازه‌‌های آن محک��م دارند و از این‌رو 
مخالطت با آنان متعذر باش��د« )بیرونی، 
ج۱، بی‌ت��ا: ۱۶۱(. بن��ا به اعتق��اد نهرو، 
ابوریحان بیرونی زبان سانسکریت را در 

کشمیر فرا گرفت )نهرو، ۱۳۶۱: ۳۹۱(.
تغیی��ر بنیادی از هندو به اس�الم در 
کش��میر به شکلی آرام و مسالمت‌آمیز از 
طریق ایمان و ارشاد به کیش تازه صورت 
گرفت. تبلیغ اسلام به وسیلۀ جهان‌گردان، 
بازرگانان و ماجراجویان آغاز شد و بعد 
با سفر روحانیون و صوفی‌ها از ایران و 
آسیای مرکزی که بعداً به کشمیر آمدند، 
تحریک بیشتری یافت. شرایط حاکم در 
کش��میر نیز برای انتقال از آیین هندو به 

اسلام کاملًا مناسب بود.

حکومت مسلمانان در کشمیر
مهاجمان اس�المی برخلاف س��ایر 
مهاجم��ان به هند، مبادی فکری و عقاید 
مذهبی داشتند و تحت تعالیم دین اسلام 
با مذهب هندویی و برهمنی کش��مکش 
داش��تند. همچنین، بر سر اقتدار سیاسی 

تاریخ کش��میر به حدود چهارهزار 
س��ال قبل از میلاد مس��یح باز می‌گردد. 
۲۱ سلس��لۀ هندو، بودایی و غیره تا قرن 
۱۴ میلادی بر کش��میر حکومت کردند. 
مس��افری چینی که در قرن هفتم میلادی 
دو سال در کشمیر به‌سر برده است، چنین 
می‌گوید: این کشور مملکتی مرفه و‌ آرام 
است با یک صد صومعه و چهار تالار پر 
از ی��ادگاری بودا و حدود پنج‌هزار کاهن 

بودایی است )حسین: ۲۵(.

ورود اسلام
»در سال ۹۵ ق )۷۱۵ م( مردی عرب 
به نام حمیم ابن اسامه وارد این سرزمین 
گردید. این مرد نخستین مسلمانی بود که 
به ایالت کشمیر قدم می‌نهاد« )طباطبایی، 
۱۳۵۰: ۱۹(. حملات مسلمانان به کشمیر 
و   ۷۳۳( ق  و ۱۵۲  س��ال‌های ۱۱۴  در 
۷۷۰ م( دفع ش��د اما به‌تدریج یک منطقۀ 
مهاجرنش��ین مس��لمانان در منطقه‌ای از 
س��ری‌نگر3 هم به‌وجود آم��د: »قرن ۵ ق 
)۱۱ م( شاهد ۱۷ حمله از طرف ترک‌ها 
به رهب��ری محمود غزن��وی، به قلمرو 
هندوها، در شمال هند بود اما کشمیر فتح 
نشد و محمود تصمیم گرفت خود به این 
کشور لشکرکشی کند. وی دو بار از طرق 
گذرگاه توسامیدان به کشمیر حمله کرد 
که در قلعۀ نظامی پونچ متوقف شد و به 

کشورش بازگشت.
در س��ال ۴۱۱ ق )۱۰۲۱ م( ب��رای 
دومین‌بار به کش��میر حمله کرد. این بار 
انسان و طبیعت ضد مهاجم توطئه کردند 
و بارش برف سنگین، محمود را مجبور 
ک��رد ک��ه از ماجراجویی خ��ود بر ضد 
کشمیر دست بردارد« )حسین: ۳۱ و ۳۲(. 

اسلام از طریق جهان‌گردان، بازرگانان و صوفیان به کشمیر راه یافت. این افراد 
بیشتر ایرانی بودند. به همین دلیل، فرهنگ ایران و زبان فارسی را با خود آوردند. 
در قرن ۵۱ میلادی یکی از حکام مسلمان کشمیر )زین‌العابدین( فارسی را زبان 

درباری اعلام کرد

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

43 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



و تف��وق اقتصادی ب��ا مهاراجه‌های هند 
پیوسته در تنازع و جدل بودند )حکمت، 
۴۹(. در حالی‌ک��ه بخش اعظم توده‌های 
مردم با وضع غم‌انگیز و اسفناکی روبه‌رو 

بودند. 
فساد اجتماعی همه‌‌جا را فرا گرفته 
و باعث دل‌س��ردی مردم ش��ده بود. در 
نتیج��ه، هر تغییری که ممکن بود آنها را 
از ای��ن وضع یأس‌آور رها س��ازد مورد 
استقبال قرار می‌گرفت. »در این زمان، به 
علت راجۀ هندو، س��یدیو، یک شاهزاده 
به نام ریچن در کش��میر نف��وذ کرد که 
توسط شرف‌الدین عبدالرحمن بلبل شاه 
مش��رف به اسلام ش��د و به نام سلطان 
صدرالدین بر کشمیر فرمان‌روایی کرد« 
)حاج س��ید جوادی، ج۲، ۱۳۷۱: ۵۶ و 
۵۵(. نخس��تین مسجد را در سری‌نگر، 
پایتخت کش��میر، بلبل‌ش��اه س��اخت. 
ریچ��ن نخس��تین حکمران مس��لمان 
کش��میر اس��ت و از این زمان )۱۳۲۰ 
م/ ۷۱۹ ه( مسلمانان به مدت چهارصد 
و هفتاد و نه س��ال بر کشمیر حکومت 

داش��تند که دویس��ت و هفتاد و نه سال از این دوره کش��میر دارای استقلال بود. در این 
سال‌ها دو خانوادۀ مسلمان به نام شاه‌میر و چاک بر کشمیر حکومت کردند، خاندان چک 

شیعه بودند )همان: ۵۷(.

میر سیدعلی همدانی
در دوران سلطنت چهارمین جانشین صدرالدین، یعنی قطب‌الدین )۱۳۷۲م / ۷۷۴ 
ه(، اس�الم پیشرفت بسیاری در کش��میر کرد. در این زمان، یک گروه از اسلاف پیامبر 

)سیدها( وارد کشمیر شدند که برجسته‌ترین آنها میرسیدعلی همدانی بود.
سید بزرگ اسلام که به میرسید علی همدانی یا شاه همدان مشهور است، دوازدهم 
رجب س��ال ۷۱۴ هجری در همدان چش��م به جهان گش��ود. آموزش‌های ابتدایی را در 
همدان فرا گرفت و در نوجوانی حافظ قرآن ش��د. س��پس به مطالعۀ الهیات و فلس��فه 
پرداخت. وی مرید شرف‌الدین محمد فردقانی بود. شرف‌الدین میرسید را ترغیب کرد 
که ضمن فراگیری علوم دینی، سفرهای وسیعی نیز به نقاط مختلف جهان کند. میرسید نیز 
از مسیرهای صعب‌العبور به سفرهای چندی به ممالک گوناگون کرد و برای مدت بیست 
و یک سال در نقاط گوناگون جهان و بیشتر بلاد اسلامی به سیر و سیاحت پرداخت. پس 
از اتمام سفرهایش به زادگاهش مراجعت کرد. پس از مدت کوتاهی اقامت و تحمل آزار 
و اذیت و قتل عامی که به علت هجوم تیمور به ایران شدت گرفت، میرسید را واداشت تا 

به همراه هفتصد تن از سادات و مریدانش همدان را به قصد کشمیر ترک گوید.
میرس��ید برای بار اول در هفتم ربیع‌الاول ۷۷۴ ق )۱۳۷۲ م( وارد کشمیر شد. »او در 

تغییر بنیادی از هندو به اسلام در کشمیر به شکلی آرام و مسالمت‌آمیز از طریق 
ایمان و ارشاد به کیش تازه صورت گرفت

مسجد میرسیدعلی همدانی

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 441391



سفر اول که چهار ماه طول کشید با بزرگان 
و علمای بنام هندو بحث‌ها و جدل‌های 
بسیاری دربارۀ مسائل روحی، مذهبی و 
علمی داشت. گزارش شده است که تنها 
خود میرس��ید، ۳۷هزار غیرمسلمان را در 

کشمیر به دین شریف اسلام برگرداند. 
در س��ال ۷۸۱ق )۱۳۷۹ م( میرس��ید 
برای بار دوم از کش��میر دیدن کرد- این 
سفر دو‌و‌نیم‌سال طول کشید. وی تلاش 
خود را در این مدت نسبتاً طولانی برای 
تبلیغ اس�الم، صرف س��اختن مساجد و 
اعزام س��ادات به نقاط دورافتادۀ کشمیر 
کرد. این س��ادات ب��ا جدیت تمام به هر 
نقطۀ کشمیر س��فر می‌کردند و اسلام را 
در آن نقاط گس��ترش می‌دادند. در حال 
حاضر، در تمامی دهکده‌های کشمیر نیز 
زیارتگاه‌های این شخصیت‌های پرفروغ 

به چشم می‌خورد.
سومین سفر میرس��ید به کشمیر در 
سال ۷۸۵ ق )۱۳۸۳ م( به وقوع پیوست. 
او پس از م��دت کوتاهی اقامت، مجبور 
شد به‌دلیل بیماری آن دیار را ترک گوید. 
میرسید علی، در شب پنجم ذی‌الحجه در 
سن ۷۲ س��الگی دار فانی را وداع گفت. 
زیارتگاه میرس��ید هم‌اکن��ون در خاتلان 
)ش��مال جیحون و ش��رق بدخشان( در 
دهکدۀ کولاباس��ت« )رضوی، ۱۳۶۷: ۲۵ 

و ۲۴(.
فرق��ۀ کبرویه ک��ه نجم‌الدین کبری 
آن را تأس��یس کرد، توس��ط س��یدعلی 
همدانی ش��افعی به درّۀ کشمیر محدود 
شد و گس��ترش چندانی نیافت. سید، به 
امام علی)ع( به عنوان منشأ فتوت اعتقاد 

داشت )احمد، ۶۲: ۱۳۶۷(.
اجرای دس��تورات اسلامی در دوران 
حکومت ش��هاب‌الدین و اس��کندر، از 
دیگر پادشاهان خاندان شاه‌میر، در کشمیر 

ش��دت یافت. شهاب‌الدین اس��تفاده از الکل، قمار و نواختن آلات و موسیقی را ممنوع 
کرد و »در زمان اس��کندر، قوانین اس�المی با قاطعیت زیاد به اجرا درآمد. او مدارس و 
بیمارستان‌هایی تأسیس کرد که در آنها غذا و دارو به رایگان در اختیار مردم قرار می‌گرفت. 
تعدادی روس��تا را وقف مسافران، محققان و افراد نیازمند کرد. قصری باشکوه و مسجد 
جامع بزرگی نیز ساخت. اسکندر حامی بزرگ مردان دانش و صوفیان به‌شمار می‌رفت. 
در دورۀ س��لطنت وی ش��مار زیادی از آنان از ایران و آس��یای مرکزی به کشمیر آمدند« 

)حسین: ۴۷، ۴۶(.
در س��ال اقدامات س��لطان زین‌العابدین ۸۸۲ ق )۱۴۲۰ م( با روی کار آمدن سلطان 
زین‌العابدین در کشمیر، نوعی آزادی عمومی مذهبی برای تمام مذاهب اعلام شد. اسناد 
مهم به ثبت رسید و کانال‌های آبیاری بسیاری ساخته شد. زین‌العابدین که حامی بزرگ 
دانش بود، اطرافش را گروهی از روحانیون، محققان، شاعران، تاریخ‌نویسان و موسیقی‌دانان 
احاطه کردند. س��لطان خود نیز یک نویس��نده و ش��اعر بود و علاوه بر زبان کشمیری، 
زبان‌های سانس��کریت، پارس��ی و تبتی را نیز می‌دانس��ت. او به »بدَه شاه«، یعنی سلطان 
حکیم ملقب بود. هنرها و صنایع ایرانی از جمله شال‌بافی و فلزکاری از ایران به کشمیر 
راه یافت و بس��یاری از کتاب‌های معروف فارسی به زبان کشمیری ترجمه شد )احمد: 
۱۷۵(. این پادشاه عاشق کتاب بود. کتاب‌های خطی بسیاری خرید و کتاب‌خان‌ۀ بزرگی 
تأسیس کرد. افرادی را نیز برای یادگیری صنعت کاغذسازی و صحافی به سمرقند فرستاد. 
دانش��کده‌های کشمیر دانشجویان را از افغانستان و ترکستان به خود جلب می‌کردند. او 
صنعتگران و پیشه‌وران کشورهای دیگر را تشویق کرد به کشمیر بیایند و استعداد خود 
را در آنجا به‌کار گیرند تا اینکه این کش��ور به خاطر ش��ال‌های نفیس، کاغذهای رنگین، 
منبت‌کاری، قلاب‌دوزی‌های زیبا، حکاکی و قالی‌بافی ش��هرت بس��یاری یافت. با مرگ 
زین‌العابدین در سال ۸۷۴ ق )۱۴۷۰ م( حکومت خاندان شاه‌میر ضعیف شد و سرانجام 

به‌وسیلۀ چاک‌ها سرنگون شد )حسین: ۱۳۷۲، ۵۲(.
»زیبایی و ثروت‌خیزی، آب و هوای معتدل و مناسب این سرزمین و وجود درگیری 
میان شیعه و سنی سبب شد اکبر، پادشاه مغولی هند، به بهانۀ خاتمه دادن به هرج و مرج 
لشکری، به کشمیر اعزام و در سال ۹۹۴ ق، ۱۵۸۶ م، آنجا را تصرف کند. )دولافوز، ۳۱۶: 

.)۱۳۵

زبان فارسی در کشمیر
بنا به نوشتۀ دکتر محمدمعین در مقدمۀ کتاب »برگزیده‌ای از پارسی سرایان کشمیر« 
در طی دورۀ اسلامی، در ناحیۀ کشمیر، قریب به ۵۰ نویسنده و ۲۵۰ شاعر پارسی نشئت 
یافتند. صوفیان و شعرای ایرانی زبان فارسی و دین اسلام را در آن سامان رواج دادند. صد 
سال پس از گسترش اسلام، زبان فارسی در کشمیر ریشه  گرفت و سلطان زین العابدین 
در قرن ۹ ق )۱۵ م( فارسی را زبان درباری اعلام کرد و »رزمیه« یا شعر حماسی به تقلید 
از زبان فارس��ی گسترش یافت. شاه‌نامه به شعر کشمیری برگردانده شد و حماسه‌ای به 
نام نبوره- و ذه تألیف ش��د )احمد: ۱۷۵(. در آن عصر، در زمینۀ ادب، دانمشندان، شعرا 
و نویسندگان کشمیری برای بیان عقاید و احساسات خود، از زبان‌ فارسی بیش از زبان 
سانسکریت و کشمیری استفاده می‌کردند؛ زیرا حکومت کشمیر تا قرن نوزدهم در دست 
مسلمانان بود. فارسی موقعیت زبان رسمی دربار را حفظ کرد. کشمیریان در نظم و نثر از 

سنن پارسی ایران آثار جامی و نظامی پیرو‌ی کردند.
»غنی کشمیری، ش��یخ یعقوب صوفی و کامل از معروف‌ترین شعرای فارسی‌گوی 

بنا به اعتقاد نهرو، ابوریحان بیرونی 
زبان سانس��کریت را در کشمیر فرا 

گرفت

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

45 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



کشمیر بوده‌اند و شعرای بزرگ فارسی نیز از ایران به کشمیر آمده‌اند. در ساختمان‌های قدیمی 
و مزارهای کشمیر بعضاً کتیبه‌های فارسی دیده می‌شود« )حاج سیدجوادی، ج۲: ۵۷(.

دربارۀ چگونگی ورود زبان فارسی به هند  عقاید گوناگونی بیان شده که مهم‌ترین 
آنها عبارت‌اند از:

 ۱. همراه سپاه محمد بن قاسم که در شیراز جمع شدند، ایرانیانی حضور داشتند و 
پس از حمله به هند باعث گسترش زبان فارسی در آن سامان شدند؛ 

۲. اواس��ط قرن سوم هجری زبان فارسی در سند گسترش یافت، زیرا یعقوب، پسر 
لیث، عربی نمی‌دانست،

۳. زبان فارسی از دورۀ محمود غزنوی در لاهور و هند گسترش یافت.
موارد اول و دوم، به علت اعتقاد جغرافی‌دانانی مانند ابن حوقل و مقدسی مبنی بر 
اینک��ه مردم هند در زمان آنان به زبان مادری و عربی تکلم می‌کردند، پذیرفتنی نیس��ت 

)س��دارنگانی، ۱۳۵۵: ۱۲ و ۱۳(. ب��دون 
تردید چون اس�الم از ایران به هند نفوذ 
یافته بود، رنگ ایرانی داش��ت و هندیان 
از راه زبان فارس��ی معانی آیات و تفسیر 
قرآن را آموختند. علمای ماورالنهر اولین 
کسانی بودند که فتوا دادند می‌توان تفسیر 
طبری را به زبان فارس��ی ترجمه کرد. به 
همین خاطر، وقتی زبان فارس��ی به هند 
آمد، به‌عنوان زبان دینی نیز ش��ناخته شد 

)جلالی نائینی، ۱۳۷۵: ۲۰(.
زبان مردم کشمیر، کشمیری، ادبیات 
خ��اص خ��ود را دارد که از فارس��ی و 
پ��س از آن از اردو اث��ر پذیرفته اس��ت. 
اشعار داس��تانی کشمیر از مثنوی فارسی 
تبعی��ت می‌کند و موضوعاتی را از آثاری 
چون یوس��ف و زلیخا و لیلی و مجنون 
به عاریت گرفته است. کشمیری نسبت 
به شیوۀ عرفانی شعر فارسی، مخصوصاً، 
مستعد بود و مضامین را از تصاویر شعری 

فارسی اقتباس می‌کرد )احمد: ۱۷۴(.

کشمیر در تصرف شاه جهان
»در س��ال ۹۸۶ ق )۱۵۷۹ م( پادش��اه 
مغولی هند، ش��اه جهان، کشمیر را زمینۀ 
امپراتوری خود کرد. ظفرخان )متخلص 
به احس��ن(، از امرای دربار ش��اه جهان، 
در ایالت کش��میر حاکم شد. وی امیری 
ادب‌پرور و شعردوس��ت و صاحب طبع 
بود. صائب تبری��زی و کلیم همدانی و 
دیگر شعرا در دس��تگاه او مقام و منزلت 
ارجمندی داشتند )حکمت: ۹۵(. در این 
دوره، به تقلید از س��بک معماری مغولان 
کبیر، باغات و قصرها در کشمیر ساخته 
شد. حاج محمد خان، ش��اعر دربار شاه 
جه��ان، در وصف باغ‌های کش��میر یک 
مثنوی س��روده که دو بیت آخر آن چنین 

است:
حکایت آن‌قدر گفتم ز بستان

که اعضایم شد اجزای گلستان
به باغ فکر زین گلشن ستائی
کفی دارم ز گل‌چین حنایی

آزار و اذیت و قتل عامی که به علت هجوم تیمور به ایران شدت گرفت، میرسید 
را واداش��ت تا به همراه هفتصد تن از س��ادات و مریدانش همدان را به قصد 

کشمیر ترک گوید

مهاراجه گلاب سینگ

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 461391



به اعتقاد او هر کدام از ایالات حق حاکمیت داشتند.
پس از آنکه کشمیر به گلاب سینگ فروخته شد، وی رفتاری ناعادلانه در پیش گرفت 
»هر مس��لمان برای کشتن یک گاو به چهارده سال زندان محکوم شد. با وجود اکثریت 
مسلمان این استان، میزهای ادارات دولتی و ارتشی در اختیار غیرمسلمانان بود و نسبت 
مس��لمانان در اینگونه مشاغل ۲۰ درصد و هندو ۸۰ درصد بود. ارتش کشمیر از سیزده 
هنگ تش��کیل ش��ده بود که یک هنگ از آنان را مسلمین و بقیه را هندوها تشکیل داده 
بودند. از بیست و هشت نخست‌وزیر زمان تسلط مهاراجه‌ها  حتی یک نفر مسلمان نبود. 
مسلمانان بیشتر کارهایی پست و بی‌ارزش مثل سقایی، هیزم‌کشی و حمالی را در اختیار 

داشتند و هندوها همۀ مقام‌های بزرگ را تصاحب کرده بودند.« )طباطبایی: ۲۸- ۲۶(
اولین جرقۀ قیام مردم علیه این وضعیت در جولای ۱۹۳۱ خورد. مس��لمانان زمانی 
که شنیدند یک افسر ارتش هندو در زندان جامو به قرآن مجید بی‌احترامی کرده است، به 

خیابان‌ها ریختند. شیخ عبدالله رهبری آنان را به‌دست گرفت. 
بع��د از مبارزات ف��راوان، مهاراجه مجبور به قبول بعضی از آزادی‌های مدنی ش��د؛ 
از جمله ایجاد حزبی که در کارها مورد مش��ورت مهاراجه قرار بگیرند. دیگری، آزادی 
زندانیان و برگزاری انتخابات بود. در انتخابات سال ۱۹۳۸ اعضای حزب کنگره ۲۰ کرسی 

از ۲۱ کرسی مخصوص کشمیر را به‌دست آورد.
در سال ۱۹۳۹ تشکیلات جدیدی به نام حزب کنگرۀ وطنی به‌وجود آمد که بعضی 
از رهبران مس��لمان به آن ملحق شدند و شیخ عبدالله لقب شیر کشمیر یافت. دو حزب 
کشمیر یعنی حزب کنگرۀ وطنی و حزب کنگرۀ اسلامی با هم اختلاف نظرهایی داشتند 
که رهبران مسلمان هند، به‌خصوص جناح، برای رفع آن کوشش‌های بسیار کردند، ولی 

اختلافات کاملًا رفع نشد و مهاراجه نیز بر آتش دامن می‌زد.
مهاراجه حزب کنگرۀ وطنی را مورد محبت خویش قرار داد و حتی اشخاصی از این 
حزب را به وزارت خود نیز منصوب کرد و با حزب دیگر یعنی کنگرۀ اس�المی رفتار 

نادرستی داشت.« )طباطبایی: ۳۵- ۳۰(
بعد از خاتمۀ جنگ جهانی دوم و رش��د افکار آزادی خواهی که با تضعیف س��لطۀ 
استعماری انگلیس بر جهان هم‌زمان بود، لرد مونت باتن، آخرین نایب‌ا‌لسلطنۀ انگلیس 
در هند، به این نتیجه رسید که تقسیم شبه‌قاره بر اساس مذهب، تنها راه‌حل ممکن برای 
رهایی از بن‌بست و کسب استقلال است »۶۵ درصد قلمرو هند براساس سه معیار مذهب 
ساکنان ایالات، خواسته‌های اهالی، و وضعیت جغرافیایی ایالت، بین هند و پاکستان تقسیم 
ش��دند. مونت باتن برای باقی مانده )۳۵ درصد( دو راه‌حل باقی گذاش��ت: مهاراجه‌ها و 
نواب‌ها )حاکمان نواحی مسلمان( باید از الحاق به هند یا پاکستان یکی را انتخاب کنند. 
نهرو با این  گفته که »من در تمامی ایالت‌هایی که به هند ملحق نشوند، شورش را تشویق 

خواهم کرد«، نارضایتی خود را از این تصمیم ابراز داشت.
بروز اختلاف میان رهبران مسلمان کشمیر مانند چودری غلام‌ عباس و شیخ محمد 
عبدالله که وی با نظر محمدعلی جناح، رهبر حزب مسلم لیک، مبنی بر تأسیس پاکستان- 
شدیداً مخالفت می‌کرد، باعث گردید که بعد از جدایی پاکستان از هند )۱۹۴۷(، کشمیر 
به دلیل مردد بودن مهاراجه در الحاق به هند یا پاکستان، به صورت مسئله‌ای لاینحل باقی 
بماند. مهاراجه فکر نمی‌کرد انگلس��تان به این زودی از هند خارج ش��ود اوضاع داخلی 
کشمیر به هم ریخته بود و هر لحظه امکان شورش و قیام مسلمانان وجود داشت. مهاراجه 
برای حفظ جانش به جامو پناه برد و در همان‌جا به تاریخ ۲۶ اکتبر ۱۹۴۷ س��ند الحاق 

کشمیر به هند را امضا کرد.« )رضوی: ۴۵- ۴۱(

با سقوط امپراتوری مغولی هند، کشمیر 
به مدت ۶۷ سال )۱۷۵۲- ۱۸۱۹ م/ ۱۱۶۵- 
۱۲۳۴ هجری( تحت سلطۀ افغان‌ها قرار 
گرفت. بعد از افغان‌ها نوبت به س��یک‌ها 
)قوم��ی از هندوان دارای مذهب وش��نو، 
شعبه‌ای از دین بودایی( رسید و کشمیر به 
مدت ۲۷ سال تحت سلطۀ سیک‌ها قرار 
گرفت. جنگ سیک‌ها با انگلیس در سال 
۱۲۶۴ ق )۱۸۴۶ م( شروع شد و براساس 
موافقت‌نامۀ لاهور، پس از چند ماه به پایان 
رسید. البته انگلیسی‌ها به تدریج بر سراسر 
هند مسلط شدند. در موافقت‌نامۀ لاهور 
حاکمیت مس��تقل را جا گلاب سینگ بر 
منطقه ش��ناخته و مقرر شد موافقت‌نامۀ 
دیگری در این زمینه تنظیم شود. بر طبق 
آن موافقت‌نامه، انگلیس کشمیر را به مبلغ 
7/5میلیون روپیه به گلاب سینگ فروخت 
و این فرد به‌عنوان مهارجۀ جامو و کشمیر 

شناخته شد« )کوثری، ۱۳۷۸: ۷۸۹(.
با تسلط انگلس��تان بر شبه‌قارۀ هند، 
زبان فارسی به‌تدریج مورد بی‌مهری قرار 
گرفت و مقام ارزشمند خود را از دست 

داد.
به سوی هند یا پاکستان

گروهی از مردم کشمیر با موافقت‌نامۀ 
میان گلاب سینگ و انگلستان »امرتیسر4« 
نامیده، مخالف��ت کردند. این موضوع در 
مبارزه علیه مهاراجه به ابزاری در دس��ت 
مردم که اکثریت مس��لمان بودند، تبدیل 
شد. قبل از استقلال هند و ایجاد پاکستان 
در سال ۱۹۴۷ حدود ۶۰۰ ایالت کوچک 
و ب��زرگ در هند وجود داش��ت. دربارۀ 
کیفیت ادارۀ آین��دۀ ایالات بعد از خروج 
انگلی��س از ش��به‌قاره، اختلاف‌نظرهایی 
میان حزب مسلم لیک )نمایندۀ اکثریت 
مسلمانان( و حز کنگره )نمایندۀ اکثریت 
هندوها( وجود داشت. جواهر لعل‌نهرو 
معتقد بود که هیچ‌کدام از ایالات در آینده 
نباید به‌طور مس��تقل ب��ه حاکمیت خود  
ادامه دهند و باید به هند پاکستان بپیوندند. 
محمدعلی جناح با این نظر موافق نبود. 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

47 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



جنگ‌های هند و پاکستان بر سر کشمیر
۱. سال ۱۹۴۷

بعد از الحاق کشمیر به هند و بروز درگیری میان مسلمانان و هندوها، جمعیتی حدود 
نیم میلیون نفر به پاکستان پناه بردند. پاکستان در آغاز زندگی خود بود و نمی‌توانست به 
مردم کش��میر کمک کند، ولی مردم صحرانشین در پاکستان تا حد امکان به کشمیری‌ها 
کمک کردند )طباطبایی: ۹۰- ۸۹(. در جریان مهاجرت مس��لمانان از سایر نقاط هند به 
مناطق مسلمان‌نشین، مهاجران باید از نواحی سیک و هندونشین عبور می‌کردند. آنان مورد 
تهاجم قرار گرفتند و تعداد زیادی کشته شدند. قتل‌عام مسلمانان در پنجاب شرقی باعث 
شد مردم شهر پونچ )یکی از چهار بخش کشمیر( قیام )اکتبر ۱۹۴۷( و حکم‌ران محلی را 
سرنگون کنند و حکومت کشمیر آزاد را در پونچ برقرار سازند. »پس از چند ماه درگیری، 
سازمان ملل برای هند و پاکستان قطع‌نامه‌ای به تصویب رساند که در آن خواسته شده بود 
دو کشور ترتیبات‌ آتش‌بس را که از طرف ناظران نظامی سازمان ملل مورد نظارت قرار 
بگیرد، بپذیرند. در این قطع‌نامه همچنین گفته شده است که آیندۀ جامو و کشمیر طبق رأی 

و نظر مردم تأمین خواهد شد« )کوثری: ۱۳۷۸، ۷۹۳(.

۲. سال ۱۹۶۵
در طول جنگ ۱۹۶۵ هیچ‌کدام از هم‌پیمانان به‌طور اساس��ی به یاری او نیامدند، جز 
ایران که از طریق زاهدان احتیاجات نظامی پاکستان را با کامیون ارسال می‌داشت. سرانجام 
دو کش��ور قطع‌نامۀ شورای امنیت سازمان ملل را مبنی بر آتش‌بس پذیرفتند. به پیشنهاد 
شوروی، کنفرانسی در تاشکند برای حل اختلافات دو کشور برگزار شد و دو کشور توافق 

کردند نیروهای خود را به مرزهای قبل از ۱۹۶۵ عقب ببرند )رضوی: ۹۰- ۸۲(.

۳. سال ۱۹۷۱
اگرچه جنگ هند و پاکستان در سال ۱۹۷۱ به‌دلیل بحران پاکستان شرقی )بنگلادش( 
بود، ولی به گفتۀ صاحب‌نظران پاکستانی، در این جنگ، بخشی از خاک آزاد کشمیر را 
در منطقۀ خط آتش‌بس به تصرف خود درآورد و س��پس از طریق موافقنامۀ سیملا۵ که 
در س��ال ۱۹۷۲ میان دو کش��ور به امضا رسید، اقدام هند پوشش قانونی به خود گرفت. 

یکی از مواد موافقت‌نامۀ س��یملا دربارۀ 
کشمیر اس��ت. براس��اس این ماده، خط 
کنترل که  نتیجۀ آتش‌بس ۱۹۷۱ اس��ت، 
از هر دو طرف رعایت خواهد شد. علاوه 
ب��ر این، اصول تماس‌های دوجانبه که بر 
پای��ۀ آن دو طرف باید از طریق مذاکرات 
دوجانبه اختلافات خود را حل کنند، در 
موافقت‌نامه گنجانده شد )کوثری: ۱۳۷۸، 

.)۷۹۵

پی‌نوشت
1. Pandet Kolhan
2. Sanscrit
3. Srinagar
4. Emertiser
5. Simla

منابع
۱. احمد، عزیز. تاریخ تفکر اسلامی در هند. ترجمۀ 

نقی لطفی و محمدجعفر یاحقی. تهران. کیهان. ۱۳۶۸.
۲. بیرونی، ابوریحان. تحقیق ماللهند. منوچهر صدوقی 
سها. بی‌جا. مؤسسۀ مطالعات و تحقیقات فرهنگی. بی‌تا.

پارسی سرایان کشمیر.  از  برگزیده  تیگو، گ.ل،   .۳
بی‌جا. انتشارات انجمن ایران و هند. ۱۳۴۲.

نائینی، سیدمحمدرضا. هند در یک نگاه.  ۴. جلالی 
تهران. شیرازه. ۱۳۷۵.

۵. حاج سیدجوادی، سیدکمال. میراث جاویدان. بی‌جا. 
پاکستان.  رایزنی فرهنگی سفارت جمهوری اسلامی 

.۱۳۷۱
۶. حسن‌زاده آملی، حسن. کلیله و دمنه. تهران. امیرکبیر. 

.۱۳۶۵
۷. حسین، الطاف. کشمیر بهشت زخم خورده. ترجمۀ 

فریدون دولت‌شاهی. بی‌جا، مؤسسۀ اطلاعات، ۱۳۷۲.
۸. حکمت، علی‌اصغر. سرزمین هند. تهران. چاپ‌خانۀ 

دانشگاه تهران. ۱۳۳۷.
۹. دولافوز، ث. ف. تاریخ هند. ترجمۀ سیدمحمدتقی 

فخر داعی گیلانی. تهران. چاپ‌خانۀ مجلس. ۱۳۱۶.
۱۰. رضوی، سیدسجاد. بحران کشمیر. بی‌جا. انتشارات 

کیهان. ۱۳۶۷.
۱۱. ارنگانی، هرومل. پارسی‌گویان هند و سند. بی‌جا. 

انتشارات بنیاد فرهنگ ایران. ۱۳۵۵.
۱۲. طباطبایی، سیدجعفر. تراژدی کشمیر. بی‌جا. کانون 

انتشار. ۱۳۵۰.
کشمیر(.  )تاریخ  ترنگینی  راج  پاندت.  کلهن،   .۱۳

ترجمۀ ملاشاه محمد شاه‌آبادی. تصحیح.
محمود  ترجمۀ  هند.  کشف  لعل.  نهرو، جواهر   .۱۴

تفضلی. تهران. امیرکبیر. ۱۳۶۱.
15. کوثری، علی. »ریشه‌های مسئلۀ کشمیر و چشم‌انداز 
آینده«. مجلۀ سیاست خارجی. سال ۱۳. ش۳. پاییز 

.۱۳۷۸

قتل‌عام مسلمانان در پنجاب شرقی باعث شد مردم شهر پونچ، قیام )اکتبر ۷۴۹۱( 
و حکم‌ران محلی را سرنگون کنند و حکومت کشمیر آزاد را در پونچ برقرار سازند

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 481391



مقدمه 
بدون شک کتاب »تاریخ و صافـ« از مصادیق 
پیوند تاریخ و ادبیات است؛ کتابی ارزشمند که از 
یکی از مهم‌ترین مقاطع تاریخی و فرهنگی کشور 
عزیزمان سخن می‌راند و در کنار کتاب‌های »تاریخ 
جهان‌گشای« جوینی، »جامع‌التواریخ« رشیدالدین 
فضل‌الله و تاریخ گزیدۀ حمدالله مس��توفی ارکان 

اربعۀ تاریخ مغول را در وجود می‌آورد. 
پژوهش حاضر ضم��ن معرفی مختصر این 
کتاب و اشاره به حوادث عصر ایلخانی و نظریات 

جامعه‌شناسی نظم، مؤلفه‌های نظم را در خلال روایات تاریخی 
این کتاب ارزشمند بررسی می‌کند. 

کلیدواژه‌ها: نظم اجتماعی، امنیت، تاریخ وصاف، ایلخانان 

کت��اب »تجزیه‌الامص��ار و تزجیه‌الاعصار« )پراکنده ش��دن 
شهرها و گذشت روزگاران( معروف به »تاریخ وصاف« در پنج 
جلد به رش��تۀ تحریر در آمده اس��ت؛ محتوای آن شامل تاریخ 
ایلخانان مغ��ول و تاریخ ملوک و امرای اطراف اس��ت و وقایع 
سال‌های 656 تا 728 ه. ق را در بر می‌گیرد )بهار، 1373: 100(. 
شهاب‌الدین یا شرف‌الدین عبدالله‌بن فضل‌الله شیرازی معروف 
به وصاف‌الحضره و متخلص به ش��رف، در شیراز تولد یافته و 
پ��س از تحصیل عل��م و ادب و زبان عربی ب��ه کارهای دیوانی 
اش��تغال یافته است، مردی فاضل و ادیب که هدفش از نگارش 
کتاب آن بوده است که تا روزگار خویش، دنباله و ذیلی بر تاریخ 
جهان‌گش��ای جوینی را به نگارش درآورد. نثر کتاب او بس��یار 
دشوار و همراه با اطناب است و از این رو استفادۀ تاریخی از آن 
مشکل است؛ حال آنکه به لحاظ تاریخی کمال اهمیت را دارد. 
خوش��بختانه تحریر ساده و روان استاد عبدالمحمد آیتی امکان 
بهره‌مندی از این اثر و بررس��ی آن را در اختیار پژوهندگان قرار 

 زهره تمیم داری، دانشجوی دکترای زبان و ادبیات فارسی 
زینب اسلامی، دانشجوی دکترای فلسفه معاصر

 بررسی مصادیق نظم و بی‌نظمی 
براساس نظریات »نظم اجتماعی« در کتاب تاریخ وصاف  

می‌دهد. اصل کتاب به صورت چاپ سنگی است 
ک��ه یک بار در بمبئی و یک بار در تهران به چاپ 
رسیده و نسخه‌های آن در کتاب‌خانۀ ملی موجود 

است. 

کتاب در پنج جلد به شرح زیر طبقه‌بندی شده 
است: 

جل��د اول: از وفات منکوق��ا آن تا گرفتاری 
صاحب دیوان و قتل او؛ 

جلد دوم: از ذکر دودمان س��لغری تا صفت 
حال اتابکان لر؛ 

جلد سوم: از به تخت نشس��تن گیخاتوخان تا اصلاحات 
غازان خانی؛ 

جل��د چهارم: از جنگ غازان خان با ممالیک مصر و ش��ام 
تا انج��ام آن و نیز ذکر پاره‌ای از اح��وال مغولان و ویژگی‌های 

چنگیز...؛ 
جلد پنجم: وقایع دوران اولجایتو و ابوسعید مغول. 

تقسیم‌بندی کتاب براساس مفاهیم 
می‌توان مفاهیم کلی موضوعات طرح شده در کتاب را به این 

شرح دسته‌بندی کرد)1(: 
1. مفاهی��م سیاس��ی: ویژگی‌ه��ای مغ��ولان، اختلاف��ات 

شاهزادگان و سرداران، نبرد با ممالک دیگر...؛ 
2. مفاهی��م اقتص��ادی: تج��ارت و بازرگان��ی، زراعت و 
کش��اورزی، اصلاحات اقتص��ادی غازان‌خان، فس��اد مالی و 

اختلاس...؛ 
3. مفاهی��م اجتماعی: موقعیت اجتماعی علما و مش��ایخ، 
اوضاع اجتماعی ش��هرها و وضعیت تصرف کشورها، روابط 
میان م��ردم با یکدیگر و نیز با حکام و س��رداران، اصلاحات 

اجتماعی دورۀ غازان‌خان و وضعیت تصوف؛ 

ت
دبیا

و ا
یخ 

تار

پیوند ادبیات با تاریخ 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

49 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



4. مفاهی��م نظامی: جنگ‌ها و لشکرکش��ی‌ها، مهارت‌ها و 
فنون جنگی مغولان. 

نظم اجتماعی در نظریه‌های جامعه‌شناسی 
به طور کلی جامعه‌شناسی دو مسئلۀ اساسی دارد. یکی مسئلۀ 
نظم که به »مسئلۀ هابزی«)2( معروف است و دیگری مسئلۀ تغییر 
که از آن به »مس��ئلۀ مارکسی« تعبیر می‌ش��ود. مسئلۀ هابزی در 
صدد است که به سؤالاتی از این دست پاسخ دهد: نظم اجتماعی 
چگون��ه به وجود می‌آید؟ و چگون��ه دوام پیدا می‌کند و با همۀ 

کمبودها به طور نسبی پایدار باقی می‌ماند؟ 
در مسئلۀ مارکسی نیز سؤال‌های اساسی این‌ها هستند: جامعه 
چگونه تغییرمی‌کند؟ ساز و کارها و عوامل تغییر چیستند و چه 

انواعی دارند؟ )چلبی، 1382: 11(. 
گروهی از جامعه‌شناسان همچون پارسونز و دوریکم که به 
نظریه‌پردازان نظم شهرت دارند به مسائل ماهوی نظم می‌پردازند. 
در کنار آن کس��انی چون اگوست کنت قرار دارند که طرف‌دار 
وضع موج��ود و حفظ تعادل و وفاق اجتماعی هس��تند. گروه 
دیگری از جامعه‌شناسان، همچون مارکس. که نظریه‌پردازان تغییر 
هس��تند، مس��ائل عارضی نظم را مورد توجه قرار می‌دهند و با 
تأکید بر اصل »تضاد« بر مفاهیمی چون استثمار و استبداد متمرکز 

می‌شوند. 
با همۀ تلاش‌های��ی که برای ارائۀ تعاریف تخصصی »نظم« 
صورت می‌گیرد، به نظر می‌آید در ذهن عموم انس��ان‌ها مفهوم 
مش��ترک و روش��نی از نظم وجود داشته باش��د که در برابر آن 
مفاهیمی چون هرج و مرج و آش��فتگی ق��رار می‌گیرند. امنیت 
نیز در تقابل با خوف و تهدید و هراس تبیین می‌شود. براساس 
تعریف متداول در فرهنگ سیاس��ی کنون��ی، »فقدان یا کاهش 
تهدید« عنصر اساسی مفهوم امنیت است که البته این تعریف به 
نسبی بودن مقولۀ امنیت و چندوجهی بودن آن اشاره دارد. »فقدان 
یا کاهش تهدید« یعنی عامل عینی نیز آنگاه مؤثر است که وجود 
آن »احساس« شود؛ چرا که تصور ناامنی، خود ناامن‌ترین شرایط 
را در پ��ی دارد و بدین ترتیب حتی در صورت فقدان تهدید هم 
امنیت محقق نخواهد شد. لذا تعریف امنیت آمیزه‌ای از وضعیت 

فیزیکی و حالت فکری است )اسماعیلی، 1379: 264(. 

مصادیق بی‌نظمی در کتاب تاریخ وصاف 
براس��اس نظر توماس هابز، که از نظریه‌پ��ردازان اجتماعی 
مکتب »کارکردگرایی« است، انسان‌ها در حالت طبیعی موجوداتی 
کاملًا س��تیزه‌گر  و سودجو هس��تند که صرفاً در جهت ارضای 
امیال خود عمل می‌کنند اما برای رسیدن به خواسته‌های خویش 
به منابع کافی دسترس��ی ندارند. گرچه از دید مباحث اخلاقی و 
کرامت انس��انی بر این نظر نقدهایی وارد است اما در دربارهای 
ایلخانی می‌توان مصادیق آن را به وضوح مش��اهده کرد. یکی از 
پیامدهای این فرض آن اس��ت که در ش��رایطی »رقابت« مبنای 
روابط انس��انی می‌شود؛ زیرا هر فرد، دیگری را مانعی بر سر راه 
ارضای نیازهایش می‌بیند. پیامد دیگر، ایجاد هرج و مرج و نظمی 
اس��ت و اینکه در چنین جامع��ه‌ای امنیت برای هیچ‌کس وجود 
نخواهد داشت؛ مگر آنکه انسان‌ها به »قراردادهای اجتماعی« تن 

دهند )ورسلی، 1388: 7 – 12(. 
شاید چشمگیرترین موضوعی که در سراسر تاریخ وصاف 
از آن سخن می‌رود، همین رقابت شاهزادگان، سرداران و امرای 
مغول باشد؛ رقابت‌هایی خونین که علاوه بر آشفته کردن دستگاه 
مرکزی حکومت، مش��کلات فراوانی را به همۀ سطوح جامعه 

تسری می‌دهند. 
در آغاز کتاب وصاف، از اختلاف اریغ بوکا )برادر کوچک‌تر( 
و قبلا )ب��رادر بزرگ‌تر(، که از برادران منکوقاآن هس��تند، برای 
رسیدن به مقام خانی و ایجاد دو دستگی در طرف‌داران حکومتی، 
س��خن می‌رود. همچنین، یک��ی از وقایعی که پس از فتح بغداد 
رخ می‌دهد، بروز اختلاف میان هولاکو و برکه اغول اس��ت که 
بر سر تصرف نواحی اران و آذربایجان و دست‌درازی به املاک 
یکدیگر به آتش کینه و جنگ دچار می‌شوند. از لشکر برکه‌اغول 
عدۀ کثیری از مردمان کشته می‌شوند و با آنکه وی منهزم می‌گردد 
و با سپاه پا به فرار می‌گذارد، هولاکو دست بر نمی‌دارد و از روی 

آب‌های یخ بسته به تعقیب رنج‌بار وی ادامه می‌دهد. 
غم‌انگیزترین واقعه‌ای که در این نبرد روی می‌دهد این است 
که هر دو سردار برای انتقام از یکدیگر و بسته شدن باب تجارت، 

عدۀ کثیری از بازرگانان شهرها را غارت می‌کنند. 
از جمل��ه ح��وادث فرعی پس از مرگ هولاکو، جانش��ینی 
مبارک‌ش��اه به جای آلغو و اعتراض براق با زبان لشکرکشی به 

»فقدان یا کاهش تهدید« یعنی عامل عینی نیز آنگاه مؤثر است که وجود آن »احساس« شود؛ چرا که تصور 
ناامنی، خود ناامن‌ترین شرایط را در پی دارد و بدین ترتیب حتی در صورت فقدان تهدید هم امنیت محقق 

نخواهد شد. لذا تعریف امنیت آمیزه‌ای از وضعیت فیزیکی و حالت فکری است

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

50



فرمانروایی وی اس��ت. براق موفق می‌شود مبارک‌شاه را منهزم 
کند و بر تخت بنشیند اما این پیروزی چندی نمی‌پاید و با حملۀ 
سهمگین و ناگهانی قیدو )نبیرۀ اوکتای قاآن( مواجه می‌شود. براق 
پا به فرار می‌گذارد و در نواحی س��مرقند و بخارا به جمع‌آوری 
س��از و برگ می‌پردازد. این امر باعث عذاب مردمان این نواحی 
می‌شود. وی دستور می‌دهد هر گاوی که یابند بکشند و از پوست 
آن سپر سازند. در اینجا نویسندۀ کتاب جملۀ مشهور خود را در 
باب جور این طایفه بیان می‌کند که »الحق سپری که از پوست گاو 
پیرزنان سازند، تیر حوادث را نیکو دفع کند!« )وصاف الحضره، 

بی‌تا: 48(. 

سیاست‌های تنش آفرین: خیانت و دسیسه 
از جمل��ه آفت‌ه��ای اخلاقی جوامع بح��ران‌زده، خیانت و 
نیرنگ‌پردازی و توطئه اس��ت که همۀ اندیشمندان بر تقبیح این 
ناهنجاری‌های اخلاقی متفق‌القول هستند. دوریکم برای اولین بار 
در کتاب »قواعد روش جامعه‌شناس��ی«، با طرح نظریۀ »وجدان 
جمعی«، آن را به عنوان »واقعیت عینی، والا و متمایز از وجدان‌های 
فردی به منظور تبیین امر اجتماع« به کار برده است )پیرو، 1366: 
5(. از نظر دورکیم، با توس��ل به اخلاق می‌توان بر ناهماهنگی، 
آشوب و رکود جامعه چیره شد. بنابراین، تعهد اخلاقی را می‌توان 
همچون پادزهری برای وضعیتی که در نتیجۀ کاهش تعهد مذهبی 

پدید آمده است، در نظر گرفت )گیدنز، 1381: 29(. 
به هر روی، در عصر ایلخانی با فرمانروایی روبه‌رو هستیم که 
بس��یاری از آنان فاقد مذهب مشخص و یک طریقۀ معلوم برای 
سلوک اخلاقی و انسانی هستند - نیز سیمای مردمی را مشاهده 

می‌کنیم که با انواع مصائب و جنگ‌ها دست و پنجه نرم می‌کنند. 
بدیهی است که این مشکلات به همراه فقر و نابسامانی‌های دیگر 
می‌تواند به تضعیف و انحطاط اصول اخلاقی منجر شود؛ چنان‌که 
در روایات دینی نیز کفر و فقر دو روی یک سکه شمرده شده‌اند. 
به بیان حضرت علی )ع(، که نماد اعلای برقراری نظم و عدالت 
است، تفرقه و درگیری داخلی موجب انحطاط است؛ به همین 
دلیل ایشان خود را جدی‌ترین مردم در برقراری وحدت داخلی 

می‌دانند3. 
یک��ی از مهم‌ترین مس��ائل تاریخ��ی که این کت��اب به آن 
می‌پردازد، ماجرای سرنگونی خلیفۀ عباسی و فتح بغداد است. 
نویسنده مصرّانه بر آن است که خیانت ابن علقمیِ وزیر به خلیفه 
المستعصم بالله، مهم‌ترین علت سقوط بغداد است. از جمله دلایل 
آزردگی ابن علقمی که مردی فاض��ل بوده، بی‌احترامی مقربان 
خلیفه به وی است. همچنین، این اقدام نابخردانه و خلاف شأن 
خلیفه که دستور می‌دهد محلۀ شیعه‌نشین کرخ را غارت و برخی 
سادات بنی‌هاشم را اسیر کنند، وزیر را که به تشیع اعتقادی راسخ 
دارد، بر آن می‌دارد که خلیفه و اتباع او را از دم تیغ بگذراند. به 
همین دلیل به قدرت و مهابت هولاکو متوسل می‌شود. خلاصۀ 
کلام آنکه س��پاه مغ��ول وارد بغداد می‌ش��ود و »آن‌قدر مردم را 
می‌کش��ند که نهری چون نیل از خون کش��تگان روان می‌شود« 
)آیت��ی، 1383: 28 و 29(. همچنی��ن، »به فرمان ایلخان تا چهل 
روز در بغداد به قتل و غارت و خراب کردن خانه‌ها و محلات 
می‌پردازند« )همان: 31(. پس از آنکه مال جهان اندوخته و شهرها 
و دیه‌ها سوخته می‌گردد، فتح نامه‌ای نوشته می‌شود و در آن، قوم 
مغول سپاهیان خداوند خوانده می‌شوند که خداوند آنان را بر هر 
مردمی که مورد خشم الهی باشند، مسلط می‌گرداند )همان: 32(. 
گرچه جفاهایی که از سوی خلیفه بر شیعیان و نیز ابن‌علقمی 
روا داش��ته ش��ده، بس عظیم و دل‌آزار اس��ت اما ب��ه هر روی 
راه بخردان��ۀ مقابله با آن، »خیانت« وزی��ر نتواند بود؛ زیرا نقش 
ابن‌علقمی به عنوان یکی از عناصر مهم س��وختن و کشتن و در 
رنج افکندن مردم و فقیر کردن بازماندگان و زندگان، قابل تأمل 
اس��ت. جالب‌تر آنکه هولاکوخان نیز پس از این پیروزی به ابن 

براق دستور می‌دهد هر گاوی که یابند بکشند و از 
پوست آن سپر سازند. در اینجا نویسندۀ کتاب جملۀ 
مش��هور خود را در باب جور این طایفه بیان می‌کند 
که »الحق سپری که از پوست گاو پیرزنان سازند، تیر 

حوادث را نیکو دفع کند!«

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

51



علقمی التفات نمی‌کند و می‌گوید که کسی را که به ولی نعمت 
خود خیانت ورزد، نتوان مورد مرحمت قرار داد )همان: 30(. 

بر طبق روایت تاریخ وصاف، در سال‌های بعد بر دیوارهای 
ش��هر با خطوط گوناگون می‌نوش��تند: »لعن‌الله من لا یلعن ابن 

العلقمی« )همان: 31(. 
از موارد دیگر توسل به نیرنگ و ریا می‌توان به روابط سلطان 
احمد تکودار و ارغون اش��اره کرد که بعد از اختلافات دیرینه، 
یکدیگر را در کنار می‌گیرند و سلطان به ارغون خان حکمرانی 
خراسان را وعده می‌دهد اما روز بعد الیناق را می‌فرماید تا ارغون 
را به قتل برساند. آنگاه عده‌ای از بزرگان علیه سلطان احمد توطئه 
می‌کنند و بر آن می‌شوند که او را از تخت به زیر کشند و ارغون 
را به خانی بردارند. در همین اثنا شبانه به خوابگاه الیناق می‌روند 
و او را با پشه خانه‌ای که در آن خفته بود، پاره پاره می‌کنند و از 

پای درمی‌آورند... )همان: 87(. 

امنیت نمایان می‌کند. بدین ترتیب، نه هنجارهای اخلاقی و انسانی 
تبلیغ می‌شود و نه طبقۀ حاکم از استیلای خود برای سامانمندی 

بهره می‌برد. 
از دلایل دامن‌زدن به خش��ونت، اعمال سلیقه‌های شخصی 
فرمانداران عصر ایلخانی در امور کلان مُلک‌داری است. مثلًا آلغو 
)آلغو بن بایدوبن جغاتای( همسری زیبا روی به نام هرغنه اختیار 
می‌کند که وی را با مسلمانان رغبتی است. هنگامی که هرغنه در 
حال وضع حمل از دنیا می‌رود، آلغو فرمان می‌دهد که مسلمانان 
سمرقند و بخارا را غارت کنند و قتل عام نمایند؛ زیرا دوستی آنان 
با هرغنه مبارک نیفتاده است! که البته با ممانعت یکی از بزرگان 

ایرانی از این کار صرف نظر می‌کند )همان: 13(. 
در دوران حکومت اباقاخان نیز به دلیل دشمنی و استهزایی 
که بین مسعودبیک و صاحب دیوان رفته است، صاحب دیوان، 
اباقاخان را به غارت و قتل ش��هرهای تحت سیطرۀ مسعود بیک 
تحریض می‌کند. در نتیجه لشکری که به بخارا وارد می‌شود،‌طی 
هفت هفته کشتار می‌کند و هزاران نفر از مردم را به قتل می‌رساند. 
فرمانروایی چون خواجه بهاءالدین، ملک را به باد نابودی می‌دهد 
و در مدت حکومت خود چند هزار نفر را با قتل و شکنجه و مثله 
و سوختن به دیار عدم می‌فرستد. او حتی زمانی که بر آن می‌شود 
که به زعم خود عدالت را برقرار کند، آن را با مجازات‌های بیش 
از میزان جرم اش��تباه می‌گیرد، همچون ماجرای نگهبانی که در 
غیاب صاحب دکان، قرصی نان برمی‌دارد و دوبرابر بهای آن را بر 

جای می‌گذارد اما به دستور حاکم بر دار می‌شود! 
آسیب‌شناسی فرهنگ مردمی در عصر ایلخانی 

نمود آسیب‌های فردی و اجتماعی به صورت انحراف، خطا، 
بی‌نظمی و اختلال موضوعی اس��ت ک��ه افراد و جوامع در همۀ 
زمان‌ها با آن درگیر بوده‌اند. به دلیل تغییرات اجتماعی، آسیب‌ها 
در هر دوره‌ای متفاوت بوده است. این آسیب‌ها می‌تواند به عنوان 

نوعی بیماری اجتماعی مورد مطالعه قرار گیرد. 
اگر از منظری کارکردگرایانه و در تمثیلی سازمانی و نظام‌دار به 
جامعه به عنوان بدن موجودی زنده بنگریم و نظم همان وضعیتی 
باش��د که در آن همه چیز در جایگاه خویش قرار گرفته است و 
هنجار به شیوۀ استقرار مطلوب امور تعریف شود، بنابراین، هرچه 
نظم دارد بهنجار قلمداد می‌ش��ود و آنچه بی‌نظم است نابهنجار. 

بنابراین، نظم و هنجار دو روی یک سکه‌اند. 
از سوی دیگر، هر انسانی را »هوموداپلکس« )دارای ترکیبی 
از خود ف��ردی و خود اجتماعی( خوانده‌اند. یعنی موجودی دو 
بخش��ی که هم ویژگی‌های فردی با حساس��یت‌های فیزیکی و 
احساس��ات خاص خوی��ش را دارد و هم دارای وجدان جمعی 

گرچه وصاف الحضره، خود از دیوانیان مغول بوده 
و کتاب خویش را به غازان‌خان و الجایتو اهدا کرده 
اس��ت، این‌گونه نیست که مطالب کتابش صرفاً در 
تعریف مغولان و تأیید مظالم آنان باش��د، بلکه به 
تناوب و در مقاطع گوناگون می‌کوش��د با محکوم 
کردن کردارهای ناپس��ند، علل تی��ره‌روزی مردم و 

ناکامی حکام بیگانه را بنمایاند

خشونت‌طلبی و انتقام 
جامعه‌شناس��ان غربی در اینکه عامل وحدت جامعه و نظم 
اجتماعی چیس��ت، هم‌نظر نیس��تند. دورکی��م و کنت بر عامل 
»مذهب« و »اخ�الق« در قالب قواعد اخلاقی تکیه می‌کردند و 
معتقد بودند ضمن آنکه افراد با درونی کردن اخلاق، از هنجارها 
پیروی می‌‌کنند، قوانین اجتماعی نیز افراد س��ودجو را محدود و 
آنان را مجازات یا تربیت و اصلاح می‌کند. تضادگرایان بر نقش 
طبقۀ مسلط تأکید می‌کردند و می‌گفتند طبقۀ مسلط با ابزارهای 
متعددی که در دست دارد، قادر است نظم صوری را در جامعه 
برقرار کند )یوسف‌زاده، 1385: 53(. در عصر ایلخانی با جامعه‌ای 
درباری مواجهیم که عموم افراد آن جز منفعت شخصی به چیز 
دیگری نمی‌اندیش��ند؛ نه تنها برقراری نظم در طبقات اجتماع و 
میان ارباب حرف دغدغۀ آنان نیست، بل توسّع قدرت و سرکوب 
خارج از حد مخالفان، آنان را به‌عنوان عوامل برهم زنندۀ نظم و 

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

52



اس��ت و جامعه نیز روح این موجود دو بخش��ی است )صدیق 
سروستانی، 1387: 236 – 238(. 

از آنجا که آثار ادبی تجلیگاه فردیت و نیز سیمای اجتماعی 
مردمان اعصار گوناگون اس��ت، می‌توان��د علاوه بر کارکردهای 
ذوقی استحسانی، کارکردهای اجتماعی نیز داشته باشد. تورقی 
کوتاه در آثاری چون مثنوی مولانا، دیوان حافظ، گلستان سعدی 
و اش��عار سیف فرغانی نشان می‌دهد که دگرگون شدن مفاهیم 
انس��انی در ایران عصر مغول و ایلخان��ی تا چه حد بغرنج بوده 
است. رشد ناهنجاری‌هایی چون ریاکاری، ارتشا )رشوه گرفتن(، 
خیانت، دروغ‌بافی و قساوت، از جملۀ این مسائل است. علاوه بر 

این، هنر و ادبیات نیز دچار دگرگونی‌هایی شده‌اند.  
گرچه در کتاب »تاریخ وصاف« بیشتر »دربار« به عنوان جامعه 
در نظر گرفته ش��ده است و آنچه به دقت ش��رح داده می‌شود، 
چیزی نیست جز بیان اختلافات و جنگ و گریزهای خان مغول 
و امرا و دیوان‌س��الاران و ...، در خلال همین جنگ‌ها، س��یمای 
مردمان شهرها با بیم‌ها و امیدها و عموماً آسیب‌هایی که به آنان 

روی نموده، قابل بررسی و مطالعه است. 
در این کتاب، هنگامی که از »مردم« یاد می‌شود، به غارت‌ها و 
جوی‌های روان خون اشاره می‌شود. عیش و راحتی مردم جز در 
مواردی نادر و در دورۀ فرمانروا یا امیری عادل صورت نمی‌بندد 

که آن دوره‌ها نیز دیری نمی‌پابد. 
طبقات مردم شامل افراد فرودست اصحاب حرف، هنرمندان، 
صنعتگران، پیشه‌وران و اصحاب علم و فضل و کمال یا بزرگان 

و ریش‌سفیدان است. 
منظور از این طبقۀ آخر گروهی است که گاه با تدبیر خویش 
و تقدیم هدایا و قبول س��فارت در ابراز بندگی و ایلی مردم یک 
ش��هر یا ناحیه در نزد فرمانروای مهاجم، گروه کثیری را از بلا و 
غارت می‌رهانند؛ مانند ماجرای خلاصی اهل حلّه از س��طوت 
هلاکو که با تدبیر سه تن از بزرگان شهر صورت می‌گیرد )آیتی، 
1383: 28( یا رستن اهل دمشق که در استیصال خویش این چنین 
رهایی می‌یابند: »دمشقیان چون در خود یارای مقاومت ندیدند، 
مشایخ و معارف ایشان قرآن به دست بیرون آمدند و با پیشکش 
کردن هدایا و تحُف مراسم انقیاد به جای آوردند و شهر را تسلیم 

کردند« )همان: 34(. 
از دیگر نکات قابل تأمل در این کتاب، ماجرای قتل س��ید 
عمادالدین در دوران س��لطان احمد نکودار در ش��یراز اس��ت؛ 
ف��ردی که وصاف‌الحضره تن او را ب��ه »جان مروت و حمیت« 
تعبیر می‌کند و دسیسه‌چینی و محضرنویسی برای قتل او با قلمی 
س��وگوار حکایت می‌کند. وی در روایت خویش از دون صفتی 

مردم عصر خویش به تنگ می‌آید؛ زیرا سید عمادالدین در سال 
683 ه. ق نماز عید را در شهر برگزار می‌کند و از محبوبیت عام 
برخوردار اس��ت اما کمتر از یک ماه نمی‌گذرد که در 21 شوال 
همان سال به قتل می‌رسد. در جریان قتل وی چند تن از اطرافیان 
او با اعدا همدست می‌گردند! در شهر نیز منادی می‌شود که چون 
عمادالدین فردی ستمکاره بوده، او را از میان برداشتیم؛ طبق تحلیل 
وصاف این امر خلاف واقع بوده اس��ت. عجیب‌تر آنکه عوام با 
طبل‌ها و علم‌ها شادی‌کنان فوج‌فوج می‌روند و به یکدیگر تهنیت 
می‌گویند! در این روایت مردمی که روزی با سیدعمادالدین نان و 
نمک خورده‌اند و از وی نیکویی‌ها دیده و او را حمایت کرده‌اند، 
به یکباره او را فرو می‌گذارند و نمایندگان طبقات مختلف محضر 
ظلم وی را امضا می‌کنند. وصاف به قدری از این موضوع گله‌مند 
اس��ت که قحطی خانمان‌سوز شیراز را حاصل همین بی‌اخلاقی 

می‌داند. )وصاف الحضره، ج 2: 218- 214(. 

تلاش برای برقراری »نظم« در عصر ایلخانان 
استقرار نظم و امنیت از جمله مسائل بسیار مهم و مبنایی در 
سازماندهی امور جامعه و کارهای حکومتی است. در مباحث نظم 

اجتماعی دو سؤال عمده مطرح می‌شود: 
1. نظم اجتماعی چگونه به وجود می‌آید؟ 

2. تداوم نظم اجتماعی چگونه ممکن است؟ 
وفاق و تع��ادل اجتماعی مورد تأکی��د نظریه‌پردازانی چون 
کنت، دورکیم و پارسونز است. برخی وفاق را به همبستگی تعبیر 

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

53



می‌کنند؛ مقدمه‌ای که به نظم منجر می‌شود. به عبارت دیگر، وفاق 
و همبستگی مقدمۀ نظم اجتماعی است. بی‌سامانی، جنگ و گریز 
و تیرگی مواضع سیاس��ی و اجتماعی صاحبان قدرت در عصر 
ایلخانان، بر اصحاب تاریخ پوش��یده نیس��ت اما در کتاب تاریخ 
وصاف به موارد و قرائنی اش��اره می‌شود که تلاش‌های صورت 
گرفته برای برقراری نظم و امنیت به بار نشسته است برخورداری 
مردمان از رفاه و شادمانی و قرار گرفتن ارباب فنون و حرف در 
تخصص خویش، تضمین شده و از قتل و غارت جامعه ممانعت 
به عمل آمده اس��ت؛ و در واقع، مانند نظریه‌های نظم در اسلام، 

نظم با عدالت پیوندی ناگسستنی یافته  است. 
گرچ��ه وصاف الحضره، خود از دیوانیان مغول بوده و کتاب 
خویش را به غازان‌خان و الجایتو اهدا کرده است، این‌گونه نیست 
که مطالب کتابش صرفاً در تعریف مغولان و تأیید مظالم آنان باشد، 
بلکه به تناوب و در مقاطع گوناگون می‌کوش��د با محکوم کردن 
کردارهای ناپسند، علل تیره‌روزی مردم و ناکامی حکام بیگانه را 
بنمایاند؛ چنان که در بخش‌های پیشین مقاله به آن‌ها اشاره کردیم. 

وفاق و تعادل برای استقرار نظم و قدرت فرمانروایی 
چنان‌که گفته آمد، یکی از سؤال‌های اساسی در جامعه‌شناسی 
نظم این است که نظم اجتماعی چگونه به وجود می‌آید. در تاریخ 
وصاف بارها به مواضع مغولان برمی‌خوریم که اشراف و بزرگان 
برای جلوگیری از آش��وب بیش��تر یا )طبق نظر متفکرانی چون 

هابز(، برای رس��یدن به منافع بیش��تر، بر انتخاب یک فرد توافق 
می‌کنند و وی را به قدرت می‌رس��انند: پس از مرگ منکوقاآن، 
برادرش اریغ بوکا دعوی خانیت می‌کند و قتغتای، که بزرگ‌ترین 
خاتونان منکوقاآن اس��ت و تعدادی از پسران و نبیرگان جغاتای 
ای��ن رأی را نصرت می‌دهن��د و او را به خانی برمی‌دارند )آیتی، 

 .)10 :1383
در به حکومت رسیدن قبلای نیز همۀ شاهزادگان و خاتونان 
و امیران، به دلِ راست و قولِ درست خط می‌دهند که سراز فرمان 
قبلای قاآن نپیچند و در همه حال مطیع اوامر او باش��ند )همان: 
15(. همچنین است تدبیر ش��اهزادگان در به حکومت رساندن 
تیمورقاآن یا حاصل وفاق در باب خانیت احمد تکودار که برای 
جلوگیری از اختلال بیش��تر ملک، بزرگان به انتخاب وی همت 

می‌گمارند )همان: 287(. 

تداوم نظم و پیگیری مظاهر آن پس از استقرار حکومت 
در این مرحله، دومین سؤال مسئلۀ نظم روی می‌نماید: این‌که 
نظم اجتماعی چگونه تداوم می‌یابد؟ به نظر می‌رس��د که پس از 
جلوس خان بر تخت قدرت، مهم‌ترین دغدغۀ وی اس��تقرار و 
س��امان نظم بوده اس��ت؛ زیرا هر خانی به زعم خویش به یک 
مجموعه اقدامات اصلاحی دس��ت می‌یازیده که در رأس آن‌ها، 

شهرت اصلاحات غازان‌خانی نمودار است. 
از جمله فرمانروایانی که نویس��نده آن��ان را به عدل و داد و 
سامان‌دهی امور می‌ستاید، می‌توان به قبلای قاآن، قیدو، تیمورقاآن 
و غازان‌خان اشاره کرد. وصاف الحضره در عدالت قبلا می‌آورد: 
»]قبلاقاآن[ چنان کرد که از تأثیر عدل او گرگ و گوس��فند و باز 
و تیهو رس��م دشمنی فراموش کردند. چون آوازۀ عدل و رأفتش 
سرتاسر آفاق را گرفت، مردم شاد شدند... ذکر انصاف و کیاست 
و صواب‌اندیشی.. او چنان زبانزد ساکنان آن نقاط گردید که شیوۀ 
عدل و داد ش��اهان گذش��ته را از یادها بسترد.« از دیگر اقدامات 
او نواخت��ن اهل فضل، وضع خطی زیبا به جای خط اویغوری، 
جلوگیری از اسراف و تبذیر در عین بخشندگی و تخفیف رنج و 

ترفیه خاطر مردمان است. 
حاکمان ع��ادل عصر ایلخانی برای برق��راری نظم، ثبات و 
امنیت دست به اقداماتی می‌زده‌اند که شاخص‌ترین آن‌ها عبارت 
اس��ت از: برانداختن دشمنان خانیت و ایجاد یکپارچگی، اسلام 
آوردن و احترام گزاردن به اعتقادات مردمی، کوتاه کردن دس��ت 
امرای ظالم، مش��ورت با بزرگان ایرانی‌تبار و بر کشیدن وزیران 
دانشمند، اصلاح قوانین مالیات، ساماندهی امور لشکر و رسیدگی 
به وضع کش��اورزان و پیشه‌وران. کتاب س��وم تاریخ وصاف با 

اگرچه نویس��نده در دربار مغولان می‌زیسته و اثر 
خود را در شرایط دش��وار اس��تیلای آنان نگاشته و 
در مواردی از معدلت‌ مغولان داد س��خن داده، در 
جای‌جای کتاب نیز از نشان دادن فجایع و مضایق 

فرهنگی و سیاسی فروگذار نکرده است

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

54



اصلاحات غازان‌خان )694- 703 ه. ق( تحت عنوان »صادرات 
افعال سلطانی و مآثر معدلت غازانی« پایان می‌یابد. 6 

اصلاح��ات وی در عرصه‌های متفاوت از جمله سیاس��ت، 
اقتصاد، س��پاه، علم و فرهنگ به اجرا درمی‌آید. در زمینۀ سیاسی 
بر یکپارچگی حکومت ایلخانی افزوده می‌ش��ود و شورش‌های 
داخلی حکام و س��رداران پایان می‌یابد. برای ادارۀ بهتر س��پاه و 
جلوگیری از غارتگری‌های س��پاهیان، قواعدی وضع می‌شود و 
به موضوع مالیات‌ها، که برای مردم بسیار مشکل‌ساز بوده است، 
رسیدگی می‌شود. برخی اصلاحات وی فهرست‌وار به این شرح 

است: 
1. بنای شهر »اسلام اوجان« در سال 609 هـ .ق؛ 

2. احداث خانقاه همدان و موقوفات آن؛ 
3. یکسان کردن قانون خراج؛ 

4. جلوگیری از خودسری کارگزاران مالیاتی؛ 
5. منع صدور حواله‌های بدون وجه و بی‌اعتبار؛ 

6. خارج کردن مس��کوکات مغش��وش و معیوب از چرخۀ 
پولی کشور؛ 

7. ترتیب دادن یام خانه‌ها با چاپاران و خبرگزاران و پیک‌های 
آماده؛ 

8. بازداش��تن امرا و شاهزادگان و شحنگان از ورود به منازل 
مردم؛ 

9. ثبت معاملات ملکی در دفاتر و روزنامه‌ها؛ 
10. دور ک��ردن ش��حنگان از اطراف ش��هرها و ولایات و 

جلوگیری از ایذای مردم توسط ایشان؛ 
11. امن کردن راه حج و... . 

نتیجه 
در نگاهی فراگیر به کتاب ارزش��مند »تاریخ وصاف« چنین 
برمی‌آید که اگرچه نویس��نده در دربار مغولان می‌زیس��ته و اثر 
خود را در ش��رایط دشوار استیلای آنان نگاش��ته و در مواردی 
از معدل��ت‌ مغولان داد س��خن داده، در جای‌ج��ای کتاب نیز از 
نش��ان دادن فجایع و مضایق فرهنگی و سیاسی فروگذار نکرده 
اس��ت. طبیعتاً ذهن وی به موضوع نظم اجتماعی معطوف نبوده 
اما شیوه‌ای که در تاریخ نگاری برگزیده، شیوه‌ای تحلیلی است. 
مثلًا در ماجراهای مهمی چون فتح بغداد، قتل س��ید عمادالدین، 
قحطی شیراز و فرمانروایی هلاکو، به ریشه‌یابی بی‌طرفانۀ مسائل 
می‌پردازد. این نوع تاریخ‌نگاری، به مخاطب امروز مجال می‌دهد 
که این اثر را بر اساس تئوری‌های مسائل اجتماعی بررسی کند. 
قتل و غارت‌ها، دسیسه‌ها و خیانت‌ها، ایجاد فضای رعب و نبود 

امنیت از جمله موضوعات تکرار ش��ونده در وقایع کتاب است 
که نمود چش��مگیرتری از تدابیر بر جایگاه فرمانروایان عادل و 

دوره‌های اندک رفاه حال مردمان دارد. 

پی‌نوشت  
1. این تقسیم‌بندی براساس مقالۀ »بررسی کتاب تجزیه‌الامصار و تزجیه‌الاعصار« محمد 

سلماسی‌زاده ارائه شده است. 
2. هابز معتقد است که وضع طبیعی انسان جنگ است و تکاپوی فرد در پی بقا و 
کام‌جویی خود، به هم‌چشمی و بدگمانی در حق دیگران می‌انجامد. از این رو به 
مصلحت انسان است که از این وضع طبیعی جنگ خارج شود. از نظر او خروج از 
این وضع، تنها به مدد »قانون طبیعی« میسر می‌شود. مقصود هابز از »قانون طبیعی« در 
کتاب لویاتان آمده است، قانون طبیعی عبارت است از دستور یا قاعدۀ عام که عقل آن 
را کشف کرده باشد و بر مقتضای آن، آدمی از انجام آنچه زندگی وی را تباه می‌کند یا 
وسایل زندگی‌اش را از او می‌گیرد و از ندادن کاری که به دیدۀ او مایۀ بقای زندگی‌اش 

به بهترین وجه است، نهی می‌شود.« )لویاتان. 1946: 16-17(. 
3. ر.ك؛ نهج‌البلاغه, خطبه‌هاي 25 و 96 و نامه 78. 

در صحرای  معانی  »شکار  مقالۀ  به  کنید  بیشتر رجوع  تفصیل  و  توضیح  برای   .4
بی‌معنی، آسیب‌شناسی فرهنگ ایرانی بعد از مغول« محمدرضا شفیعی کدکنی و کتاب 
سبک‌شناسی نثر از سیروس شمیسا، ص 170 تا 174؛ و نیز جامعه‌شناسی در ادبیات 

فارسی، تألیف فریدون وحیدا، ص 209 تا 259. 
5. اتفاق بر سر خانیت وی مربوط به آغاز شکل‌گیری نظم است اما رویکردهای 
خودسرانۀ اریغ بوکا در بنا کردن کاخی زرین و ستاندن مالیات‌های خارج از طاقت، 
بی‌کفایتی وی را به اثبات می‌رساند. مواجهۀ وی با خیانت دست پروردۀ خویش، آلغو 
و دعوی خانیت اقبلا، باعث سرنگونی و هلاکت وی می‌شود )وصاف‌الحضره، 1383، 

 .)10-13
6. غازان خان علاوه بر مسلمان شدن، تابعیت از خان بزرگ مغول را نیز کنار گذاشت 
و بدین ترتیب، استقلال حکومت ایلخانی را کامل کرد )مرتضوی، 1341: 30- 23(. 

در چنین شرایطی، زمینه برای حضور گسترده‌تر ایرانیان در صحنۀ سیاسی آماده شد. 

منابع 
1. اسماعيلي، محسن. امنيت و شريعت )نظم عمومي در قواعد و احكام فقهي(. كتاب 

نقد، شماره‌هاي 14 و 5. 
2. آيتي، عبدالمحمد. تحرير وصاف. پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگي. 

تهران. 1383. 
3. بهار، محمدتقي. سب‌كشناسي؛ ج 3، تهران، 1373. 

4. بیرو، آلن. فرهنگ علوم اجتماعی. ترجمۀ باقرساروخانی. کیهان. تهران. 1366. 
5. چلبی، مسعود. جامعه‌شناسی نظم )تشریح و تحلیل نظری نظم اجتماعی(. تهران. 

 .1382
6. سلماسی‌زاده، محمد. »بررسی کتاب تجزیه‌الامصار و تزجیه‌الاعصار، معروف به 

تاریخ وصاف«. کتاب ماه تاریخ و جغرافیا. اسفند 1387. 
7. شمیسا، سیروس. سبک‌شناسی نثر. نشر میترا. تهران. 1386. 

8. صدیق سروستانی، رحمت‌الله. آسیب‌شناسی اجتماعی )جامعه‌شناسی انحراف 
اجتماعی(. سمت. تهران. 1387. 

9. گیدنز، آنتونی. جامعه‌شناسی. منوچهر صبوری. چشمه. تهران. 1381. 
10. دکتر مرتضوی، منوچهر. دورۀ ایلخانان ایران. چاپخانۀ شفق. تبریز. 1341. 

11. ورسیلی، پیتر. نظریۀ جامعه‌شناسی نظم. سعید معیدفر. جامعه‌شناسان. تهران. 
 .1388

12. وحیدا، فریدون. جامعه‌شناسی در ادبیات فارسی. سمت. تهران. 1387. 
13. یوسف‌زاده، حسن. »نظم اجتماعی در اسلام«. مجلۀ معرفت. ش 103. 

17.Hobbes Leviathan. editedwithanintroduction byM. Oa 
keshott. Oxford 1946.

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

55



می��دان  از  ته��ران(  )در  اگ��ر 
فلس��طین، از مس��یر خیاب��ان آیت‌الله 
طالقانی به س��مت لانۀ جاسوس��ی – 
هم��ان جای��ی ک��ه روز دانش‌آموز در 
آنج��ا گرده��م می‌آیی��م – راه بیفتیم، 
یک چهار راه مانده به لانه، به خیابانی 
می‌رس��یم که قدیمی‌ه��ای محل به آن 
فرصت می‌گویند، اما سال‌هاست که به 
احترام شهید موسوی، به نام او خوانده 

می‌ش��ود.
این تقاطع نشانی خوبی است برای 
آن که یادمان ن��رود در همین حوالی، 
ساختمانی سه طبقه رخ می‌نماید که در 
آن گنجینه‌هایی ارزش��مند از گذشته و 
حال این سرزمین نگهداری می‌شوند.

این س��اختمان نه چن��دان کهن، 
موزه‌ای اس��ت که قيمت اشیایی که 
در آن نگهداری می‌ش��ود، به مراتب 
بالات��ر و والات��ر از ارزش وس��ایل 
و گنجینه‌ه��ای موزه‌ه��ای مع��روف 

دنیاس��ت.
این ج��ا موزۀ ش��هدای جمهوری 
اسلامی اس��ت؛ مکانی برای یادآوری 
حماسه‌های یکصد سال مجاهدت یک 
ملت و جایی برای نگریستن به خود و 

تماش��ای نادیدنی‌های درون. 

یک خاطرۀ دانش‌آموزی ن��اب
گرچه شاید در دوران دانش‌آموزی 
چن��د باری برای بازدید از این موزه به 
زیارت ش��هدا در این یادمان نایل شده 
بودم اما هیچ‌گاه به این دقت و به چشم 
خریدار، به این گنجینه ننگریسته‌ بودم.
راه��روی ورودی م��وزۀ ش��هدا، 
و  خوش‌نویس��ی  هن��ری  نگارخان��ۀ 
نگاره‌ه��ای زیبایی دارد ک��ه دل بیننده 
را آم��ادۀ س��فری به اعم��اق تاریخی 
پرافتخ��ار می‌کنند. مس��ئولان موزه در 
ح��ال مهمان��داری یک��ی از مهمانان 
خارجی موزه هس��تند، ب��رای همین، 
از خواه��ری ک��ه ظاهراً کمت��ر درگیر 
اس��ت، می‌خواهم دربارۀ موزه برایمان 

توضیحات��ی ده��د. 
او گرچه برای مصاحبه محدودیت 
دارد، مهربانانه قبول می‌کند که شمایی 
از م��وزه را ب��ه ما – به عن��وان بازدید 

کننده‌ای عادی – نش��ان دهد.
شاید مهم‌ترین نکته‌ای که می‌توان 
از صحبت‌های این خدمتگزار ش��هدا 
دریاف��ت، ای��ن باش��د ک��ه ج��ز یک 
نم��ادواره از طن��اب‌دار ش��هید ش��یخ 
فض��ل‌الله نوری)ره(، بقیۀ آثار ش��هدا، 
آث��ار معجزات و دس��ت نوش��ته‌های 
موجود در این گنجینه، اصلی هس��تند 

و هیچ بدل و نمادی در بین نیس��ت.
در طبق��ۀ همک��ف، بی‌مقدم��ه با 
ویترین‌های آثار شهدا روبه‌رو می‌شویم. 
در س��مت چپ راه��رو نگارخانۀ آثار 
شهدای ش��اخص و چهره‌هاي آشناتر 
یکصد س��الۀ اخیر پای��داری، در چند 
ویترین قرار داده شده است؛ آثاری که 
به جز زندگی‌نام��ه، گاهی کرامت‌نامه 

هم هس��تند.
شهیدی که انگشتر خودش را بعد 
از ش��هادت تعمیر کرده، ش��هیدی که 
قرآن را بعد از شهادت نوشته، شهیدی 
که برنامۀ امتحانی فرزندش را دو هفته 
بعد از ش��هادتش امضا کرده اس��ت و 
نش��انه‌های دیگری از زنده بودن شهدا 

به حس��ب آیات قرآن.
اولی��ن ویترین س��مت نگارخانه، 
مربوط به یادگاری‌های شهید افشردی 
معروف به حس��ن باقری است. لباس 
خونین شهید مهدی زین‌الدین از دیگر 
آثار ارزش��مندی اس��ت که در ابتدای 

بازدید، انس��ان را به خود می‌آورد.
نوش��تۀ معروف ش��هید باکری را 
ک��ه در آن عاقبت اف��راد بعد از جنگ 
را پیش‌بینی کرده است نیز می‌توان در 
ویترین یادمان این ش��هید بزرگوار، در 
کنار سایر آثارش، دید و نیز ساعتی را 
که روی 11 و 24 دقیقه متوقف ش��ده 

اس��ت.
از ویترین آث��ار جاویدالاثر احمد 
متوس��لیان و ش��هید هم��ت عب��ور 
می‌کنی��م. کت��اب ش��هید علم‌الهدی، 
نشانی از دانش��جو بودن این بزرگوار 
اس��ت و کارت شناس��ایی شهید کاوه 
به مسئولیت او در ستاد بسیج خراسان 

اش��اره می‌کند.
از دیگر آثار جذاب این نمایشگاه 
که حرف‌ه��ای زی��ادی ب��رای گفتن 
دارد، وس��ایل گلول��ه خوردۀ ش��هید 
موحد دانش، نمونه‌س��ازی پالایشگاه 
تندگویان(،  ش��هید  )بزرگداشت  نفت 
عکس‌های متفاوت ش��هدا از تیپ‌های 
جوانان��ه تا چهره‌های غبار آلود جنگی 

محمدصادق دهنادی

موزۀ شهدا

ش
گزار

این ساختمان نه چندان کهن، موزه‌ای 

اس��ت که قيمت اش��یایی که در آن 

نگهداری می‌شود، به مراتب بالاتر و 

والاتر از ارزش وسایل و گنجینه‌های 

موزه‌های معروف دنیاست

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

56



نبرد  آن‌هاس��ت که نش��ان می‌دهد 
مظلومان��ۀ م��ا همت��ی از س��وی همۀ 
اقش��ار بوده اس��ت. گرچه چهره‌های 
افراد، پس از م��رگ، اصولاً چهره‌های 
مناس��بی برای نمای��ش دادن و عکس 
گرفتن نیستند، در انتهای راهروی اول 
نگارخانه، تصاویری قرار دارند که این 

ایده را به چالش می‌کش��ند.
در ویترین آثار ش��هید محمدرضا 
دیرینه حقیقی، س��ه عک��س از لحظۀ 
ش��هادت، لحظۀ تدفین و لحظۀ تلقین 
او قرار داده ش��ده که به زیبایی نشانۀ 
واضح��ی از کرام��ت ش��هید اس��ت. 
محمدرض��ا در لحظۀ تلقین به وضوح 
لبخند زده و این در حالی است که در 
لحظه‌های دیگر لبخندی به لب ندارد. 
هر که از جلوی این ویترین می‌گذرد، 
با تعجب و حی��رت، چند لحظه‌ای به 

عظمت این تصاویر خی��ره می‌مان��د.
خوان��دن قص��ۀ ش��هید روحانی 
صالحی خوانساری و دیدن امضای او 
روی برگۀ برنامۀ امتحانی فرزندش – 
پس از ش��هادت – به تأیید کارشناسان 
امضا و خط‌شناس��ی نیز رسیده است، 
این ش��گفتی‌ها را کامل می‌کند. جوهر 
صورتی رنگی که به تأیید شرکت‌های 
تولی��د خودکار و جوه��ر، مطابق هیچ 
ی��ک از نمونه جوهرهای دنیا نیس��ت: 
»و لا تحسبن الذین قتلوا فی سبیل الله 

اموات��ا«
از دیگر آثار زیبای این موزه، لباس 
تعزی��ۀ ش��هید خلبان بابایی اس��ت و 
اشیای آسیب دیدۀ همراه شهید آوینی 

در هنگام ش��هادت.
جلوتر می‌روم. طناب بازی ش��هید 
فهمیده، وسایل نقاشی شهید کشوری، 
چند تکه لباس و ش��جره‌نامه از شهید 
م��درس، عکس س��ر بری��ده و لوازم 
ش��خصی میرزا کوچک خان و رئیس 
نواب  اعلامیه‌ه��ای  عل��ی دل��واری، 

صف��وی، قص��ۀ حر انق�الب یعنی 
طیب حاج رضایی، کارت شناس��ایی 
وسایل شخصی  اندرزگو،  پاکس��تانی 
ش��هدای مح��راب و س��ایر ش��هدای 
روحان��ی مش��هور انقلاب اس�المی، 
سرگذش��ت نامۀ بس��یار ت��کان دهندۀ 
ش��هدای ش��هری )نظیر طهماس��بی، 
طال��ب طاهری( که منافقی��ن آن‌ها را 
پس از ش��کنجه زنده دف��ن کرده‌اند، 
وسایل س��ادۀ رئیس جمهور رجایی، 
آثار شهدای نماز جمعه و بالاخره پوکۀ 
تیر ش��لیک شده به شهید لاجوردی و 
س��نگی ش��بیه کلت کمری که ش��هید 
نص��رت‌الله ب��ا آن خود را از اس��ارت 
نج��ات داد و به علاوه توانس��ت چند 
اس��یر بگیرد، بیشتر از س��ایر آثار طبقۀ 
اول برای��م جالب‌ان��د. پایان‌بخش آثار 
این طبقه هم انگش��تر شهید خانه‌عنقا 
اس��ت که چندین سال بعد از شهادت، 

خودش آن را تعمیر کرده اس��ت.
طبق��ۀ دوم البته متف��اوت با طبقۀ 
اول اس��ت؛ زیرا آثار شهدا به صورت 
موضوعی جمع‌آوری شده‌اند و گرچه 

نظ��م بص��ری چندانی ندارن��د، امّا 
زمینۀ مناس��بی برای توضی��ح مراحل 

جنگ ماس��ت.
خونی��ن  جمع��ۀ  ش��هدای  آث��ار 
مکه، آثار ش��هدای موش��ک ب��اران و 
بمباران ش��هری، ش��هدای دانش‌آموز، 
خانواده‌های��ی ک��ه چهار پنج ش��هید 
تقدیم اس�الم و انقلاب کرده‌اند، آثار 
ش��هدای اقلیت‌ه��ای مذهب��ی یعن��ی 
مس��یحیان، ارامنه و زرتش��تیان )شهید 
آوانس��یان، فره��اد خان��ی و اردش��یر 
مردانیان(، ش��هدای سیاس��ت خارجی 
جمهوری اس�المی، شهدای حزب‌الله 
لبن��ان )مقاومت اس�المی(، ش��هدای 
ورزشکار مانند برادران طوقانی با تمام 
نش��ان‌های پهلوانی، ش��هیدان تفحص 
)مانند ش��هید پازوکی و محمودوند(، 
ش��هدای خبرنگار، ش��هدای رسانه‌ای 
مانور ارتشc‌100 و ش��هدای زن، در 

طبقۀ دوم س��اماندهی ش��ده‌اند.
ام��ا بی‌ش��ک از هم��ۀ ای��ن آثار 
جان‌س��وزتر آث��ار غنچه‌ه��ای ش��هید 
)ک��ودکان و نوجوانان( اس��ت که هر 

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

57



ي��ك به نح��وي به فیض ش��هادت 
رس��یده‌اند.

بازدی��دم از طبق��ۀ دوم ب��ه پایان 
می‌رسد اما برای بازدید از طبقۀ زیرین 
که به آثار هنری ش��هدای هنرمند و به 
آثار هنرمندان دربارۀ ش��هدا اختصاص 
یافته اس��ت، فع�اًل محدودیت وجود 
دارد. قرار اس��ت این قسمت یکی دو 

هفتۀ ديگر بازگش��ایی ش��ود.

ب��رای آن‌های��ی ک��ه ب��ه صورت 
گروه��ی از اینج��ا بازدی��د می‌کنن��د، 
بازدید از نمایش��گاه‌ عکس، اس��تفاده 
ویديونماون��وا،  آمفی‌تأت��ر  س��الن  از 
کارگاه مرمت و نمایشگاه آثار حجمی 
ش��هدا مانند نقاشی‌های شهید چمران، 
شهید کش��وری و... با هماهنگی قبلی 
امکان‌پذیر اس��ت. البت��ه این‌ها به غیر 
از ح��دود 1700 تابلو و چند هزار اثر 
آرشیو ش��ده‌ای اس��ت که فعلًا امکان 

نمای��ش آن‌ه��ا وج��ود ن��دارد.
باید چن��د دقیقه‌ای پیاده روی کنم 
ت��ا با حض��ور در معاون��ت ارتباطات 
بنیاد ش��هید بتوانم ش��رح کامل‌تری از 
وضعیت موزه‌های ش��هید در سراس��ر 

کش��ور به دس��ت آورم.
از موزه دور می‌شوم اما دلم آن‌جا 
مانده اس��ت؛ کنار دس��ت‌خط ش��هید 
کلاس اولی که از آمدن باران نوش��ته 

بود و زیر بارش موشک شهيد شده 
ب��ود.

قدیمی‌ترین موزۀ انقلاب اسلامی
به گفتۀ فرش��اد ش��هبازی، مدیر 
ادارۀ گنجینه‌های ش��اهد بنیاد ش��هید 
و ام��ور ایثارگران، هم‌زمان با دس��تور 
امام راحل مبنی بر تمرکز بنیاد ش��هید 
روی مس��ائل فرهنگی در کنار مسائل 
معیش��تی خانواده‌ه��ای معزز ش��هدا، 
احداث م��وزه‌ای برای جمع‌آوری آثار 
ش��هدا و هم‌چنی��ن آثاری ک��ه دربارۀ 
شهدا تولید می‌شود، از اولین اقدامات 
فرهنگی بنیاد ش��هید است که در سال 

1359 به ثمر می‌رس��د.
البت��ه مکان اولیۀ م��وزه در خیابان 
الهیۀ تهران بوده اس��ت. بنیاد شهید در 
ابتدای امر با اجرای چند طرح رضایت 
خانوادۀ شهدا را برای واگذاری آثار و 
یادگاری‌های فرزندانش��ان گرفته و در 
همین چارچوب توانس��ته است ضمن 
جمع‌آوري آثار آسیب ديده یا آلوده به 
مواد ش��یمیایی محیطی، جبهه را ترمیم 

و پاک‌س��ازی کند.
س��اختمان کنونی موزۀ ش��هدا از 
سال 1375 به این کار اختصاص یافته 
و م��وزه از مکان قبلی ب��ه اینجا منتقل 
ش��ده اس��ت. در موزۀ مرکزی بیش از 
پنج شش هزار اثر از شهدای شاخص 
یعنی ش��هدایی که آث��ار تأثیرگذارتری 
دارند نگهداری می‌ش��وند که به دلیل 
گنجای��ش اندک بخش نمایش��گاهی، 
بیش��تر ای��ن آثار ب��ه ص��ورت فني و 

اس��تاندارد جهانی آرش��یو ش��ده‌اند.

آث��اری در موزه، خانه موزه و باغ 
م��وزه

به لحاظ ش��رکت گس��تردۀ مردم 
کش��ور ما در جنگ تحمیلی، نهادهای 

آثار  ب��رای جم��ع‌آوری  متع��ددی 
جن��گ، که آثار ش��هدا نی��ز جزيی از 
آن‌هاس��ت، ب��ه وجود آمده اس��ت. به 
همی��ن دلیل و هم‌چنین به خاطر تعدد 
شهدا، هیچ‌گاه آرشیو متمرکزی از آثار 
شهدا وجود نداش��ته است. برای مثال 
در تهران بزرگ، در ش��مال تهران، باغ 
موزه‌ای برای دفاع مقدس ساخته شده 
است. سه موزۀ شهدا فعالیت می‌کند و 
در کنار این دو نوع یادمان، چند خانه 
م��وزه نیز تحت نظارت ش��هرداری به 
نگهداری آثار ش��هدا در محل زندگی 
آن‌ه��ا می‌پردازند. مثلًا  آث��اری که از 
ش��هید چم��ران در خانه موزۀ ایش��ان 
واقع در بازار تهران نگهداری می‌شود 
به مراتب بیش��تر از آثاری است که به 

موزۀ ش��هدا س��پرده ش��ده‌اند. 

موزه‌هاي ش��هدا در سراسر ایران

البته باید در نظر داش��ت که موزۀ 
شهدا مختص به تهران و موزۀ مرکزی 
در خیابان آیت‌الله طالقانی نیس��ت. به 
گفتۀ ش��هبازی، در سراس��ر كشور 21 
م��وزه تحت نظارت بنیاد ش��هید فعال 
اس��ت. از این تعداد س��ه موزۀ مربوط 
به ته��ران بزرگ، در منطقه‌های چیذر، 
طالقان��ی و بهش��ت‌زهرا )س( فعالیت 
می‌کنن��د و بقی��ه نیز آثار ش��هدای 17 

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

58



با استقرار سامانۀ بلوتوث در موزه، 
اف��راد می‌توانند اطلاعات هر بخش را 
به این ش��یوه دریافت کنند تا بازدیدها 
ب��ه روایتگری راهنماي��ان موزه منوط 

نباش��د.

ثب��ت اح��وال آث��ار
مطابق دستور س��ازمان بین‌المللی 
موزه‌ها، موزه‌های استاندارد موظف‌اند 
از همۀ آثار به نمایش درآمده و آرشیو 
شدۀ خود، گزارشی کامل تهیه کنند و 

به ثبت برس��انند.
موزۀ شهدا از این حیث هم اکنون 
17000 شناسنامۀ اثر دارد و همۀ آثار، 
از انگش��تر کوچک شهید همت تا نخ 
و سوزن همراه میرزا کوچک جنگلی، 
شرح، تاریخچه و مشخصاتی در قالب 

چن��د صفح��ه دارن��د.

موزه‌های��ی ب��ه رن��گ تاری��خ
در بسیاری از استان‌ها مانند اردبیل 
یا شهرس��تان کاش��ان، موزۀ شهدا در 
محل خان��ه‌ای قدیمی، نق��ش میراث 
فرهنگی را نیز به خود گرفته و بازدید 
م��ردم از این موزه‌ها هم فال اس��ت و 

هم تماش��ا.

موزه‌ه��ای جهان��ی جن��گ
نس��بت  ب��ه  جه��ان،  تم��ام  در 
جنگ‌های ص��ورت گرفته، موزه‌های 

اس��تان را ب��ه نمای��ش درآورده‌اند، 
به لحاظ اس��تانداردهای جهانی موزه، 
موزۀ مرک��زی همچن��ان بهترین موزۀ 
شهدای کشور محسوب می‌شود؛ البته 
نباید فرام��وش کرد که در همین موزه 
هم ب��ه ازای هر هزار ش��هید، کمتر از 
ی��ک ویترین وج��ود دارد و امکانات، 
ب��ا توجه به خیل آثار ش��هدا و تعدد و 

عظمت آن‌ها، بس��یار کم اس��ت.
 آب دریا را اگر نتوان کش��ید

هم به قدر تش��نگی باید چش��ید.

معلم‌ها خودش��ان را آماده کنند
در موزۀ ش��هدا مطالب��ی در حوزۀ 
تاریخ، اعتقادات و هنر وجود دارد که 
هر آموزگاری پیش از اجرای اردو باید 

دربارۀ آن‌ها اطلاعاتی داش��ته باش��د.
برای مث��ال در چند بخش از موزه، 
کرامت‌ه��ا و معجزه‌هایی از ش��هدا قرار 
داده ش��ده که درک آن‌ها برای آدم‌های 
دانش‌آم��وزان  از  بس��یاری  و  ع��ادی 
امکان‌پذیر نیست. پیش��نهاد میک‌نیم که 
معلمان دینی برای پاسخ‌گویی صحیح به 
س��ؤالات دانش‌آموزان در این زمینه‌ها، 

آماده باش��ند.
راهنماي��ي بازديدكنن��دگان

بازدید گروه‌ه��ای دانش‌آموزی و 
دانش��جویی از این م��وزه آن قدر زیاد 
اس��ت ک��ه امکانات ب��ه ان��دازه كافي 
فراهم نیس��ت. با این ح��ال، به زودی 

جنگ بس��یاری موجودن��د که البته 
بر خلاف موزۀ ش��هدا، عمدتاً موضوع 
آن‌ها انسان‌های جنگ نیستند، بلکه از 
انسان‌ها به صورت یکی از موضوعات 
مربوط به جنگ یاد ش��ده اس��ت. البته 
م��وزۀ جنگ جهان��ی دوم در بیش��تر 
کشورهای درگیر در این جنگ بزرگ، 
نمونۀ بارزی از موزه‌های مش��ابه موزۀ 

ش��هدا در جهان اس��ت.
حکایت زمین برای آس�امن

م��وزۀ جنگ ملیتا در جنوب لبنان، 

ک��ه به هم��ت حزب‌الله در س��ال‌های 
بعد از پیروزی بزرگ س��ال 2006 در 
دامنۀ کوه ملیتا بنا ش��ده، نزدیک‌ترین 
موزۀ جنگ به موزۀ ش��هدای ماس��ت. 
در ش��ناخت نامۀ موزۀ ملیتا این شعار 
نوشته ش��ده است: این موزه روایت و 
حکایت زمین برای آسمان و آسمانیان 

اس��ت.
امتیاز موزۀ طبیع��ی ملیتا که برای 
بازدی��د آن باید بس��یار راه رفت و از 
کوه بالا رفت و پایین آمد، این اس��ت 
که افراد در کنار آش��نایی با ش��هدای 
مقاوم��ت اس�المی، می‌توانن��د عملًا 
داخل س��نگرهای آن‌ها شوند و با نبرد 
حیدری و فاطم��یِ یاران خمینی کبیر 
در نبرد با رژیم اش��غالگر قدس، آشنا 

ش��وند. 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

59 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



بحث در فایدۀ تاریخ در نظر اول زائد و غیرلازم می‌نماید 
ولی چون می‌دانیم که بیشتر معلمان در این باب عقیدۀ ثابت و 
روشنی ندارند و فایدۀ حقیقی تدریس تاریخ برایشان تا حدی 
تاریک و مبهم است، سطری چند در این خصوص می‌نویسیم. 
 تاریخ شاگردان را از گذشتۀ ایران آگاه می‌سازد: مسلّم 
است که هر مرد و هر زن ایرانی باید لااقل از وقایع و حوادث 
مهم تاریخی میهن خویش آگاه باشد و نام مردان بزرگی را که 
مایۀ افتخار و قدرت و بلندنامی ایران عزیز بوده‌اند، یاد گیرد و 
به طرز زندگانی، اخلاق، آداب و رس��وم نیاکان خویش واقف 

شود. 
تدریس تاریخ مخصوصاً در دبستان و دبیرستان برای تولید 
و تقویت حس میهن‌پرستی در اطفال واجب است، گذشته از 
اینکه بسیاری از فصول آن در کردار، رفتار و امور اخلاقی نیز 

سرمشق و راهنمای ایشان می‌تواند باشد. 
 تاریخ میهن‌پرستی را تقویت میک‌ند: کودکان تا تاریخ 
نخوانند، مفهوم واقعی »میهن« را درک نمیک‌نند. تاریخ ایشان 
را از میزان کوش��ش و دقتی ک��ه پدران ما برای ایجاد عظمت 
و تأمین بزرگی و اس��تقلال ایران به کار برده‌اند و از رنج‌ها و 
مصائبی که در راه حفظ میهن از آسیب بیگانگان و بدخواهان 
کشیده‌اند، آگاه می‌سازد. آنها با آموختن تاریخ به اهمیت سلسلۀ 
اسلاف خود که عظمت، اس��تقلال، بلندنامی و سعادت ایران 
نتیجه کار و کوش��ش ایشان است، پی می‌برند و می‌فهمند که 
ایران امروز چون میراث مقدس��ی است که از گذشتگان به ما  
س��پرده ش��ده و ما نیز باید آن را به صورتی نیکوتر از آن چه 
هس��ت به فرزندان سپاریم. تاریخ میان ایرانیان امروز و نیاکان 
در گذش��تۀ ایشان بس��تگی و رابطه‌ای پدید می‌آورد که بنیان 

میهن‌پرستی بر آن استوار است. 
 تاریخ درس گذش��ته اس��ت که باید برای آینده به کار 
بست: برخی معتقدند که مورخ باید به بیان حوادث اکتفا کند 
و از اظهار عقیده و حکم دربارۀ مردان تاریخی و وقایع گذشته 

بپرهیزد. 
این عقیده چندان پس��ندیده نیس��ت، چه، در این صورت 

تاریخ صورت علمی محض خواهد یافت و برای شاگردان 
هیچ گونه سودی نخواهد داشت. البته تاریخ باید با بی‌طرفی و 
حقیقت‌جویی تدریس ش��ود ولی معلمان را از اظهار عقیده‌ای 
که مبتنی بر حقیقت باش��د منع نباید کرد. اگر دربارۀ حوادث 
تاریخ��ی و احوال رجال تاریخ ب��ا رعایت انصاف و حقیقت 
اظهارنظر ش��ود، هر قس��مت آن در راه سعادت، نیک‌بختی و 

تهذیب اخلاق، راهنمای مفیدی خواهد بود. 
 تاریخ اخلاق را می‌س��ازد: فنه لون1 ش��اعر فرانسوی، 
می‌گوید: »تاریخ بهترین آموزگار اخلاق است؛ چه نیکوترین 
درس‌های اخلاقی را از تاریخ می‌توان آموخت. تاریخ با اخلاق 
بس��تگی کامل دارد و مفیدترین دس��تیار آن است. هیچ کس 
نمی‌تواند حس حق‌شناسی و تحسسینی را که از مطالعۀ اعمال 
نیک رجال بزرگ در وی پدید آمده و نفرت و خشمی را که از 
خواندن شرح حال مردان خودخواه، خون‌خوار و خیانت‌پیشۀ 
تاریخ در خود احساس کرده است، انکار کند. بنابراین، تردیدی 
نیست که خواندن وقایع تاریخی احساسات نیک را تحریک و 
تقویت میک‌ند، اراده را نیرو می‌دهد و در قلوب سرد حرارت 

و هیجانی پدید می‌آورد. 
در صفح��ات تاریخ گنج گران‌بهایی نهفته اس��ت. بهترین 
سرمشق‌های جوان‌مردی، فداکاری، مردانگی، وفا، شجاعت و 
امثال آن از خصوصیات آدمی، در این گنج گران‌بها، یعنی تاریخ 
زندگانی پدران ما، پنهان است. از بخشیدن این گوهران تابناک 
به کس��انی که تاریخ آیندۀ کشور نام جمعی از ایشان را ضبط 
خواهد کرد و سرنوشت آیندۀ ایران به وجود ایشان بسته است، 
دریغ نباید کرد تا قلوب، ارواح و احساسات آنان قوی شود و 

مثل پدران در رفتار و کردار سرمشق پسران شوند. 
البته تاریخ را آیینۀ حقیقت‌نمای اخلاق نباید پنداشت. چه 
بسا نیکی‌ها که به بدی پاداش یافته و چه بسا بدان که به مقامات 
بلند رسیده و پاداش نیک دیده‌اند. تاریخ نمایندۀ حیات گذشتۀ 
آدمی اس��ت و حیات آدمی پیوسته با نیک و بد آمخیته است. 
همه به تجربه می‌دانیم که اعمال بشر همیشه با انصاف و عدل 
موافق نیس��ت، پس برای اینکه از درس تاریخ نتیجۀ اخلاقی 

فایدۀ تاریخ و چگونگی تدریس آن 
از دیدگاه استاد نصرالله فلسفی 

مریم احمدیان‌اسدآبادی 
آموزگار منطقة کامفیروز 

ش
موز

آ
خ

ری
 تا

ش
وز

 آم
شد 

ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 601391



مطلوب به دست آید، باید در تدریس آن منصف و بی‌غرض 
باشیم و حقایق را در پردۀ اغراض و احساسات مخفی نکنیم. 
اگر از فتوحات کس��ی سخن گفته می‌ش��ود، باید ستم‌های او 
را نیز بیان کرد و خس��اراتی را که از لشکرکش��ی‌های وی به 
کش��ور رسیده است، گوشزد نمود. علاوه بر این، در شاگردان 
نیز قوۀ تش��خیص و تمییزی هست که نیک را از بد می‌شناسد 
و غالباً خود در مطالب تاریخ به درس��تی حکم میک‌نند؛ آن را 
که شایستۀ تمجید است تمجید و آن را که سزاوار تقبیح است، 

تقبیح میک‌نند. 
 تاری��خ در تقویت هوش و حافظه تأثیر دارد: گذش��ته 
از آنچه گفته ش��د، تاریخ حافظه را قوی می‌سازد، قوۀ ابداع و 
ابتکار را وسعت می‌دهد، احساسات نیک را نیرو می‌بخشد، بر 
قوای عقلی می‌افزاید و قوۀ تشخیص و سنجش و تمیز را تربیت 

میک‌ند. فایدۀ اخیر از مهم‌ترین فایده‌های تاریخ است. 

طرز تدریس تاریخ 
در کلاس‌های دبستان باید نکات زیر را در تدریس تاریخ 

رعایت کرد. 
1. درس تاریخ ساده، روشن و متناسب با فهم کودکان باشد: 
برای شاگردان دبستان تنها بیان خوب و فصیح کافی نیست، چه 
ممکن است آموزگاری مثلًا دربارۀ آثار و ابنیۀ عصر صفوی یک 

ساعت سخن گوید و خود گمان کند که شاگردان درس او 
را به خوبی فرا گرفته‌اند. در صورتی که در حقیقت کودکان فقط 
کلماتی را شنیده‌اند و به مقصود اساسی درس پی نبرده‌اند، زیرا 
قوۀ تفکر و تعقل ایشان کم است و بیان تنها برای اینکه آنان را 
به حقیقت مطلب رهبری کند، کافی نیست. پس در کلاس‌های 
دبستان، درس تاریخ باید تا حد امکان با تصاویر رجال و آثار 
گذش��ته توأم باشد و اگر از ابنیه و آثار قدیم نمونه‌ای در محل 
موجود باش��د بهتر است شاگردان را بدان جا برند، عین آنها را 

نشان دهند و خصوصیاتشان را بیان کنند. 
2. درس تاریخ در دبس��تان مختصر ولی با روح و پرمعنی 
باشد: در دبستان نباید آنچه را دانستنش ممکن است آموخت. 
بلکه باید آنچه را ندانستنش جایز نیست، درس داد. آموزگاران 
باید از افزودن اس��امی و س��نواتی بر آنچه در کتاب شاگردان 
هست، خودداری کنند و به جای بیان وقایع و حوادث کوچک، 
به روشن ساختن و تش��ریح حوادث همت گمارند. در درس 
تاریخ هر چه بیش��تر به جزئیات پرداخته ش��ود، اشکال و ابهام 
آن در نظر کودکان بیش��تر خواهد شد. در کلاس‌های دبستان 
باید قس��مت‌های اساسی و مفید تاریخ را تدریس کرد و بیشتر 
ب��ه بیان علل و نتایج ح��وادث پرداخت. بیان گزارش جنگ‌ او 
لشکرکشی‌های متعدد سلاطین و عدد سپاه ایشان و ذکر سنوات 
بس��یار، علاوه بر اینکه در کلاس‌های دبستان بی‌فایده است و 
اساس��اً با حافظه، فهم و قوای دماغی کودکان متناسب نیست، 

ایشان را از تاریخ بیزار خواهد کرد. 
بدیهی است که از ذکر برخی جنگ‌ها، معاهدات و حوادث 
تاریخ��ی که در احوال سیاس��ی و اجتماعی ایران یا دنیا تأثیر 
مخصوص داشته‌اند، مانند جنگ‌های داریوش سوم، اسکندر، 
اردش��یر، اردوان و حملات اعراب و مغول، جنگ‌های صلیبی 
و فتح قسطنطنیه، و جنگ بین‌الملل و مانند آن خودداری نباید 
کرد. البته شاگردان سنوات آنها را نیز باید یاد گیرند ولی بیان 
جنگ‌های متعدد ایران و روم در دورۀ اشکانیان و ساسانیان یا 
لشکرکشی‌های متعدد محمود غزنوی به هندوستان و محاربات 
سلسله‌های ایرانی مانند آل بویه، سامانیان و آل زیار با یکدیگر 
در کلاس‌های دبس��تان لزومی ندارد و جز خسته کردن قوای 

دماغی شاگردان نتیجه‌ای نخواهد داشت. 
3. در کلاس‌های دبستان به تاریخ تمدن ایران و عالم بیشتر 
توجه شود: از تاریخ زندگانی فرمانروایان و شاهزادگان و امرا 
باید کمتر س��خن گفت: مقصود از تدریس تاریخ آن است که 
کودکان از طرز زندگانی نیاکان خویش آگاه ش��وند و از بیان 
تاریخ حیات فرمانروایان این مقصود به دست نمی‌آید. پس باید 
بیش��تر در تاریخ آداب و رسوم و قوانین و قواعد اجتماعی و 
مدارج ترقی علوم، ادبیات، صنایع، طرز ادارۀ کشور در قرون 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

61 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



متفاوت و ترتیب گرفتن مالیات‌ها و تنظیم سپاه و مانند آن 
بحث شود از ذکر مطالبی که در تشریح تاریخ اجتماعی و ملی 

ایران بی‌تأثیر هستند، خودداری شود. 
4. در درس تاریخ، آموزگار باید مراقب احوال ش��اگردان 
باشد: او باید تأثیر بیانات خود را از قیافه، حرکات چشم و سایر 
آثار ظاهری ایشان استنباط کند. بکوشد که رشتۀ مطلب را از 
دست ندهد و قسمت‌های متفاوت را با مهارت تام به یکدیگر 
مرب��وط س��ازد. همچنین در خلال بیانات خود نی��ز گاه‌گاه از 
شاگردان دربارۀ آنچه گفته است، سؤالاتی بپرسد تا هم اطمینان 
یابد که درس را فهمیده‌اند و هم ایش��ان را مجبور سازد که به 
درس گوش دهند. ضمناً اسامی تاریخی و سنوات مهم را روی 
تختۀ کلاس بنویس��د و چون از حدود مملکت یا محل جنگ 
یا راه‌های تجاری و مانند آن س��خن در میان است، روی نقشۀ 

دیواری، جغرافیای نقاطی را که نام می‌برد، نشان دهد. 
استفاده از نقش��ۀ جغرافیا در تدریس تاریخ بر هر معلمی 
واجب است، زیرا تاریخ و جغرافیا با یکدیگر بستگی تام دارند 
و هیچ یک از دیگری بی‌نیاز نیس��ت. متأس��فانه این روش در 
مدارس ما تا به حال کمتر متداول بوده و به همین سبب غالباً 
مش��اهده شده است که شاگردان نام شهرها و نقاط تاریخی را 
طوطی‌وار به خاطر س��پرده‌اند، در صورتی که از مکان واقعی 
آنها بی‌خبرند. معلمان تاریخ باید به قدری در کار خود به نقشه 
اهمیت دهند که اگر اتفاقاً در مدرسه نقشۀ لازم موجود نباشد، 
خود با گچ روی تختۀ کلاس نقشه‌ای بکشند و هیچ‌گاه درسی 
را که محتاج نقشه است، بی‌نقشه نگویند؛ چه در این صورت 
درس برای ش��اگردان تاریک و مبهم خواه��د بود و نتیجه‌ای 

نخواهد داشت. 
5. تاریخ از روی کتاب تدریس شود: تنها بیانات آموزگار 
برای شاگردان کافی نیست. پس از آنکه آموزگار درسی را از 
خارج بیان کرد، باید همان درس را از روی کتاب مخصوص 
کلاس بخوان��د یا یکی از ش��اگردان را ب��ه خواندن آن مأمور 
سازد. درضمن قرائت نیز، لغات و عبارات مشکل یا کنایات و 
استعمارات مبهم را معنی و تشریح کند. اگر کتاب دارای تصویر 
است، دربارۀ آنها نیز توضیحاتی دهد و موضوع هر تصویری را 
مشروحاً بیان کند تا برای شاگردان هیچ‌گونه اشکالی باقی نماند 
و در خانه که برای فرا گرفتن درس به کتاب مراجعه میک‌نند، 

به مطلب نامفهومی برنخورند. 

ترتیب پرسش درس تاریخ 
معلم باید در هر درس��ی درس روز پیش را از ش��اگردان 
بپرسد تا بر او معلوم شود که شاگردان توضیحات و بیانات او را 
درست فهمیده و درس گذشته را فرا گرفته اند یا نه. حتی برای 

اینکه ش��اگردان مطالب تاریخی را که غالباً فراموش‌شدنی 
است، خوب به خاطر بسپارند، در کلاس پنجم دبستان و دورۀ 
اول دبیرستان بهتر است معلمان خلاصه‌ای از هر درس تاریخ 
را در کتابچۀ معینی بنویسند. بدین ترتیب شاگرد ناگزیر است 
مطالب کتاب و آنچه را از معلم ش��نیده است، به دقت مطالعه 
کند تا بتواند از آن خلاصه‌ای ترتیب دهد. البته هرچه بیش��تر 
او را به دقت و مطالعه مجبور کنیم، مطالب بیش��تری در ذهن 
او رسوخ خواهد یافت. معلم باید کتابچۀ خلاصۀ درس های 
تاریخ هر دانش‌آم��وز را هر روز درس ببیند و برای پایکزگی، 
صحت و خوبی آنها نیز نمره‌ای معین کند. حتی آن نمره را در 
نمرۀ امتحانات داخلی تأثیر دهد تا ش��اگردان به ترتیب و تهیۀ 
آن دل‌بس��تگی یابند و در نوشتن آن از شتاب، سهل‌انگاری و 
بی‌دقتی که مقصود اساسی، یعنی فراگرفتن درس از آن حاصل 

نمی‌شود، احتراز کنند. 
همچنین، 15 روز یا ماهی یک بار باید به شاگردان تکلیف 
کتب��ی داد، ولی تکالیف باید چنان باش��د. که ش��اگردان فقط 
ب��ا قوۀ حافظه از عهدۀ انجام آنه��ا برنیایند، بلکه ناگزیر قوای 
حاکمه و عاقلۀ ایشان نیز به کار افتد. مثلًا به جای اینکه بگوییم 
»تاریخ حملۀ اعراب مسلمان به ایران« را بنویسند، باید از ایشان 
خواست که »نتایج حملۀ اعراب مسلمان« را بنویسند یا »حملۀ 

اعراب مسلمان را با حملۀ مغولان مقایسه کنند.« 
اگر تاریخ مطابق آنچه گذش��ته تدریس شود، قطعاً بسیار 
س��ودمند و در حیات آتیۀ کودکان مؤثر خواهد بود. تاریخ را 
باید روش��ن، خالی از ابهام و با اسلوب صحیح تدریس کرد. 
همان‌طور که اش��اره کردیم، معلم تاری��خ باید در درس خود 
بی‌طرف و از هرگونه غرضی که حقیقت را مستور دارد، برکنار 
باشد. البته نباید بی‌طرفی و بی‌غرضی را با بی‌اعتنایی و بی‌علاقه 
بودن اشتباه کرد. در تدریس تاریخ ایران، این سرزمین پرافتخار 
عزیزی که وجود ما از آن و برای آن است، از ابراز احساسات 
و عواطفی که محرک ایران‌دوس��تی و غرور ملی ]و دینی[ در 
کودکان است، نباید خودداری کرد. تاریخ ایران علاوه بر اینکه 
مردان آتیه را از گذش��تۀ پرافتخار خویش آگاه می‌سازد، بنیان 
تربیت ملی و دینی، میهن‌پرستی و علاقه‌مندی ایشان را به ایران 
نیز استوار میک‌ند. استحکام این بنیان، مایۀ اطمینان کامل ما به 

استقلال، عظمت و بلندنامی آیندۀ ایران اسلامی تواند بود. 

پی‌نوشت 
1. Fene lon

منبع 
فلسفی، نصرالله؛ اصول آموزش و پرورش. چاپ دوم، تهران، چاپخانۀ شرکت 

مطبوعاتی، 1317. 

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 621391



کتاب: طالبان و شهادت دیپلمات‌های ایرانی
تألیف: اکرم علیخانی

نشر: مرکز اسناد انقلاب اسلامی، زمستان 1390
شمارگان: 2000، تعداد صفحات 256

قیمت: 29000 ریال

مؤلف در پیش‌گفتار وضعیت کشور افغانستان را از زمان حملۀ 
ارتش س��رخ ش��وروی به این کشور، همچنین زمینه‌های تشکیل 
طالبان، مخالفت آنان با شیعیان و سرانجام رفتار وحشیانۀ آن‌ها با 
دیپلمات‌های ایرانی و در نهایت، واکنش‌های بین‌المللی در این باره 

را بررسی کرده است.
کتاب در شش فصل تدوین شده است:

فصل اول: افغانستان در دو قرن اخیر؛ شامل
- افغانستان در قرن بیستم

- افغانستان بعد از جنگ جهانی دوم
- دین و دولت

- مجاهدین
فصل دوم: طالبان

نویسنده در این فصل توضیحات کاملی در مورد طالبان، روند 
شکل‌گیری، رشد و بالندگی آن داده است.

مطالب این فصل عبارت‌اند از:
- عوامل داخلی مؤثر در ظهور طالبان

- ملا محمد عمر
- اهداف طالبان

- سیاست طالبان در مورد اسلام
- نحوۀ رفتار طالبان با زنان

- کودکان
فصل سوم: طالبان و دیگر کشورها

- کشورهای مؤثر در ظهور طالبان
پاکستان

مراکز و سازمان‌های مهم در ظهور طالبان
عوامل موفقیت سیاست‌گذاری پاکستان در افغانستان

اهداف پاکستان در حمایت از طالبان
عربستان سعودی

اهداف حمایت عربستان از طالبان
ایالات متحدۀ آمریکا

تاریخ و شهادتی دیگر

اهداف حمایت آمریکا از طالبان
1. دستیابی به ذخایر و منابع آسیای مرکزی )هدف اقتصادی(

2. ممانعت از نفوذ ایران در منطقه
3. نزدیکی به مرزهای روسیه

واکنش کش��ورهای مجاور افغانستان، س��ازمان‌ها و مجامع 
جهانی به پدیدۀ طالبان

فصل چهارم: ایران و طالبان
- واکنش ایران به گروه طالبان

- منشأ افکار طالبان
- قتل عام شیعیان در قلمرو طالبان

- مزار شریف
- مصاحبه با تنها باقی‌ماندۀ طالبان پس از سقوط کابل

فصل پنجم: شهادت دیپلمات‌ها و خبرنگار ایرانی در افغانستان
مؤلف در این قسمت پس 
از بررسی اصول دیپلماسی و 
قوانین مرتب��ط به دیپلمات‌ها 
در دنی��ا، ب��ه چگونگی حملۀ 
طالب��ان ب��ه سرکنس��ولگری 
ایران در ش��هر مزار ش��ریف 
افغانستان می‌پردازد و واکنش 
س��ازمان‌ها، مجامع بین‌المللی 
و ش��خصیت‌های داخل��ی و 
خارجی نسبت به حملۀ طالبان 
به سرکنس��ولگری جمهوری 
اسلامی ایران را تحلیل می‌کند.
س��پس درب��ارۀ زندگ��ی 
هش��ت دیپلم��ات ایرانی، که 
در افغانستان توسط طالبان به 

شهادت رسیدند و شهید محمود صارمی، خبرنگار ایرانی در مزار 
شریف، که سالروز شهادتش روز خبرنگار نام‌گذاری شده است، 

توضیحاتی می‌دهد.
فصل ششم: وضعیت طالبان در حال حاضر

در فص��ل آخر کتاب، مؤلف به بیان وضعیت گروه طالبان در 
ح��ال حاضر و احیای طالب��ان و راهبرد جدید آمریکا در رابطه با 

آن‌ها پرداخته است.  

بنرجس نصرآبادی
کتا

فی 
معر

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

63 دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 1391 



در شهریور 91 پژوهشگری چشم از جهان فروبست که 
دنیای جغرافیا نظیر او را کمتر به خود دیده است. مرحوم 
محمدحسن گنجی در سال 1291 در بیرجند به دنیا آمد. 
در 1309 ب��رای تحصیل در رش��تۀ تاریخ و جغرافیا )که 
هنوز از هم جدا نشده بودند( وارد دانشسرای عالی شد. 
پس از آن برای ادامۀ تحصیل در همان رشته به دانشگاه 
ویکتوریای لندن رفت. در مهر 1317 به  وطن بازگشت 
و با س��مت دبیری به کار مشغول شد. در عین حال، در 
دانش‌س��رای عالی نیز تدریس میک‌رد. چندی بعد برای 
ادامۀ تحصیل به آمریکا رفت و پس از پایان دورۀ دکترا 
به ایران بازگشت و از آن پس به مدت 37 سال به تدریس 
مش��غول بود. او در سال 1354 بازنشسته شد و در همان 
سال مسئولیت مدیریت مجتمع آموزش عالی بیرجند را 
به عهده گرفت. دکتر گنجی از وجود اس��تادی همچون 
عباس اقبال بهره برده بود که در تاریخ‌نگاری نوین ایران 
سهمی بس��زا دارد. او با مجامع بین‌المللی همکاری‌های 
چشمگیری داشت، ادارۀ کل هواشناسی ایران را تأسیس 
کرد )1335(، دانش��گاه بیرجند را بنی��ان نهاد )1354( و 
در سال 2001 مرد س��ال هواشناسی جهان شد. یکی از 
معروف‌ترین آثار دکتر گنجی »جغرافیا در ایران« اس��ت 
که اثری تاریخی محس��وب می‌ش��ود. او در این کتاب 
سرگذش��ت علم جغرافیا در ایران را به زیبایی به رش��تۀ 
تحریر کشیده و ماجراهای خواندنی زیادی را نقل کرده 

است.
روحش شاد

یادی از استاد محمد حسن گنجی
پدر جغرافیای نوین ایران

      
 هزينۀ اشتراك يكساله مجلات عمومي )هشت شماره(: 120000 ريال
 هزينۀ اشتراك يكساله مجلات تخصصي )چهار شماره(: 80000 ريال

  نشاني: تهران، صنـدوق پستي  امور مشتركين: 5/111 59 16
www.roshdmag.ir                                                      :وبگاه مجلات رشد  
  اشتراك مجله:                            14ـ 77339713/ 77335110 /   77336656ـ021

 نام مجلات  در خواستي:

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . نام خانوادگي:. و  نام   

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  ميزان تحصيلات: . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  تاريخ تولد:.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  تلفن:.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  نشاني كامل پستي:  

 . . . . . . . . . . . . . . . . خيابان:   . . . . . . . . . . . . . . شهرستان:  . . . . . . . . . . . . . . . . . استان: 

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . پرداختي:  مبلغ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . فيش:  شمارۀ 

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . پستي:  شمارۀ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . پلاك: 

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

   در صورتي  كه قبلاً مشترك مجله بوده‌ايد، شمارۀ اشتراك خود را ذكر كنيد:

	  	              
   	 		

                                     امضا:

نحوۀ اشتراك:
حساب  شماره  به  اشتراك  مبلغ  واريز  از  پس  مي‌توانيد  شما 
39662000 بانك تجارت، شعبۀ سه‌راه آزمايش كد 395، در وجه 

شركت افست از دو روش زير، مشترك مجله شويد: 
1.  مراجعه به وبگاه مجلات رشد؛ نشاني:  www.roshdmag.ir و تكميل 

برگۀ اشتراك به همراه ثبت مشخصات فيش واريزي. 
2. ارسال اصل فيش بانكي به همراه برگ تكميل شدۀ اشتراك با پست 

سفارشي )كپي فيش را نزد خود نگه‌داريد(.

برگ اشتراك مجله هاي رشد

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

تولیدملی،حمایت از کار و سرمایه ایرانی
مژده زحمتکشان

خ
ری

 تا
ش

وز
 آم

شد 
ر

دورة چهاردهم. شمارة 2. زمستان 641391


