
هيئت تحــــــــــــــــــــــــــــــــــريريه: 
دكتر تقي وحيديان كامـيار/ دكتر حسـين داودي
دكتر سیّد بهنام علوی‌مقدم/ دكتر فریدون اكبری شلدره ای 
غلامرضا عمــراني/ دكتر حسين قاسم‌پور مقدم

w w w . r o s h d m a g . i r

ــري مديرمســئول: محمـــد ناصــ
سردبير: دكتر محمدرضا ســـنگري
ــي مديرداخــلي: جواهــر مـــؤذن
ــایی ويراســتار: افســانه طباطبــ

وزارت آموزش و پرورش
سازمان پژوهش و برنامه‌ريزي آموزشي 

دفتر انتشارات و تکنولوژی آموزشي

ــرافيك: صادق جمالی طراح گــ
چاپ: شركت افست)سهامي عام(
رایــــــــــــانـــــــــامــــــه:
adabiyatfarsi@roshdmag.ir

شمارگـــــــــان:   9000 نســخهدورة 26 / شمـــــارة3 / بهـــار 1392 

نشـــــــــانی وبــــگاه نشـــــــــریه: 

ــاله/ هفت درس بهار!   2 سرمقـــ
میـــزگـــرد/ بررسی شیوه‌های تقویت انشا و نگارش در مدارس کشور/ »تشویق« راهکاری استثنایی/ تنظیم: لیلا لطفی   4

زبان شناسی/ چیستی اسطوره و معرفی اساطیر ایرانی/ شیما ملکيان   7
  	  نماد/ ایرج جمشیدی   8

  	  تجلی اخلاق در ادبیات/ دکتر محبوبه خراسانی، افسانه اخوت   10
ادبیات کــهن/ ساختار داستانک در برخی از حکایت‌های گلستان/ زهرا غیاثی   12

 	  بررسی تحلیلی زن در شاهنامة فردوسی و ایلیاد و ادیسة هومر/ مرضیه مکاریان   14
  	  رستم غمگين بود يا سهراب؟/ محمدعلي گلستاني   16

  	  دنیای شیرین اشعار مولانا/ رضا قاسم‌زاده   18
  	  تحول معنایی در واژه‌های تاریخ بیهقی/ دكتر قاسم صحرايي، علي محمدي نژاد   21

  	  ابعاد شخصیتی شیرین از نگاه نظامی گنجوی/ نوشین استادمحمدی   22
  	  تیپ‌سازی و شخصیت‌پردازی در داستان »شیر و گاو« کلیله و دمنه/ سیده مانلی هاشمیان   24

چکیدة مقالات/ نگاه صائب به صدف و گوهر/  محسن اعلا   26
  	  بررسی عناصر داستانی مشترک دو داستان/ سودابه فرهادی   26

معرفی کتاب/ نقدُ النّصوص، فی شرح نقش الفصوص نوشتة عبدالرحمن بن احمد جامی/  دکتر حسین داودی   26
ادبیات  معاصر/ خطر تحریف زبان فارسی/ به مناسبت درگذشت استاد دکتر حسن احمدی‌گیوی/ جواهر مؤذنی   28

  	  نگاهی بر نیایش‌نامه‌های منثور زبان فارسی و درنگی بر نیایش‌های پس از انقلاب اسلامی/ نازنین بهداروند   30
  	  مقایسه تطبیقی دو حملة حیدری راجی کرمانی و باذل مشهدی/ حکیمه دانشور   32

  	  »دندان به دندان خاییدن« یعنی چه؟/ علی‌اصغر فیروزنیا   34
ــان/ داستان‌ کوتاهک‌وتاه/ انتخاب: جواهر مؤذنی   35 ادبیات جه

زبان فارســـی/ اجزای اصلی جمله در کی نگاه/ زینت مشایخ   36
  	  بررسی واحدهای زبر زنجیری گفتار/ مرتضی شوشتری   38

ادب فارســـی/ روشن‌تر از خاموشی/ عبدالرزاق امیری   40
  	  تشبیه مرکب و صور آن در ادب فارسی/ بهیاد صدیق‌پور   42

  	  واکاوی استعارة مکنیه )کنایی(/ یوسف خوش‌نویس   44
  	  تأملی بر آرایه کنایه/ دکتر سعید قشقایی، مرضیه راستی کردار   46

	  »خَشِن جامه« یا »خَشَن جامه«؟/ علی‌اصغر فیروزنیا   48
روش تدریس/ نقدی بر کتاب گویای ادبیات فارسی دورة دبیرستان/ رحیم تبریزی کندلجی  49

  	  معنی شعر و شعورِ معنی/ فرشاد مرادی   52           
  	  درنگی بر شیوة آموزش درس 17 کلاس نقاشی از ادبیات فارسی )1(/ صابر معصومی   54

  	  چهار نکته/ امیر ترکمندی   56           
  	  نقد و بررسی ادبیات تمثیلی در کتاب ادبیات )3( رشتة علوم انسانی/ اشرف روشندل‌پور   58           

  	  بیان مفهوم کلی شعر، آموزشی اثرگذار/ گفت‌وگو با معصومه زینلیان   60           
  	  معلمان شاعر/ علی‌اصغر فیروزنیا، سیدفضل‌الله طباطبایی ندوشن، حسین معیاری   62           

  	  توضیحی بر کی بیت سعدی/ حسین نظریان   63           

داخلي374  ،021-88831161-9
تلفن مستقیم: 88305862 -021
021-88301478 ـــــــار: دورنگـــ

r o s h d m a g . i r / w e b l o g / a d a b i y a t f a r s i

ات
خو

ه ا
سان

اف
ور

ش
 دان

مه
کی

ح

ان
اری

 مک
یه

ض
مر

ثی
غیا

را 
زه

ان
می

اش
ی  ه

انل
ه م

ید
س

ند
رو

دا
 به

ین
ازن

ن

می
صو

مع
بر 

صا

دی
حم

دم
تا

 اس
ین

وش
ن

ی
دم

ی ق
طف

ص
م

ور
ق پ

دی
 ص

اد
هی

ب

ان
کی

 مل
ما

شی

س
وی

ش ن
خو

ف 
وس

ی

نشـــــــــــــــــــــــــــــــاني دفتر مجله:
تهران، کریم خان زند، ايرانشهرشمالي،پلاك266
تهران، صندوق پســــــــــــتي 15875/6585

رـيات رشد: 021-88301482  پيام‌گير نش
کدمديرمسئول:102   کد دفترمجله:113

تلفن امور مشتركين: 021-77336655-6 



بهار، فرزند طبیعی زمستان است؛ پس 
زمستان را سپاس که این فرزند زیبا را در 
دامان پرورده اس��ت. هرچه گل و شکوفه 
و چشمه ره آورد سخاوت آسمان‌اند؛ پس 
آس��مان را س��پاس که طبق طبق گل و 

سبدسبد شکوفه‌مان بخشید. 
بادها را س��پاس که ابر آوردند و به مدد 
گریة ابرها، لبخند خاک و تبسم غنچه‌ها 
را سبب ش��دند. و »او« را سپاس که ابر 
و باد و مه و خورش��ید به اش��ارت او بهار 
بارور می‌آورن��د و تنها با اجازه و رخصت 
او چش��مه‌ها جوش و روده��ا خروش و 

خاک‌ها بانگ نوشانوش دارند. 
بهار آمده است؛ فصل انقلاب و اعتدال، 
فصل تقلب حال و س��ال، فصل سفره و 
لبخن��د و صمیمیت و هفت‌س��ینی که 
ش��ین‌های  شوق و ش��عف و شیرینی و 
شمع و شادی و شکر و شکفتن را همراه 

می‌آورد. 
بهار خوب‌ترین فرصت خداس��ت برای 
درس‌آموزی و برای ما که معلمیم بهترین 
فرصت ب��رای آنکه کم��ی »دانش‌آموز« 
ش��ویم و پای درس بهار، نکته‌های نغز و 

پرمغز بیاموزیم. 
ع��دد قُدس��ی هف��ت را ب��ه تیمن و 
تبرک ب��رای طرح هفت آم��وزه از بهار 
بهانه می‌س��ازیم و می‌دانیم بیش از این 
درس‌ه��ا و عبرت‌ها و تأمل‌ه��ا از ]در[ 
بهار می‌توان داش��ت و همین است که 
هفتمین درس را به ش��ما وامی‌گذاریم 
تا ش��ما را نیز در این س��رمقالة بهارانه 

شریک و همراه کرده باشیم. 

درس اول 
خداون��د در معرف��ی به��ار دو واژه را 

شاخص می‌کند: 
1. رحمت، 2. حیات. 

فانظ��ر ال��ی آث��ار رحم��ة  ا      لله کی��ف یُحی 
الارض بعد موته��ا انِّ ذالک لمُحیِ الموتی 
و هُ��وَ عل��ی کُلِّ ش��یءٍ قدی��ر؛ به��ار جلوة 
»رحمت خداس��ت« آیین��ه‌ی مهربانی 
ح��ق و »حی��ات گاه« و جان‌یابی دوباره 
آفرینش. در پیش��انی آیه، »دعوت‌نامة« 
خدا به نظر و نگاه نیز تأمل‌آفرین اس��ت؛ 
بهار »جشنوارة نگاه«، »بهشت تماشا« و 
فرصت چش��م‌گردانی و یافتن است. بهار 
فصل به کارگیری چشم‌هایی است که به 
مرخصی رفته‌اند! پایان تعطیلی نگاه است 

و آغاز دیدن و عبرت و درس‌آموزی. 

درس دوم 
اگر بهار، تماشاگه رحمت خداست و انسان 
نیز باید صبغة خدا بگیرد، چرا ما در بهار با 
»رحمت« همراه نشویم؟ اصلاً چرا همیشه 
با رحمت نباشیم تا همیشه »بهار« باشد؟ 
چ��را رحمت را متن رفتار خود نس��ازیم تا 
»حیات« در  قدم‌های ما بشکفد؟ هرکس 
رحمت بیابد، نفس رحمانی می‌یابد؛ در هر 
قدمش گل سر برمی‌آورد، در هر تبسمش، 
شکوفه طلوع می‌کند و در هر جا باشد، بهار 
مهمان زمین می‌شود. راستی آیا ما نسبت به 
خودمان »رحمت« داریم؟ ابوذر، یار بزرگ 
پیامبر – که پیامبر درباره‌اش فرمود زمین 
در بر نگرفته و آس��مان بر سر کسی سایه 
نینداخته که راس��تگوتر از ابوذر باشد – در 
نامه‌ای به ابودرداء نوش��ت: »ای ابودرداء به 
بهترین و نزدیک‌ترین دوستی که می‌شناسی 
رحمت آور و س��تم مکن.« ابودرداء منظور 
ابوذر را درنیافت و به او نوشت »مگر ممکن 
است انسان به بهترین و نزدیک‌ترین دوست 
ستم روا دارد« و ابوذر نوشت »نزدیک‌ترین 
و بهترین دوست تو »خودت« هستی؛ اگر 
خ��ودت را جهنمی نکنی ب��ه نزدیک‌ترین 
دوس��ت رحم��ت آورده‌ای. راس��تی ما به 
خودمان رحمت تقدیم می‌کنیم؟ در آستانة 
بهار بپرسیم چقدر جهنم به ما نزدیک است 
و چقدر بهشت دور! از خود بپرسیم در سالی 
که گذشت رفتار »جهنمانه« ما بیشتر بود یا 
رفتار بهشتی‌مان. رفتار ما »مقبول« بود یا 
مردود؟ در کلاسِ س��الی که گذشت، ما در 
فهرست مردودین بودیم یا قبولی‌ها؟ قبول 

باشد اگر قبول شده‌ایم!  

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

2



درس سوم 
بهاران از باران مدد می‌گیرد تا »حیات« 
را هم��راه آورد. درخت و س��بزه و گل به 
یمُ��ن قدم ب��اران، خاک را می‌ش��کافند 
و می‌ش��کفند. ما نیز نیازمن��د بارانیم تا 
بشکفیم، تا پوس��تة خاک را رها کنیم و 
از تاریکزار سرد خاک، سمت باز و گرم و 
روشن آسمان را طی کنیم. باران نردبان 
گل است؛ ریس��مانی است که از آسمان 
آویزان می‌ش��ود تا درختان بدان چنگ 

زنند و بالا بیایند. 
ب��ارانِ ج��ان م��ا محب��ت و معرفت 
خداس��ت. اگر به این عروة‌الوثقی چنگ 
زنیم، مس��افر آس��مان خواهیم بود. اگر 
دان��ه، خوابش بگی��رد و از ب��اران بهره 

نگیرد، گناه باران چیست؟ 
به��ار، زمان باران خوردن و باران دیدن 
است؛ زیر باران معرفت و محبت درآییم. 
به قول سهراب: چترها را باید بست / زیر 

باران باید رفت. 

درس چهارم 
»قلب« و »بصر« مقص��د اصلی تحول 
بهارانه‌ان��د. از مقل��ب »قل��وب و الابصار« 
می‌طلبی��م که »قلب« دیگ��ر گونه بتپد 
و چش��م دیگرگونه ببیند. راستی تا حالا 
قلب ما برای چه چیزهایی ضربان و آهنگ 
تندتر می‌یافت و چشم ما حیرت و حسرت 
تماشای چه چیزهایی را داشت و اینک در 
س��ال جدید چه باید بخواهیم و چه باید 
ببینیم و مهم‌تر از آن، چه نخواهیم و چه 
نبینیم. بهار، تنظیم دوبارة »قلب« و »نگاه« 
اس��ت؛ هم تغییر در عواطف و احساسات 
لازم است و هم در اندیشه‌ها و باورها؛ هم 
نگرش و هم دانش، باید تازه ش��ود و این 

رسالت بزرگ بهارانة ماست. 

درس پنجم 
بهار، فصل تکاپوست؛ دانه‌ای که پیشانی 
س��جده بر خاک نهاده است، دیوارة خاک 
را می‌شکافد و به شوق تماشای خورشید 
س��ر از خاک برم��ی‌آورد. آب فرو رفته در 
کام خ��اک از آوندهای نازک درختان بالا 
می‌آی��د ت��ا در هیئت برگ و ب��ار خود را 
بنمایاند. شاخه‌ها میزبان پرندگانی می‌شود 
که پرش��ور و جس��ت و خیزکنان تدارک 
لانه می‌بینند و تش��کیل خان��واده. ذرات 
عالم در بهار، سرشار جنبش و جوشش و 
کوشش‌اند و چرا ما در بهار چنین نباشیم؟ 
بهار، فصل »همت عالی« است و همت 
عالی شرط کمال و وصال و به قول حافظ 
ذره را ت��ا نب��ود هم��ت عال��ی حاف��ظ 
طالب چشمه خورش��ید درخشان نشود 

درس ششم 
یادمان باش��د بهار نمی‌پای��د و خیلی 
زود فرص��ت به فصل دیگر می‌بخش��د. 
فصل‌ه��ا می‌آین��د و می‌گذرن��د و تنها 
آن��ان که هوش��مند و فرصت‌ش��ناس و 
پاس��دار زمان‌اند، این لحظه‌های عزیز را 
درمی‌یابند. اغتنام فرص��ت، هنر بزرگی 
اس��ت و به تعبیر مولای ایمان و اندیشه 
– عل��ی )ع(- الفُرصُ��ةُ تَمُ��رُّ مَرَّ السّ��حابِ 
فانتَهِزوا فُرَصَ الخیرِ ؛ فرصت‌ها به ابرهایی 
می‌مانند که با شتاب از آسمان زندگی‌تان 
می‌گذرند. به دامنشان بیاویزید تا بر شما 
ببارند و زندگی ش��ما کویرانه و س��رد و 

خاموش نماند. 
بهار را دریابیم که کوتاه‌عمر و گریزپاست. 

درس هفتم... 

باقی بقایتان، همة لحظه‌هایتان بهارانه باد. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

3



 لیلا لطفی 

میزگردبررسی شیوه‌های تقویت 
انشا و نگارش در مدارس کشور

اشـــــــــــــــــــاره

ی کنون�ی 
، در فض�ا

ت فارس�ی
حلیلگ�ران ادبی�ا

گاه ت
از ن�

ی از بهترین راهکاره�ای بهبود وضع 
آموزش‌وپ�رورش یک�

ش‌آموزان اس�ت. 
ش، »تش�ویق« دان

�ا و نگار
کلاس‌های انش

 و »اگر«های کمتری نس�بت به س�ایر 
ه »اما«

ها مبحثی ک
تن

س کش�ور 
�ا و نگارش در مدار

راهکارهای تقویت درس انش

اه درس انشا به‌رغم اهمیتش 
ن دلیل که جایگ

دارد. شاید به ای

درواق�ع، اهمیت این 
ر پایین‌ترین س�طح خود ق�رار دارد. 

د

ل مانده 
ن از دید برنامه‌ریزان آموزش�ی مغفو

درس آن‌چن�ا

ت و انش�ا 
 از »تش�ویق« برای دبیران ادبیا

که راهکاری بهتر

باق�ی نمانده اس�ت. نشس�ت حاض�ر در م�ورد محورهای 

س کش�ور اس�ت. 
�ا و نگارش در مدار

تقویت انش

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

4

دروس انشا و نگارش به‌رغم اهمیت بالایی که از دید کارشناسان 
فن در بین دروس کشور دارند، در عرصة آموزش مدارس مغفول 
مانده‌ان��د. راهکارهای تقویت این دروس از طریق روش تدریس 
در مدارس محور اصلی این نشست است. براین اساس، در آغاز 
می‌خواهیم ب��ه معانی این دروس بپردازید و از اهمیت تدریس 

آن‌ها در مدارس کشور صحبت کنید. 
س�یدبهنام علوی‌مقدم، زبان‌ش��ناس و مؤلف: بنده می‌خواهم 
پیش از ورود به این بحث در مورد اینکه »انشا چیست« صحبت 
کنم. »انش��ا« کلمه‌ای اس��ت در باب افعال و در لغت به معنی 
»آغاز کردن و آفریدن« و در اصطلاح به معنی »خلق و آفرینش 
اثر ادبی« اس��ت. همان‌طور که می‌دانید، هر زبانی شامل چهار 
مهارت صحبت کردن، گوش دادن، خواندن و نوشتن است. در 
این میان، شناختی‌ها و فراشناختی‌ها معتقدند که زبان و تفکر  
دو روی یک س��که‌اند و تفاوتی با ه��م ندارند؛ آن‌ها وجه تمایز 
انس��ان و حیوان‌اند و سبب می‌شود که انس��ان با گذشتگان و 
معاصران خود ارتباط برقرار کند. در نهایت نیز به انس��ان عصر 

اتم و نانو تبدیل شود. 

در این میان، انش��ا ارتباطی ناگسستنی با مهارت چهارم، یعنی 
نوشتن، دارد. اگر بخواهیم انشا را تعریف کینم، باید بگوییم که 
اوج مهارت نوش��تن یا جنبة هنری یک نوش��ته اس��ت و بدین 
ترتیب تفاوت بین انش��ا و نگارش بروز می‌کند. وقتی می‌گویم 
نگارش، بیش��تر مهارت نوشتن مدنظر است، اما وقتی می‌گویم 
انش��ا، در واقع غی��ر از اینکه فضای لازم ب��رای ارتباط را فراهم 
می‌کن��م، به نوعی خلاقی��ت و آفرینش زیبای��ی را نیز در نظر 
می‌گیرم. تعریفی که برخی برای نگارش در مقابل انشا می‌آورند، 
بر این اصل مبتنی است که نگارش آموختنی اما انشا آفریدنی 
اس��ت. انش��ا زمانی به وجود می‌آید که ما پدیده‌ای را به درون 
خودمان ببریم و بتوانیم آن را بازآفرینی کنیم و از زبان خودمان 
آن را به عنوان نس��خه‌ای بی‌بدیل عرضه نماییم. بر این اساس، 
می‌توان گفت انشا نوشته‌ای است عیارمند؛ همان‌طور که طلا و 
ادبیات عیار دارند. توجه کنید نس��بتی که ادبیات با زبان دارد، 
همان نس��بت را انشا با نگارش دارد. در نتیجه، هرچقدر انسان 
مبتکرانه و بی‌بدیل‌تر بنویسد، نوشتة او عیاری بالاتر دارد و هر 
اثر ادبی که عیار بالاتری داشته باشد، ماندگارتر است؛ همان‌طور 



آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

5

که نوشتة بزرگان شعر و ادبیات ایران کماکان ارزشمند است. 
محمدرضا س�نگری، سردبیر: انشا و نگارش یکی از مهم‌ترین و 
جدی‌ترین مباحث در عرصة آموزش مدارس کشور است. همة 
اس��تادان فن مرزبندی س��اد‌ه‌ای بین این دو واژه قائل‌اند؛ البته 
برخی معتقدند انش��ا خودش نگارش اس��ت اما از دید بنده هر 
نگارش��ی انشا نیست. معمولاً وقتی صحبت از نگارش می‌شود، 
نوشته‌ای عادی و معمولی مدنظر است، ولی انشا نوشته‌ای است 
که در آن فکر و اندیش��ه پرورش یافته اس��ت. در قرآن نیز این 
کلمه زمانی که خداوند از خلقت انسان سخن می‌گوید، به کار 
برده ش��ده اس��ت. حضرت خالق بعد از اینکه مراحل خلقت را 
مطرح می‌کند، می‌فرماید: »ثمَُّ انَشأناهُ خَلقَاً اخَرٌ«؛ درواقع، زمانی 
که روح دمیده می‌ش��ود، کلمة انشا بیان می‌گردد. در حقیقت، 
انشا متنی اس��ت که روح دارد؛ متنی زنده و تأثیرگذار که روح 
انسان را چنگ بزند و با خودش همراه کند. در حالی که نگارش 
می‌تواند متنی عادی و معمولی باشد. البته این تفسیر اعتباری 
اس��ت و ش��اید برخی دوستان انش��ا و نگارش را یکی بدانند یا 

نگارش را معادل فارسی انشا بخوانند. 

در فضای آموزشی کنونی جایگاه درس انشا را چطور ارزیابی می‌کنید؟ 
غلامرضا عمرانی، مؤلف کتاب‌های درسی: متأسفانه به‌رغم اهمیت 
درس انش��ا جایگاه آن در مدارس ما از آنچه باید باش��د، پایین‌تر 
اس��ت. اگرچه این واحد درس��ی به ظاهر هم‌طراز با سایر دروس 
است، اهمیت آن از دید برنامه‌ریزان مغفول مانده است و آن را در 
سطح کاردستی و نقاشی دورة ابتدایی می‌بینند. با همین نگرش 
نیز تصور می‌کنند هر معلمی با هر میزان دانشی می‌تواند سر این 
کلاس بیاید و کار را به سامان برساند؛ در حالی که این تصور باطلی 
اس��ت. اگر محقق، معلم و نویس��ندة کتاب ما خودش استاد فن 
نباشد، نه کتابی صحیح نوشته می‌شود، نه کلاس خوبی تشکیل 
می‌گردد و نه دانش‌آموزی که ما می‌خواهیم تربیت می‌شود. پس 
باید ابتدا اهمیت این مادة درس��ی برای برنامه‌ریزان تبیین شود. 
من و ش��ما که دست‌اندرکار این امر هس��تیم، آن را با گوشت و 
پوست خود درک می‌کنیم، اما آ‌ن‌ها به ترسیم چشم‌انداز از سوی 
ما نیاز دارند تا این مادة درسی را درک کنند و به خروش بیایند. 
آن‌ها باید بدانند اگر ما امروز اندک اعتباری در دنیای پیش��رفته 
داریم، به خاطر صنعت، کشاورزی، ورزش و هنرمان نیست بلکه 

سنگری: معمولاً وقتی صحبت از نگارش می‌شود، نوشته‌ای عادی و معمولی 
مدنظر است، ولی انشا نوشته‌ای است که در آن فکر و اندیشه پرورش یافته است. در 

قرآن نیز این کلمه زمانی که خداوند از خلقت انسان سخن می‌گوید، به کار برده شده است

حس�ینی نژاد: متأس�فانه ما در زمینة تدریس انش�ا وضع خوبی نداریم. در آموزش‌وپرورش 
اکث�ر دبی�ران خ�وب ادبیات فارس�ی نیز گرایش�ی ب�ه تدریس درس انش�ا ندارن�د. آن‌ها 
عمدت�اً خواه�ان آم�وزش دس�تور، مت�ن، ش�عر ی�ا آرایه‌ه�ا ب�ه دانش‌آم�وزان هس�تند



آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

6

به خاطر نویسندگانی همچون حافظ، سعدی و بیهقی است. ما 
به خاطر آن‌ها هس��تیم و آن‌ها به خاطر قلمش��ان. اگر آن‌ها نیز 
قلمی نداشتند، هیچ نبودند. بنابراین، باید ابتدا اهمیت این مادة 
درس��ی برای برنامه‌ریزان آموزشی کشور روشن شود. در غیر این 
صورت، تقویت این مادة درسی در مدارس از طریق اصلاح روش 
تدریس همچون نمازی بدون وضو، اذان و اقامه است. همان‌طور 
که نماز خواندن مقررات و مقارناتی دارد، انشا و نوشتن نیز مقررات 
و مقارناتی دارد که باید رعایت ش��ود و اگر نش��ود، در همچنان 
بر همین پاشنه‌ای که سال‌هاست می‌چرخد، باقی می‌ماند. البته 
سال‌هاست ما فریاد می‌زنیم که به این درس توجه کنیم؛ حداقل 
بنده 15 س��ال است که می‌گویم این پایة همة دروس است، اما 
کس��ی توجهی نمی‌کند. البته در این مدت دبیران و معلمان ما 
آنچه در توان داش��ته‌اند، عرضه کرده‌اند. نتیجة آن هم وضعیت 
کنونی است یعنی هیچ. بنابراین، باید ابتدا اهمیت این درس تبیین 

شود تا از پایه روی آن کار کرد. 
سیدحسین محمدی حسینی‌نژاد، مدرس و مؤلف: بنده همچون 
اس��تاد عمرانی معتقدم ابتدا باید مسائل و معضلات برنامه‌ریزی 
درسی و کتاب‌های درسی مرتفع شود و سپس به بررسی وضعیت 
شیوة تدریس بپردازیم؛ زیرا متأسفانه ما در زمینة تدریس انشا وضع 
خوبی نداریم. در آموزش‌وپرورش اکثر دبیران خوب ادبیات فارسی 
نیز گرایش��ی به تدریس درس انش��ا ندارند. آن‌ها عمدتاً خواهان 
آموزش دس��تور، متن، ش��عر یا آرایه‌ها به دانش‌آموزان هس��تند. 
دلیل این موضوع نیز هنوز کاملاً مش��خص نیست؛ شاید به دلیل 
آموزش ندیدن یا به دلیل حجم بالای کتاب‌های نگارش��ی باشد. 
اغلب دبیران می‌گویند حجم بالای کتاب‌های نگارش��ی فرصت 
پرداختن به انش��ا را از ما می‌گیرد، اما واقعیت این اس��ت که اگر 
جایگاه و اولویت انشا مشخص شود، معلم ما می‌تواند از فرصت‌های 
محدود کلاس هم اس��تفاده کند. البته در دورة راهنمایی آمادگی 
دبیران برای آموزش بیش از دورة دبیرستان است. معمولاً دبیران 
دبیرستان تصور می‌کنند دانای کل هستند و به بازآموزی نیازی 
ندارند. با این وضع، اگر ما بتوانیم دبیران نیمه علاقه‌مند و علاقه‌مند 
را تشویق و راهکارهایی را برای آن‌ها ارائه کنیم تا در زمان تدریس 
استفاده کنند، می‌توانیم تا حدودی جرقه‌هایی را در ذهن و اندیشه 
دانش‌آموزان ایجاد کنیم و در واقع، آن‌ها را به درس انشا علاقه‌مند 
س��ازیم؛ زیرا فرصت اندک است و ما مجبوریم در لابه‌لای دروس 
دستور، نگارش و ادبیات به انشا بپردازیم. روشی که خود بنده سر 

کلاس‌های درسم دنبال می‌کردم. 
چنگیزی، مدرس: طبق بررسی‌ای که بنده انجام داده‌ام، در حال 
حاضر در کتاب شش��م ابتدایی، تعداد تمرین‌های نگارشی آن از 
بین 194 تمرین – شامل تمرین‌های زبان‌شناسی، دستور، املا و 
نگارش – 106 تمرین است؛ یعنی 54 درصد کتاب‌های ابتدایی 
وزن نگارش��ی دارند. در کتاب سوم راهنمایی نیز از 109 تمرین 
55 تمرین مختص نگارش است؛ یعنی 50 درصد تمرین‌ها وزن 

نگارش��ی دارند. در کتاب‌های سوم دبیرستان شرایط نامساعدتر 
می‌شود و از بین 117 تمرین فقط 44 تمرین به نگارش اختصاص 
دارد. در واق��ع، 37 درصد تمرین‌ه��ا به نگارش می‌پردازند. نکتة 
اسفبار این است که وقتی دانش‌آموز وارد دانشگاه می‌شود، از 136 
واحد درس��ی فقط 4 واحد آن ب��ه نگارش اختصاص دارد؛ یعنی 

مؤلفان ما فقط 3 درصد به نگارش اهمیت می‌دهند. 
علوی مقدم: متأس��فانه در ش��رایط کنونی فضای آموزش انشا 
ایده‌ال نیست. آیا دبیری که علاقه‌مند، خلاق و آفریننده نیست، 
می‌تواند فردی خلاق و آفریننده را تحویل جامعه دهد؟ پاسخ قطعاً 
»نه« است؛ همان‌طور که فردی که رانندگی یا موسیقی بلد نیست 
نمی‌تواند رانندگی و موسیقی آموزش دهد. یکی از معضلاتی که 
ما در کلاس درس با آن مواجهیم، این اس��ت که دبیر انشا بدون 
آموزش کافی و بدون داشتن خلاقیت درونی یا اکتسابی تدریس 
می‌کند. همان‌طور که می‌دانید، خلاقیت دو بعد درونی و اکتسابی 
دارد و اگر دبیری اولی را ندارد، باید دست کم دومی را بیاموزد تا 
بتواند کلاس درس انشا را به خوبی مدیریت کند. بنابراین، ابتدا 
باید خود دبیر آموزش ببیند و خلاقیت‌های ذاتی و ذهنی‌اش را 

تقویت کند و سپس به دانش‌آموزان درس بدهد. 

در ح�ال حاضر وضع آموزش دبیران ادبیات و به ویژه انش�ا را 
چطور ارزیابی می‌کنید؟ 

عبادتی، مدرس ادبیات: یکی از مش��کلات آموزشی ما این است 
که در مقولة انشا آموزش‌های ضمن خدمت علمی نیست. بیشتر 
معلمان و مدرس��ان این کلاس‌ه��ا از ش��یوه‌های تجربی خود یا 
شیوه‌هایی که در چند کتاب محدود داخلی و خارجی آمده است، 
استفاده می‌کنند. شاید به روش های اجرایی مختلفی که منجر به 
خلق یک نوش��تة ادبی یا غیر ادبی می‌شوند، پرداخته شود، اما از 
زاویة علمی به این موضوع نگاه نمی‌کنند. برای نمونه، کس��ی که 
در ای��ن حوزه به نقش هوش کلامی، نقش و تأثیر هوش هیجانی 
در خلق یک نوش��ته آشنا باشد، بهتر می‌تواند به آموزش بپردازد. 
حت��ی می‌تواند راهکارهای ابتکاری را در حین آموزش دنبال کند. 
اکنون زمان آن رسیده که معلم بداند از نظر علمی چه عناصری در 
خلق یک نوشته دخیل است. یکی از این عناصر تصویرهای ذهنی 
افراد اس��ت که یکی از راه‌های شناخت تیپ‌های شخصیتی آنان 
تلقی می‌شود. با این روش معلم می‌تواند درک کند برای دانش‌آموز 
انزواطل��ب، مهرطلب یا برتری‌جو از چه راهکارهایی بهره ببرد تا او 
اندیشه‌هایش را روی کاغذ بیاورد. بنده تصور می‌کنم دبیران ما باید 
راه‌های به تجسم کشیدن مفاهیم انتزاعی را نیز بدانند. بر این اساس، 
ب��ر »آموزش دبیران« تأکید می‌کنم و معتقدم که فقط با آموزش 
می‌توان به دبیران کمک کرد که بتوانند در زمان کوتاه در مدارس 
بهترین بازده را داشته باشند. زمان تدریس واقعاً محدود است، اما 

دبیران ما باید بتوانند اقدامی برای بهبود کیفیت انجام دهند. 
ادامة مطلب در شمارة آینده



شیما ملکيان 
کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و 

دبیر دبیرستان‌های زنجان

مقدمه
اس��طوره جزء نظام اجب��اری تصویرات 
و تص��ورات مذهبی اس��ت. ما ب��ه ناچار 
باید به اس��طوره اعتقاد پیدا کنیم؛ چون 
اسطوره برخلاف افسانه در عالم جاویدان 

و سرمدی تصویر شده است. 
اسطوره نقل‌کنندة سرگذشتی قدسی و 
مینوی و راوی واقعه‌ای است که در زمان 
نخستین، زمان شگرف بدایت همه چیز 
رخ داده است. بیانی است که ژرف ساخت 
آن حقیقت و تاریخ در نظر مردمان باستان 
و رو ساخت آن افسانه است. اسطوره‌های 
ایرانی قصه‌ها و داستان‌هایی کهن هستند 
که موجودات خارق‌العاده یا ماوراء طبیعی 
را شامل می‌ش��وند. این اسطوره‌ها که از 
گذشتة افسانه‌ای ایران بر جای مانده‌اند، 
دیدگاه‌های جامعه‌ای را منعکس می‌کنند 

که در آغاز به آن تعلق داشته‌اند. 

بیش��تر اطلاعات دربارة ایرانیان باستان، 
خدایان آن‌ها و دنیایی که خلق کرده‌اند، در 
متون مذهبی زردشتیان ثبت شده است. 

اس��طوره‌های موج��ود در آن بخ��ش از 
اوستا، که یشت‌ها نامیده می‌شود، شامل 
افسانه‌های بس��یار کهن ماقبل زردشتی 
است که احتمالاً به دوران کفرکیشیِ هند 

و اروپایی تعلق دارد. 
در یش��ت‌ها اس��طوره‌هایی ک��ه منش��أ 
ماقبل زردش��تی دارند و نوعی ایدئولوژی 
کفرکیشی را منعکس می‌کنند، در قالب 
سرودهایی دربارة خدایان گوناگون توصیف 
شده‌اند. برای مثال، یشت پنج یا آبان یشت 
به ایزد بانو ارَْدَوَیْ سور آناهیتا و یشت 14، 
که بهرام یشت است، به نام خدایی به نام 
ورثرغنه و یشت ده یا مهر یشت به توصیف 

خدایی به نام میترا پرداخته است. 
این مقاله کوشش��ی اس��ت در جهت باز 
نم��ودن اصطلاح اس��طوره، ماهیت آن و 
شناخت اساطیر ایرانی كه پیوندی نیز با 
درس کاوة دادخواه )ادبیات کلاس چهارم 

دبیرستان( دارد. 
آب دریا را اگر نتوان کشید 

هم به قدر تشنگی باید چشید 

چکيده
نوش��تة حاضر پژوهشی است در باب چیستی اس��طوره و جُستاری کوتاه در معرفی اساطیر 
ایرانی که به صورت تحقیق کتابخانه‌ای صورت گرفته و شامل مقدمه، چیستی اسطوره، ماهیت 
اس��طوره، پیدایش اسطوره، اس��طوره‌های ایرانی - آناهیتا- میترا و آتر، ورثرغنه و نگاهی به 
اسطوره‌های شاهنامه است. اسطوره برخلاف افسانه در عالم جاویدان و سرمدی تصویر شده 
است. اسطوره نقل‌کنندة سرگذشتی قدسی و مینوی است و اساطیر هر قوم برای انسان عصر 
اساطیری به مثابه پلی است میان او و پدیده‌های جهان پیرامونش که از طریق ذهنی پیوند 
او را با جهان برقرار می‌سازند. اسطوره برای جهان هستی رمز و رازها و نیروهای مافوق بشری 
قائل می‌شود. اسطوره‌ها و افسانه‌های ایرانی نیز بازتاب استمرار یک سنت قدیمی در فرهنگ و 
زبان این مرز پرگوهرند. این اسطوره‌ها که از گذشتة افسانه‌ای ایران بر جای مانده‌اند، نه تنها در 
ادب فارسی نقش مهمی ایفا کرده‌اند بلکه وارد هنرهای دیداری نیز شده‌اند. در متون مذهبی 

زردشتیان و شاهنامه اسطوره و افسانه‌های ایرانی به تصویر کشیده شده است.

کلید واژه‌ها:
اسطوره، اساطیر ایرانی، آناهیتا، میترا، اهوره مزدا، اتَر.

بیشتر اطلاعات 

رانیان 
دربارة ای

ستان، خدایان آن‌ها 
با

نیایی که خلق 
و د

ر متون 
کرده‌اند، د

شتیان 
مذهبی زرد

ثبت شده است  

اسطوره‌های موجود 

ستا، 
ش از او

در آن بخ

نامیده 
که یشت‌ها 

شامل 
ود، 

می‌ش

سیار 
سانه‌های ب

اف

ماقبل زردشتی 
کهن 

ت که احتمالاً به 
اس

ن کفرکیشیِ هند و 
دورا

ق دارد
وپایی تعل

ار

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

7

بقیة مطلب در وبگاه نشریه



آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

8

شیدی
جم

رج 
 ای

ها 
تان‌

بیرس
ر د

دبی
  

شگاهی
ش‌دان

ز پی
راک

س م
 و مدر

  

نور
ان 

هرست
    ش

يده
چک

که 
ت 

ی اس
ارس

عر ف
ل ش

خیا
صور 

ی از 
د یک

نما

دان 
 چن

درسی
ب‌های 

 کتا
ل در

خیا
صور 

ایر 
ف س

برخلا

دة 
، نویسن

 اساس
بر این

ت. 
ه اس

شد
آن ن

 به 
وجهی

ت

ازد.
پرد

یه ب
ن آرا

تر ای
ی بیش

عرف
به م

ت تا 
ن اس

 بر آ
قاله

م

ه‌ها:
 واژ
لید
ک

رفانی.
اد ع

، نم
سم

مبلی
ز، س

، رم
ماد

ن

دمه
مق

ل‌های 
مثی

ی ت
گیر

 کار
و به

مادین 
وة ن

ش��ی
 به 

��خن
ح س

طر

سوب 
 مح

ی متن
 و جلا

ندگی
 زیب

 جهت
ی در

کوشش
ی، 

ادب

رافتی 
و ظ

ت 
طاف

 با ل
ت،

مثب
 بار 

ت این
ذابی

و ج
دد 

ی‌گر
م

��خن 
د س

صو
ا مق

 را ب
هیم

دة ف
وانن

ط خ
رتبا

�ه ا
کان�

زیر

ارهای 
ة ابز

مل��
ز ج

��ا ا
اده

. نم
�ازد

ی‌س�
رار م

رق��
ب

 به 
یان

�ة ب
ریق�

ن ط
ی‌تری

نیاد
 و ب

ناخت
ش��

ویری 
د، تص

م��ا
هر ن

ند. 
ی‌آی

ار م
��م

ش

ه و 
شد

خته‌
شنا

س و 
س��و

مح

ت 
س اس

لمو
اه م

گ

 ذهن 
ی در

تزاع
ی ان

یقت
 حق

نا و
ر مع

که ب

ونة 
مزگ

 و ر
مادین

ان ن
د. زب

 دار
کید

ن تأ
انسا

ت 
ی اس

گیر
ل پی

ی قاب
ن ادب

متو
 در 

اویر
ن تص

ای

یع 
صنا

ا و 
یه‌ه

ا آرا
ا ب��

ها ر
ماد

ی، ن
ونگ

مزگ
ن ر

 ای��
و

شد. 
ی‌بخ

ص م
ی خا

رابت
ت و ق

باه
ی ش

ادب

 در 
 که

ی است
دانه‌ا

رمن
ر هن

سیا
ون ب

ز فن
ی ا

د یک
 نما

ز یا
رم

نوعی 
و مت

رده 
ی گست

وه‌ها
ن جل

ن انسا
مد

گ و ت
رهن

ف

ن و 
دگا

گوین
جه 

د تو
مور

رباز 
ز دی

د و ا
دار

ت. 
ه اس

رفت
ار گ

ی قر
ارس

ن ف
گ زبا

 بزر
ران

شاع

که 
چرا 

ود؛ 
ی‌ش

تر م
رنگین‌

ال 
 خی

ردة
اد پ

ا نم
ب

ت. 
ل اس

خیا
صور 

واع 
ن ان

ه‌تری
س��ت

برج
ی از 

د یک
نما

ت. 
ه اس

شان
ز و ن

ز رم
شار ا

 سر
ران

ت ای
دبیا

ا

ی، 
ی ادب

ه‌ها
 گون

مامی
ن ت

ر بی
اد د

ا نم
مز ی

ر

شه‌ای 
ی ری

رفان
ت ع

دبیا
 در ا

صوص
بخ

ت. 
ه اس

واند
ق د

عمی



ماد یکی از 
 یا ن

رمز

سیار 
فنون ب

هنرمندانه‌ای است 

که در فرهنگ و تمدن 

انسان جلوه‌های 

 متنوعی 
گسترده و

ز دیرباز مورد 
دارد و ا

توجه گویندگان و 

گ زبان 
شاعران بزر

فارسی قرار گرفته 

است 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

9

1. تعریف نماد 
در کتب لغت و فرهنگ‌های فارسی چندین معنا برای نماد آمده 
است؛ معانی‌ای چون »ظاهر شدن«، »نمایان گردیدن«، »اظهار 

و وانمود غرض« و... )فرهنگ آنندراج( 
ای��ن معانی به اندازه‌ای ناق��ص و مختصرند که هیچ کمکی در 
شناخت واژة »نماد« و »نمادگرایی« به ما نمی‌کنند. اگر بخواهیم 
اطلاعات بیش��تری دربارة این واژه به دست آوریم، به ناچار باید 
به کلم��ات مترادف آن مراجعه کنی��م. واژه‌هایی چون »رمز«، 
»مظهر«، »نشانه«، »علامت«، »اشاره«، »سِرّ«، »ایما«، »مَثَل«، 
»نما«، »نمود«، »نماینده« و... اما این واژه‌ها نیز در معنی لغوی 
خ��ود کمکی به ما نمی‌کنند و باید ب��ه معنای اصطلاحی آنها 

رجوع کنیم. 
»قدامة بن جعفر « )وفات 337 ه.ق( دربارة »رمز« به عنوان یک 
اصطلاح در کتاب »نقدالنّثر« گفته است: »گویندگان آن‌گاه که 
می‌خواهند مقصود خود را از کافة مردم بپوشانند و فقط بعضی 
را از آن آگاه کنند، در کلام خود رمز به کار می‌برند. بدین‌سان 
برای کلمه یا حرف، نامی از نام‌های حیوانات، پرندگان، وحوش و 
یا اجناس دیگری یا حرفی از حروف معجم را رمز قرار می‌دهند 
 و کس��ی را ک��ه بخواهد مطلب را بفهم��د، آگاهش می‌کنند.« 
)پور نامداریان، 1367: 3( به عبارت دیگر، )رمز عبارت اس�ت از هر 
علامت، اشاره، کلمه یا کلماتی که بر مفهوم ظاهری دلالت کند. 
اصطلاح »نماد« اصطلاحی جدید است و اینک چند تعریفی را 

که دربارة نماد ارائه شده است، نقل می‌کنیم.( 
محمود فتوحی در كتاب »بلاغت تصویر« دربارة نماد این‌گونه 
می‌گوید: »نماد بیانگر کلیات و مفاهیم بزرگ به وسیلة موضوعات 
جزئی اس��ت اما این موضوعات و تصاویر جزئ��ی چنان زنده و 

جاندارند که ذهن را تسخیر می‌کنند.« )فتوحی، 1385: 161( 
»نماد بهترین تصویر ممکن برای تجسم امور نسبتاً ناشناخته‌ای 
است که نمی‌توان آنها را به شیوة روشن‌تر نشان داد.« )دلاشو،1364، 9( 
»نم��اد همه چیز را توضیح می‌دهد، فرد را به س��وی مفهومی 
گسیل می‌دارد که این مفهوم در ماورا هم غیرقابل ادراک است 
یا ابهام پیش‌فرضی دارد و هیچ کلمه‌ای در هیچ یک از زبان‌های 

رایج نمی‌تواند آن را کامل بیان کند.« )شوالیه، 1378: 34( 
»نماد چیزی است و عموماً شیئی کم و بیش عینی که جایگزین 

چند چیز دیگر شده و بدین علت بر معنایی دلالت دارد.«
)لافورگ رنه و آلندی رنه، 1374: 13(

آنچه در تعریف »نماد« بیان شده، همچنان چند پهلو و ناگشوده 
باقی مانده است اما شناخت نمادها برای هر فرد لازم و ضروری 
است و به تعبیر استاد کزازی »برای آگاهی از آنچه در ناخودآگاه 
می‌گذرد، به ناچار باید زبان نمادها را دانست و از آنها راز گشود.« 
 »symbol« همان‌طور که می‌دانید نماد را معادل لغت فرانسوی
پذیرفته‌اند و صاحب‌نظرانی که به تعریف س��مبل پرداخته‌اند، 

با دید وس��یع‌تری به آن نگریس��ته و آن را علاوه بر »ش��یء یا 
موجودی که معرف موجودی مجرد است« )معین، 1375: 1918(، 

شامل علامت‌های قراردادی و اختصاری نیز دانسته‌اند. 
»سمبل بر آن است تا معمولاً اموری را عینی کند« )شمیسا،  1373: 190( 
»سمبل شیئی از جهان شناخته‌شده است که به چیزی از جهان 
ناش��ناخته اش��اره می‌کند و معنی چیزی بیان ناشدنی را بیان 

می‌کند.« )یونگ، 1378: 425( 
اما اگر خواسته باشیم تعریفی مختصر و مفید از نماد ارائه دهیم، 
بای��د بگوییم که نماد عبارت اس��ت از هر گفتار یا تصویری که 
علاوه بر معنای آشکار و صریح خود،‌ معانی کنایه‌ای و پوشیده 

نیز در خود دارد. 
اریک فروم تعریف جامعی از زبان نمادين )سمبلیک( ارائه کرده 
اس��ت که با بیان آن این گفتار را به پایان می‌بریم. او می‌گوید: 
»زبان س��مبلیک زبانی است که تجربیات درونی و احساسات و 
افکار را به ش��کل پدیده‌های حس��ی و وقایعی در دنیای خارج 
بیان می‌کند و درس��ت مثل این است که انسان به انجام کاری 
مش��غول بوده یا واقعه‌ای که در دنیای مادی اشیا برایش اتفاق 
افتاده باش��د.« )اریک فروم، 1349: 2( اریک فروم معتقد است که 
»زبان س��مبلیک زبانی است مستقل که شاید بتوان آن را تنها 

زبان جهانی و همگانیِ نژاد انسانی تلقی کرد.« 
در هر حال، کاربرد واژة سمبل در زبان - به ویژه در حوزة ادبیات 
- س��بب پدید آمدن زبانی خاص به این نام و همچنین مکتبی 

ادبی با عنوان »سمبلیسم« شده است. 

2. تاریخچة نمادها و سمبل‌ها 
نماده��ا تاریخی به درازای تاریخ انس��ان‌ها دارند. نقاش��ی‌ها و 
سنگ‌نوشته‌هایی که از انسان‌های اولیه در غارها به یادگار مانده، 
نش��ان‌دهندة این مطلب است که انس��ان‌های اولیه بسیاری از 

مفاهیم را به کمک نمادها به یکدیگر انتقال می‌داده‌اند. 
نمادها در طول تاریخ حضوری محس��وس داش��ته‌اند. در یونان 
قدیم که مهد فلاسفة بزرگ است، به نمادها و سمبل‌ها اهمیت 
خاص��ی می‌داده‌اند و دلی��ل این ادعا نظری��ة »مُثُل« افلاطون 
است. پس از این نظریه بود که نمادها وارد بحث‌ها و درس‌های 

فیلسوفان و دانشمندان شدند. )یونگ، 1378: 28( 
اگر از دیدگاه اس�المی به نماد نگریسته شود، باید گفت که پس 
از رحلت پیامبر اکرم)ص( عده‌ای از مسلمانان، که عده‌ای از آنان 
شیعیان بودند، برای قرآن معانی باطنی قائل شدند و کشف این 
معانی را به امام معصوم اختصاص دادند. از اینجا بود که رمزها و 
نمادها به علوم اس�المی راه پیدا کردند. لازم به ذکر است که در 
خود قرآن نیز نمادها حضوری محسوس و عینی دارند. برای مثال، 
یوسف نماد و اسُوة زیبایی و مریم نماد و اسُوة پاکی و سکوت است. 
بقیة مطلب در وبگاه نشریه



دکتر محبوبه خراسانی
استاد راهنما
افسانه اخوت

کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی 
و دبیر دبیرستان‌های 
نجف‌آباد اصفهان

چکيده
اخلاق یکی از آموزه‌های دین است که در جای‌جای زندگی بشر اهمیت 
فراوان دارد تا جایی که در قرآن مجید در س��ورة حجرات و سوره‌های 
دیگر به آن پرداخته شده است. همچنین شاعران و نویسندگان بزرگ 
این مرز و بوم در اش��عار و آثار خود به اخلاقیات توجه بس��یاری نشان 
داده و اصطلاحات و مفاهیم اخلاقی را به کار برده‌اند. به جهت اهمیت 
مطلب در این مقاله مختصری به اخلاق و اهمیت آن و اخلاق قبل و بعد 

از اسلام و تأثیری که در شعر و ادبیات داشته است، پرداخته می‌شود.

کلید واژه‌ها:
اخلاق، ادبیات، شاعران، نویسندگان، اسلام.

تعریف اخلاق
اخلاق در لغت جمع واژة »خُلق« اس��ت. خُلق صفتی را گویند 
که در نفس انس��ان رسوخ دارد و موجب آن می‌شود که افعالی 
لق  متناسب با آن، بدون نیاز به تفکر و تأمل از او صادر ‌شود. خَُ
همان ملکه اس��ت که در مقابل حال ق��رار دارد. حال بر خلاف 
ملکه، کیفیت نفسانی س��ریع الزوالی است که می‌تواند پس از 

ممارست و تمرین، ملکة انسان گردد. )طوسی، 1369: 101(
ابن مس��کویه می‌گوید: »خُلق همان حالت نفس��انی است که 
انسان را به انجام کارهایی دعوت می‌کند؛ بی‌آنکه نیاز به تفکر و 

اندیشه داشته باشد«. )ابن مسکویه، 1381: 15(
ب��ه تعبیر مرح��وم نراقی، اخلاق عبارت اس��ت از: دانش 
صفات مهلکه و منجیه و چگونگی متصف شدن و گرویدن 
به صفات نجات بخش و رها شدن از صفات هلاک کننده.
 )مصباح، 1381: 18( 
ارسطو معتقد بود که انسان به طور طبیعی واجد خلق و 
خوی‌های خاصی نیست؛ هرچند طبیعت او با هیچ خلق 
و خویی هم ناسازگار نیست، بلکه می‌تواند بنا به خواست 
خود و ب��ا مداومت و تمرین، مل��کات خاصی را در خود 
پرورش دهد و نیز معتقد اس��ت، اشرار به تأدیب و تعلیم 

اخیار می‌شوند و تکرار موعظه و نصیحت تأثیر دارد. 
)طوسی، 1386: 104(

اهمیت اخلاق
نق��ش و اهمیت مکارم اخ�الق در تعالی معنوی انس��ان‌ها بر 
هیچ‌کس پوشیده نیست؛ هم چنان‌که رسول گرامی اسلام نیز 
هدف از بعثت خویش را تتمیم مکارم اخلاق معرفی می‌نماید: 
تُمَِمَ مَکارمِ الآخلاق« من مبعوث شده‌ام که اخلاق  »انِمّا بعُِثتُ ِال
حس��نه را به اتمام رس��انم. اولیای گرامی اسلام نیز برای آنکه 
پیروان خویش را به راه خودس��ازی و تزکیة نفس سوق دهند، 
آنان را به آموختن عل��م اخلاق موظف نموده و فرا گرفتن این 
علم را که از پایه‌های اساسی سعادت اجتماع است بر سایر علوم 

مقدم داشته‌اند. )فیض کاشانی، 1365: 1(
بی‌تردید اخلاق در اس�الم دارای اهمیت فراوانی است و علاوه 
ب��ر آنک��ه از ارکان اس�الم و در ردیف عقاید و احکام به ش��مار 
می‌آید، عامل پیوند انس��ان به پروردگارش نیز می‌باشد و همانا 
این پیوند مقصود اصلی در ایجاد انس��ان است. دیگر آنکه آیین 
مقدس اسلام در تمام زمینه‌ها جز با شیوة اخلاقی، تمام و کامل 
نمی‌گردد و نیز این علم از دانش‌هایی است که به انسان و حالات 
گوناگون او و س��ایر علوم و معارف انس��انی اهتمام می‌ورزد. از 
فضیلت‌ها و مکارم انسانی چگونگی به دست آوردن آن و نحوة 
آراستن نفس به آن صفات نیک، از رذیلت‌ها و صفات ناپسند و 
چگونگی دوری جستن از آن‌ها و بازداشتن نفس از آلوده شدن 
و نیز آثار گوناگون اجتماعی، اقتصادی، فرهنگی و سیاس��ی آن 

بحث و گفت‌و‌گو می‌کند. )مظاهری، 1388: 12(

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

10

بی‌تردید اخلاق در 

و آموزه های 
اسلام 

ی دارای 
قرآن

اهمیت فراوانی 

است و علاوه 

ر آنکه از ارکان 
ب

اسلام و در ردیف 

عقاید و احکام به 

ی‌آید، عامل 
شمار م

پیوند انسان به 

ش نیز 
ردگار

پرو

مانا 
ی‌باشد و ه

م

د مقصود 
ن پیون

ای

جاد 
اصلی در ای

انسان است



در اهمیت علم اخلاق می‌توان گفت که وجود انسان به گونه‌ای 
ضعیف و ناقص آفریده شده است؛ به گونه‌ای که باید خود، ابعاد 
هستی خویش را ش��کل دهد و به کمک قدرت اندیشه و ارادة 
خویش استعدادهای مختلفش را شکوفا سازد و به کمال لایق 
خود برس��د. اخلاق، استعدادی است که در وجود انسان نهفته 
است و برای آنکه انسان به کمال لایق خود برسد، باید این جنبه 

از وجودش را نیز شکوفا سازد )امید، 1381، 166(. 

اخلاق پیش از اسلام 
با نگاهی گذرا به اخلاق پیش از اس�الم درمی‌یابیم که با وجود 
کتاب مقدس��ی مانند اوس��تا که مجموعه ای از تعالیم اخلاقی 
است و تمدن دیرین و روحیات ایران پیشین را یادآور می‌سازد، 
اخ�الق از مقوله‌های مورد توجه در ایران باس��تان بوده اس��ت. 
گات‌ها مهم‌ترین قس��مت اوستا، نخستین کتابی است که بشر 
را به ش��اهراه وحدت راهنمایی کرده است. در تعلیمات زرتشت 
مقصود از خلقت و نتیجة زندگانی این است تا هر فردی در آبادی 
جهان و شادمانی جهانیان کوشیده است، خود را به وسیة اندیشه، 
پندار و گفتار و کردار نیک، قابل عروج به عالم روحانی و رسیدن 
ب��ه اوج کمال و س��عادت جاودانی نماید. همچنین محس��نات 
اخلاقی از قبیل راستی و درستی، امانت، تواضع، رحم و شفقت 
     و... نمونه‌هایی از تعالیم مزدیسنا و اخلاق ایران باستان است.
)ایرانی، 1361: 5( 

در سلسله‌های متعدد موجود در ایران باستان نیز تعالیم اخلاقی 
وجود داشته‌اند. سلسلة ساسانیان که بر سر دو راهی میان دنیای 
یونان و روم از یک سو و چین و هند از سوی دیگر قرار داشت، 
روزگاری دراز مرکز مبادلات معنوی و مادی بود. تمایلات ایران 
دوس��تی که در ای��ن دوره حکم‌فرما بود، ب��ه کمک و همراهی 
مذهب ملی کش��ور، آیین زردشت و روحانیون پارسی به وجود 

آمد، رواج پیدا کرد و این تمایلات در ادبیات پرورش یافت.
 )اینوسترانتسف، 1351: 15(

ادبیاتی که جنبة اخلاقی دارد، شامل تعلیمات اخلاقی، دعوت به 
کار نیک، اندرزها و رهنمودهایی برای داشتن یک روش صحیح 
زندگی و همیش��ه همراه با گفتارهای��ی دربارة دین و اصول آن 
اس��ت. این‌گونه نوش��ته‌هایی را که تعدادشان نسبتاً زیاد است، 
هندرز )اندرز( یا پندنامک می‌نامیدند. کتاب پندنامک زرتشت 

شامل دستورهای اخلاقی همراه با تعلیمات دینی است.
 )ریپکا، 1354: 68(

بنابراین، رساله‌های اخلاقی و آموزشی به صورت اندرز و وصیت، 
گ��روه مخصوص��ی از آثار ادبی را تش��کیل می‌دهد. از بررس��ی 
تألیف‌های مش��ابه در ادبیات ایرانی در دورة ساسانی می‌توان به 
چگونگی پیدایش آن پی برد. نمونه‌ای از این نوع اندرزنامه‌ها را که 
به صورت ادبی تنظیم یافته و مربوط به دورة قبل از اسلام است، 

در کتاب عهد اردشیر یا پندنامة خسرو انوشیروان می‌توان دید.
)اینوسترانتسف، 1351: 34(

با نگاهی گذرا به 

ش از اسلام 
ق پی

اخلا

ه با وجود 
یابیم ک

درمی‌

مانند 
ب مقدسی 

کتا

ستا که مجموعه ای
او

عالیم اخلاقی 
از ت

ن دیرین و 
است و تمد

ن پیشین 
ت ایرا

روحیا

زد، 
یادآور می‌سا

را 

ز مقوله‌های 
اخلاق ا

رد توجه در ایران 
مو

ستان بوده است
با

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

11



زهرا غیاثی 
دانشجوی کارشناسی ارشد 

زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات 
دبیرستان های ورامین

چکيده
 )minimal( امروز طرح جدال داستان کوتاه و داستانک
ب��ودن ی��ا نب��ودن بس��یاری از حکایت‌های ایران��ی برای 
پژوهش��گران و علاقه‌مندان جذاب است و محققان سعی 
دارند این متون را با س��اختارهای نوین ادبی مورد بررسی 

قرار دهند. 
در بسیاری از آثار کلاسیک فارسی مانند گلستان سعدی، 
بهارس��تان جامی و اسرارالتوحید داس��تان‌هایی مشاهده 
می‌شود که با تحلیل و تطبیق می‌توان برخی از ویژگی‌های 

ساختار مینی‌مال را در آن‌ها یافت. 
در این مقاله س��عی ش��ده اس��ت با بررس��ی تع��دادی از 
حکایت‌های گلستان سعدی، آن‌ها را در ساختارهای نوین 

ادبی داستان کوتاه کوتاه، یعنی داستانک، معرفی کنیم. 
با توجه به تحلیل‌های انجام شده در این حکایات، مشخص 
ش��د که هرچند در آثار کلاسیک فارس��ی داستان کوتاه 
و مینی‌مالیستی – به ش��کلی که امروزه در غرب تعریف 
ش��ده است – وجود ندارد، امّا با مقایسه و تحلیل برخی از 
این ویژگی‌ها می‌توان در حکایت‌های گلستان نمونه‌های 

چشمگیری از آن‌ها را مشاهده کرد. 
روش تحقیق: نظ��ری بوده و بر پایة مطالعات کتابخانه‌ای 

صورت گرفته است.

کلید واژه‌ها:
ساختار، ادبیات کلاسیک، مینی‌مالیسم، گلستان.

اخلاقی که از اندرزنامه‌های کهن نش��أت می‌گیرد پیچیده، ظریف 
و چنان سرشار اس��ت که می‌توان مطالعة مضامین ادبیات فارسی 
س��ده‌های نخستین را براس��اس آن اس��توار کرد. نقش اصلی این 
مجموعه‌ها، برانگیختن نوعی نگرانی و حدّت بخش��یدن به آن، بر 
حذر داش��تن وجدان از خواب‌آلودگی و متقاعد کردن آن است به 
اینکه راحتی و آرامش واقعی در این بیداری است. این اندرزنامه‌ها 
نطفة اصلی اندیشه‌ای اخلاقی است که در سراسر ادبیات فارسی به 

چشم می‌خورد. )فوشه کور، 1377، 23(

اخلاق پس از اسلام آوردن ایرانیان 
پس از برافتادن دولت ساسانیان اشاعة تاریخی اسلام در ایران آغاز 
ش��د و همگام با آن، عربی نیز که زبان متن‌های مقدس بود رونق 
یافت و ایرانیان به تدریج آیین پیامبر اسلام)ص( را پذیرفتند. )ریپکا، 

)63 :1354
ایران در نتیجة جنگ‌های نهصدس��اله با روم و فتور و کهولت دین 
مزدیسنا و انقلاب فکری و سیاسی که ایجاد شده بود، روی به ضعف 
نهاد و با آنکه ایرانیان زودتر از رومیان ایستادگی و رشادت به خرج 
دادن��د، زودتر از آن‌ها منقرض گردیدند اما فرهنگ و تمدنش��ان از 
میان نرفت. دولت اس�الم پایتختی به وجود آورد و درباری ساخت 
که از حیث سازمانی اخلاقی و مادی به مراتب طبیعی‌تر و استوارتر 
از عهد پیشین بود و ادبیاتی به وجود آورد که صد یک آن را در عهد 

ساسانیان نداشت. )بهار، 1349: 142(
در تکوین اصول اخلاقی اس�الم س��ه عنصر مؤثر وجود داشته که 
مورد توجه قرار گرفته است: در درجة اول اصول اخلاقی مذکور در 
کتاب مقدس قرآن است. در درجة دوم یک رشته مدارک اخلاقی 
که بس��یار متنوع و در عین حال مبهم است؛ مانند: امثله، کلمات 
حکیمانه، حکایات، افسانه‌های منظوم که در حقیقت سلسله‌ای از 
مطالب اخلاقی فلسفی است که غالباً هیچ‌گونه ارتباطی با یکدیگر 
ندارند و از حیث محل و تاریخ پیدایش گوناگون‌اند و در درجة سوم، 

سنت اخلاقی یونانی قرار گرفته است. )اینوسترانتسف، 1351: 30(
در دورة اولیة رونق علوم در اس�الم، تألیف‌های یونانی ترجمه شده 
اس��ت. علاوه ب��ر ترجمة برخی تألیفات اخلاق��ی یونانی مخصوصاً 
تألیفات ارس��طو یک رش��ته آثار با اسامی ساختگی مؤلفان به این 
سنت ارتباط داده می‌شود که رابطة آن با علوم یونانی فقط ظاهری 
است و حتی طرف‌داران اصل تفوق تأثیر یونانی آن آثار را در گروه 
دوم آثار قرار داده‌اند که در علم اخلاق اس�المی تأثیر داشته است؛ 
یعنی، گروه »آثار حکمت شرق« نوع وصایای ساختگی که به ارسطو 
و فیثاغورث و دیگران نسبت داده می‌شود. ابن مسکویه به نوعی از 
مدارک ایرانی مانند، پندنامه‌ه��ا و اندرزنامه‌ها اتکا می‌نماید که به 
هیچ وجه جزو ادبیات اندرزآمیز مجمل و نامفهوم و مبهم نبوده بلکه 
نام‌برده به آثاری استناد می‌کند که جنبة کتاب‌های مربوط به تعالیم 
مذهبی را داشته و از این رو معرف اصول مشخص اخلاقی، دیانتی 

یعنی اصول اخلاق پارسی است. )همان: 31( يه
شر

اه ن
وبگ

در 
ب 

طل
ه م

بال
دن

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

12

در تکوین اصول 

اخلاقی اسلام سه 

عنصر مؤثر وجود 

داشته که مورد 

توجه قرار گرفته 

ت: در درجة 
اس

اول اصول اخلاقی 

ر کتاب 
مذکور د

س قرآن است. 
مقد

در درجة دوم یک 

رشته مدارک اخلاقی 

ر متنوع 
سیا

که ب

است و سوم سنت 

ونانی
اخلاق ی



مشخصات داستان‌های مینی‌مالیستی را چنین برشمرده‌اند: 
 داشتن طرح ساده و سرراست؛ 

 محدودیت در زمان و مکان؛ 
 بیان روایت در زمان حال؛ 
 نشان دادن واقعة بیرونی؛ 

 نداشتن دلالت‌های معنایی بسیار زیاد؛ 
 بیان نشدن داستان به زبان و تحریر تصویری؛ 

 اس��تفاده از حداقل عناصر داس��تانی )بیش��تر از گفت‌وگو و 
دیالوگ استفاده می‌شود( )موحد، 1372( 

با نگاهی به آثار کلاسیک ایران، در بسیاری از این آثار از جمله 
اس��رارالتوحید، بهارس��تان جامی و گلستان س��عدی می‌توان 
خصیصه‌های ساختار مینی‌مالیستی را یافت. گلستان، شاهکار 
پرآوازة سعدی شیرازی ما را بر آن داشت که در این مقاله تعدادی 
از حکایت‌هایی را که می‌توانند قابل تطبیق با ساختارهای نوین 

ادبی داستانک )minimal( باشند، معرفی کنیم. 
1. درویش��ی مستجاب‌الدعوه در بغداد پدید آمد. حجاج یوسف 
را خبر کردند. بخواندش و گفت دعای خیری بر من کن. گفت: 
خدایا جانش بستان. گفت از بهر خدا این چه دعاست؟ گفت این 

دعای خیر است تو را و جمله مسلمانان را. 
ای زبردستِ زیردست آزار 
گرم تا کی بماند این بازار؟ 

به چه کار آیدت جهان‌داری 
مردنت به که مردم‌آزاری                           )باب اول، حکایت 11( 
2. عبدالق��ادر گیلانی را – رحم��ة  ا      لله - در حرم کعبه دیدند روی 
برحصب��ا نهاده همی گف��ت: ای خداوند ببخش��ای! و گر هر آینه 
مستوجب عقوبتم در قیامتم نابینا برانگیز تا در روی نیکان شرمسار 

نشوم. 
روی بر خاکِ عجز، می‌گویم           هر سحر گه که باد می‌آید: 
ده یاد می‌آید؟ ای که هرگز فرامُشـت نکنم           هیچت از بنـ
)باب دوم، حکایت 3(  

3. درویش��ی در قاع بسیط گم شده بود و قوت و قوتش به آخر 
آمده و درمی‌چند بر میان داش��ت. بسیار بگردید و ره به جایی 
نبرد و عاقبت هلاک شد. طایفه‌ای برسیدند و درم‌ها دیدند پیش 

رویش نهاده و بر خاک نبشته: 
گر همه زرّ جعفری دارد 
مرد بی‌توشه برنگیرد گام 
در بیابان فقیر سوخته را 

شلغم پخته به که نقرة خام                      )باب سوم، حکایت 18( 
4. ناخوش‌آوازی به بانگ بلند قرآن همی خواند. صاحب‌دلی بر 
او بگذش��ت. گفت تو را مش��اهره چند است؟ گفت هیچ. گفت: 
پس این زحمتِ خود چندین چرا همی دهی؟ گفت از بهر خدا 

می‌خوانم. گفت از بهرِ خدا مخوان. 
گر تو قرآن بدین نمط خوانی 

ببری رونق مسلمانی                             )باب چهارم، حکایت 14( 
5. ی��اد دارم که در ایام پیش��ین من و دوس��تی، چون دو بادام 
مغز در پوس��تی، صحبت داشتیم. ناگاه اتفاق غیبت افتاد. پس 
از مدت��ی بازآمد و عت��اب آغاز کرد که در ای��ن مدت قاصدی 
نفرستادی. گفتم: دریغ آمدم که دیدة قاصد به جمالِ تو روشن 
گردد و من محروم.                                )باب پنجم، حکایت 8(

6. پیرمردی را گفتند: چرا زن نگیری؟ گفت: با پیرزنانم عیشی 
نباشد. گفتند جوانی بخواه؛ چون مکنت داری. گفت مرا که پیرم 
با پیرزنان الفت نیست. پس او را که جوان باشد با من که پیرم 
چه دوستی صورت بندد؟                        )باب ششم، حکایت 8( 
7. هندویی نفط‌ان��دازی همی آموخت. حکیمی گفت تو را که 
خانه نیین است، بازی نه این است.            )باب هفتم، حکایت 13( 

منابع 
1. موحد، ضیاء؛ سعدی، تهران، انتشارات طرح نو، 1372.

2. سعدی؛ گلستان، غلامحسین یوسفی، تهران، خوارزمی، 1384. 

ه آثار 
با نگاهی ب

ن، در 
ک ایرا

کلاسی

ن آثار از 
سیاری از ای

ب

رالتوحید، 
جمله اسرا

ستان جامی 
بهار

ستان سعدی 
و گل

صیصه‌های 
می‌توان خ

مالیستی 
ر مینی‌

ساختا

ا یافت
ر

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

13



مرضیه مکاریان 
دبیر ادبیات و 
کارشناس ارشد زبان 
و ادبیات فارسی  
خمینی‌شهر

مقدمه
ش��اهنامه، اثر معروف ابوالقاس��م فردوس��ی، متعلق به اواخر قرن 
چهارم هجری و در بردارندة روایات اس��اطیری، پهلوانی و تاریخی 
از عهد کیومرث تا پایان روزگار یزدگرد سوم ساسانی است. این اثر 
به لحاظ بیان رویدادها و وقایع تاریخی ایران آن زمان سند مهمی 

برای ایرانیان محسوب می‌شود. 
ایلیاد و ادیسه دو اثر بزرگ یونان است که هومر آن‌ها را به فرهنگ 
و ادبیات غنی یونان هدیه کرده است. هومر، شاعر مشهور یونانی، 
در ای��ن منظومه‌ها، آداب و رس��وم، مش��اغل، بناهای مس��کونی، 
ابزارهای کار و س�الح‌های یونانیان باس��تان را به تصویر کش��یده 
اس��ت. اهمیت رویدادها، وقایع و عقاید یونانیان ذکر شده در این 
آث��ار در مطالعة تاریخ یونان در قرون نهم تا یازدهم قبل از میلاد 
به قدری فراوان اس��ت که این دورة پرشکوه را »دورة هومر« 

)Homerie age( نامیده‌اند. 
دربارة فرهنگ و ادبیات ایران و یونان کتاب‌های بسیاری 
نوش��ته شده و صدالبته در مورد زن به عنوان عامل 
تأثیرگذار در فرهنگ نیز مطالبی در این کتاب‌ها 
درج شده اس��ت. نگارنده در این تحقیق در 
نظر دارد با مطالعة این سه اثر حماسی، 
مقام و شخصیت زنان برجسته را در 
ای��ن آثار مورد پژوه��ش و نقد قرار 
دهد و نیز با نگاهی مقایسه‌وار، از طرفی 
به فرهنگ و تاریخ سنتی ایران در شاهنامه 
و از ط��رف دیگر به فرهنگ یون��ان در ایلیاد و 
ادیسه، تفاوت‌ها و ارزش‌های مقام و شخصیت زن 

را در این دو فرهنگ آشکار کند. 
البته هدف آن نیست که تک‌تک شخصیت‌های زنانه در 
این آثار به‌طور فردی مورد بررسی قرار گیرند بلکه با نگاهی 
کلی به چگونگی مقام و شخصیت زن در فرهنگ آن زمان ایران 
به عنوان یک کش��ور اس�المی و سنتی و یونان به عنوان کشوری 
اروپای��ی تفاوت‌ها و ارزش مقام زن در این دو فرهنگ مش��خص 
می‌گردد. ش��اهنامة فردوسی و ایلیاد و ادیسة هومر به عنوان آثار 
حماس��ی و به یمن جلوه‌گاه پهلوان��ی و رزم‌آوری قهرمانان خود 
دارای شخصیت‌های بزرگ مردانی هستند که زندگی و مرگشان 
نم��اد آزادی و افتخار اس��ت. ب��ا این اوصاف، نبای��د زنان بزرگ و 
برجسته را نادیده گرفت که با آگاهی و خردمندی خویش نقشی 

اساسی در جریان این حماسه‌ها ایفا کرده‌اند. 

نقش و شخصیت زنان در شاهنامة فردوسی 
فردوسی، این سرایندة یادنامة اقوام ایرانی، گزارشگر احوال قدرت‌ها 
در دوره‌ای تاریخی اس��ت. او زنان و مردان را در رابطه با قدرت و 
ان��واع موازنه‌های��ش توصیف می‌کند و در ای��ن میان، نقش زن را 

را به
 آن 

کزاد
ی پا

دوس
، فر

 ایرانی
قام

والام
عر 

ه شا
ت ک

ی اس
ماس

ی ح
گ ادب

 بزر
ک اثر

مه ی
هنا

: شا
ده

چکي

ماسی
ر ح

دو اث
ا خلق 

ی ب
یونان

گ 
 بزر

اعر
ر ش

هوم
گر، 

ف دی
 طر

ت. از
ه اس

 داد
دیه

ن ه
رانیا

خ ای
 تاری

گ و
رهن

    ف
    

وپا 
م ار

مرد
ه برای 

دیس
د و ا

یلیا
ت. ا

ه اس
کرد

دانه 
جاو

ی را 
وپای

ت ار
دبیا

گ و ا
رهن

سه ف
و ادی

یاد 
م ایل

ه نا
     ب

     
     

  

ن. 
رانیا

ما ای
ی برای 

دوس
ة فر

هنام
 شا

 که
رند

را دا
 ارجی 

ت و
همی

ان ا
 هم

     
     

     
     

 

تة 
جس

ن بر
ت زنا

صی
شخ

م و 
 مقا

ماسی،
ر ح

ه اث
ن س

ة ای
طالع

 با م
دارد

ظر 
در ن

حقیق 
ن ت

در ای
ده 

گارن
     ن

     
     

     
     

     
  

هد.
ار د

د قر
و نق

ش 
ژوه

رد پ
ا مو

ها ر
 آن‌

     
     

     
     

     
     

    

گ،
رهن

دو ف
 در 

 زن
 ارزش

ته،
جس

ن بر
، زنا

ومر
ة ه

دیس
د و ا

یلیا
ی، ا

دوس
ة فر

هنام
 شا

ها:
اژه‌

د و
کلی

زن.
 به 

گاه
ظر ن

 از ن
رهنگ

دو ف
تفاوت 

     
    

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

14



نادی��ده نمی‌گیرد و تأثیر زنان را در دگرگونی‌های اجتماعی و 
سیاسی آشکار می‌سازد. 

ش��اهنامه برخلاف شهرتی که نزد اش��خاص ناآشنا پیدا کرده 
اس��ت، یک کتاب ضدزن نیست و در تمام دوران پهلوانی – از 
س��ودابه که بگذریم – یک زن پتیاره در آن دیده نمی‌ش��ود. 
برعک��س، در همین دوره تع��دادی زن بس��یار بزرگوار دیده 
می‌ش��ود که نظیر آن‌ها از لحاظ ف��داکاری و دلاویزی نه تنها 
در دیگر آثار فارسی بلکه در آثار بزرگ باستانی سایر کشورها 
نی��ز به ندرت دیده می‌ش��ود. اکثر زنان ش��اهنامه نمونه‌های 
ب��ارز زن تمام‌عیار ایرانی هس��تند که در عی��ن برخورداری از 
فرزانگی و بزرگ‌منشی از جوهر زنانگی و زیبایی به نحو سرشار 
بهره‌مندند. حتی زنان خارجی ک��ه به ایرانیان می‌پیوندند، از 
صمیم قلب ایرانی می‌شوند و جانب نیکی را – که جانب ایران 
است – می‌گیرند. )ندوشن، 1372: 5-144( آن‌ها زیبایی ظاهری 

و شرم و حیا را توأمان دارند. 

به سه چیز باشد زنان را بهی 
که باشند زیبای تخت مهی 

یکی آنکه با شرم و با خواسته‌ست 
که جفتش بدوخانه آراسته‌ست... 

سوم آن‌که بالا و رویش بود 
به پوشیدگی نیز مویش بود          )شاهنامه، 1383: بیت 534 و 532( 

ٌزن در ش��اهنامه عامل انسجام قلمروهای حکومتی است. در 
ازدواج درون‌گروهی عامل پایداری قدرت اس��ت و در ازدواج 
برون‌گروهی نقش مؤثری در جذب، دفع و حذف قدرت دارد. 
زن در ش��اهنامه گاهی به عنوان مظهر ج��ادو و فریب‌کاری 
ظاه��ر می‌گ��ردد و زمانی به عن��وان عامل تأثیرگ��ذار روابط 
سیاسی وارد صحنة داستان می‌ش��ود. )یوسفی، 1382: 19-20( 
زنانی چون فرانک – مادر فریدون – که زمینه‌س��از قیام کاوه 
بود، کتایون – همس��ر گشتاس��ب و مادر اسفندیار، سیمین 
دخ��ت مادر رودابه – که با درایت خود س��رزمین و مردمش 
را از هلاک��ت نج��ات داد و ... هر ک��دام در دلاوری، وفاداری 
و سیاس��ت کمتر از قهرمانان مرد در ش��اهنامه نبوده‌اند، در 
ش��اهنامه برای آن‌که نطفة قدرت بسته شود، باید نمایندگان 
ق��درت در تمامی قلم��رو حکومت هم پیوند باش��ند. بر این 
اس��اس، زن در خانة ش��وهر نقش دوگانة همس��ر و نمایندة 
خاندان پدر را می‌یابد. در شاهنامه از کیومرث تا یزدگرد سوم 
تمامی ش��اهان، فرزندانی از زوج‌های درون‌گروهی هستند یا 
در جایی دیگر فردوس��ی دو دختر جمش��ید را که مدت هزار 
س��ال همخوابة ضحاک بوده‌اند، ج��وان و زیبا نگه می‌دارد تا 

از فری��دون بارور ش��وند و جهان میان س��ه فرزندی که این 
سه خواهر می‌زایند، تقسیم گردد. بنابراین، مشاهده می‌شود 
که فردوسی سلس��له‌های سلطنتی ایران را با رشتة زناشویی 
و هم‌گوهری به یکدیگر می‌پیون��دد و با ازدواج درون‌گروهی 
دوامش��ان تضمین می‌ش��ود. در اینجا رابطة زن و مرد از نوع 
رابطة عاطفی، جنسی نیست بلکه رابطة قدرت‌هایی است که 

از طریق زن با یکدیگر پیوند می‌خورند. )ندوشن، 1372: 362(
فردوس��ی در داس��تان بیژن و منیژه رابطة دو قدرت ایران و 
چین و تأثیر انتخاب زن را در پیروزی یک قدرت و شکس��ت 
قدرت دیگر باز می‌نماید. اسیر شدن بیژن و رفتن رستم برای 
نج��ات او و آمدن منیژه به ایران ب��ه جنگی می‌انجامد که به 
عمر سلطنت افراسیاب و دستگاه وی پایان می‌دهد. شاهنامه 
در می��ان نقش‌های مختلف زن، در ایج��اد و اتصال با قدرت 
کانونی انتقال برخورد و تضاد به درون هس��تة مرکزی قدرت 
به نقش زن از طریق همسر و روابط جنسی توجه می‌کند. در 
داستان سیاوش و س��ودابه جاذبة جنسی زن به عنوان عامل 
ایجاد تضاد و برخورد میان فرزند و پدر به کار گرفته می‌شود. 
س��ودابه با ابراز علاقه به س��یاوش دو هدف دارد: اول اینکه با 
ایجاد دش��منی بین کاووس و سیاوش، می‌تواند کاووس را از 
میان بردارد یا با از میان برداشتن سیاوش، به قدرت بیشتری 
دس��ت یابد. سودابه با داش��تن یک فرزند پسر می‌تواند عامل 
پیون��د و ادغام قدرت‌های ایران و هاماوران باش��د. در نتیجه، 
می‌توان گفت ازدواج درون‌گروهی باعث دوام قدرت می‌شود 
و ازدواج برون‌گروهی باعث افزایش قدرت. در سراسر شاهنامه 
زن به عنوان پایة اصلی این ازدواج نقش مهمی ایفا می‌کند. 

زن نژادة ایرانی در سراس��ر شاهنامه یک تصویر بیش ندارد و 
صفات او نیز متعالی اس��ت، منتها با ش��دت و ضعف در افراد: 
آخته قد، مش��ک موی، کمان ابرو، کمندگیسو، سیمین قلم، 
غنچه لب، گلرخ، س��یم ساق، سیمین ساعد و نرم اندام است. 
بهش��تی است پر از رنگ و بوی، وفادار، مهربان، خویشتن‌دار، 

خردمند و پارسا. )ندوشن، 1372: 29(
تصاویر زن در ش��اهنامه از  قالب کلی تصاویر ذهنی فردوسی 
مس��تثنی نیس��ت. فردوس��ی زنان را در زیبایی به ستارگان، 
خورش��ید و م��اه همانن��د می‌کن��د و این غنی‌تری��ن منبع 
الهام فردوس��ی در ساختن تصویر زن اس��ت. مانند ترکیبات 
خورشیدرو، خورشید کابلستان، سهیل یمن، گیتی فروز، ماه 

تابنده، ماه رخ و... )رستگار فسایی، 1369: 336(
فردوس��ی در جای‌جای نامة باس��تان از دلاوری و هوش��یاری 
زنان، به ویژه زنان ایرانی، سخن به میان آورده و آنان را همپای 
م��ردان وارد اجتماع کرده و مق��ام و منزلتی بس والا به آن‌ها 

بخشیده است.

هنامه عامل 
زن در شا

انسجام قلمروهای 

ت. در 
ومتی اس

حک

ازدواج درون‌گروهی 

ل پایداری قدرت 
عام

است و در ازدواج 

ی نقش 
برون‌گروه

ب، دفع و 
ی در جذ

مؤثر

ت دارد 
ف قدر

حذ

ش بین حق و 
کشمک

ناحق بر سر زن بروز 

می‌کند؛ در صورتی 

هنامه، 
که سرتاسر شا

و نبردی 
اختلاف 

بر سر زن به وجود 

نمی‌آید 

بقیة مطلب در وبگاه نشریه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

15



محمدعلی گلستانی
كارشناس ارشد و دبير 
زبان و ادب فارسي 
دبيرستان‌ها و مدارس 
پيش‌دانشگاهي 
عجب‌شير

چکيده
نگارنده در اين مقاله كوشيده است با تحليل كلي داستان و جمع‌آوري 

نظريات مختلف، مشخص كند كه نهاد فعل »بود« در بيت 
»غمي بود رستم بيازيد چنگ 

گرفت آن بر و يال جنگي پلنگ«
در درس س��وم ادبيات فارسي )1( سال اول دبيرستان، رستم است يا 

سهراب.

کلید واژه‌ها:
شاهنامة فردوسي، حماسه، رستم، سهراب، غمي.

مقدمه
در مورد حماس��ة رستم و س��هراب، كه از تراژدي‌هاي ماندگار، 
باشكوه و شورانگيز شاهنامة خداوند سخن، حكيم توس است، 
آثار فراواني به رش��ته تحرير درآمده اس��ت اما در شرح بعضي 
ابيات از جمله بيت مورد بحث همة آنها با هم اختلاف‌نظر دارند 
كه البته اين امر در ادبيات فارس��ي و مسائل علمي ديگر عادي 
و از بديهيات اس��ت. بنابراين ما مي‌خواهيم با اس��تفاده از آراي 

صاحب‌نظران در اين مورد به يك نتيجة قابل قبول برسيم.

متن اصلي )بحث و بررسي(
مي‌دانيم كه وقتي س��هراب به ده س��الگي رس��يده بود كسي 
نمي‌توانست با وي زورآزمايي كند. او خيلي شجاع و تنومند بود؛ 
تا جايي كه براي نبرد حريف مي‌خواست و در فكر آن بود كه با 
برداشتن كاووس و افراسياب از تخت شاهي پدرش )رستم( را به 
جاي آنها به حكومت بنشاند. بنابراين، معلوم مي‌شود كه ترس و 

غم اصلًا در وجود سهراب از ابتدا معنايي ندارد.
در اين ميان دو نبرد بين رستم و سهراب روي مي‌دهد؛ در نبرد

اول س��هراب بر رستم پيروز مي‌شود اما رستم با حيله و نيرنگ 
خود را نجات مي‌دهد. بعد از اين جنگ، رستم كه ديگر حساب 

خودش را كرده، ترس و غم تمام وجودش را گرفته است.
و زان آب چون شد به جاي نبرد
پر انديشه بودش دل و روي زرد

و اگر مي‌بينيم رستم در نبرد دوم پيروز مي‌شود، از ضعف و ترس 
سهراب نيس��ت بلكه همان‌طور كه در بيت‌هاي زير مي‌بينيم، 
روزگار و سرنوشت دست و بازوي سهراب را بسته است و زمانه 
به ياري رستم آمده و بخت موافق اوست كه پشت دلير جوان را 

)سهراب( خم كند و الا رستم توانايي اين كار را ندارد: 
سرافراز سهراب با زور دست 
تو گفتي سپهر بلندش ببست
غمي بود رستم؛ بيازيد چنگ

گرفت آن بر و يال جنگي پلنگ
خم آورد پشت دلير جوان
زمانه بيامد نبودش توان!

نكتة بعدي اين است كه »غمي بود رستم« يك جملة سه جزئي 
گذرا به مس��ند اس��ت كه در آن نهاد )رستم(، مسند )غمي( و 
بود )فعل ربطي( و معني مصراع چنين اس��ت: »رستم غمگين 
بود دستش را دراز كرد و... . اگر نهاد را سهراب بدانيم، جمله از 
معني و مفهوم مي‌افتد و اصل بيت و داستان زير سؤال مي‌رود. 
دليلي هم ندارد كه بگوييم س��هراب غمگين بود رستم دستش 
را دراز ك��رد؛ زيرا در اين صورت، بيت‌ه��اي قبل و بعد از آن از 
مفهوم مي‌افتند: از جمله: چون رس��تم غمگين بود، سهراب به 

او مي‌گويد:‌
بدو گفت كين بر من از من رسيد

زمانه به دست تو دادم كليد

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

16



ن با از دست 
غمگين بود

دادن رخش و شكست 

ن نبرد از 
در اولي

ز نبرد 
س ا

سهراب و تر

ز تهمينه 
دوم و جدايي ا

در ذات و سرشت 

رستم رخنه كرده بود

تو زين بي‌گناهي، كه اين گوژ پشت
مرا بر كشيد و به‌زودي بكشت...

با توجه به توضيحات بالا نظر استادان گرامي را بررسي ميك‌نيم.
جعفر شعار و حسن انوري در غمنامة رستم و سهراب و غلامعلي 
فلاح در رستم و سهراب ابتدا مرقوم فرموده‌اند كه سهراب نهاد 
است و بعد نوشته‌اند ش��ايد رستم نهاد باشد. در كتاب فارسي 
عمومي »پي��ام نور« »ويرگ��ول« بين »بود و رس��تم« آمده و 

فرموده‌اند كه مسنداليه در غمي بود، »سهراب« است.
همين‌طور در كتاب داس��تان رس��تم و س��هراب ب��ه اهتمام: 
س��يدمحمد دبير س��ياقي )ص 111( بين فعل گشت و رستم 
ويرگول گذاشته شده اما دربارة نهاد توضيحي نوشته نشده است.
در كت��اب ادبيات فارس��ي )1( و در بعضي از كتاب‌ها؛ بيت بدون 
نشانه آمده و توضيحي دربارة آن نوشته نشده است. در ديگر آثاري 
كه در مورد رستم و سهراب نگاشته شده‌اند، از جمله نامة باستان 
ميرجلال الدين كزازي، حماسة رستم و سهراب منصور رستگار 
فسايي، شاهنامة فردوسي براساس چاپ مسكو به ويراستاري كاظم 
عابديني مطلق و بس��ياري از آثار ديگر، بعد از »غمي بود رستم« 

ويرگول گذاشته شده و در همة آنها نهاد جمله رستم است.

نتيجة كلي
با توجه به اصل و پيشينة داستان و جمع‌بندي كلي آراي سازنده 
و صائب و قابل استفادة استادان فن كه با نوشتن آثار ارزنده چراغ 
راهنماي ما مي‌شوند، به جرئت مي‌توان گفت كه نهاد فعل »بود« 
در »غمي بود رس��تم، بيازيد چنگ/ گرف��ت آن بر و يال جنگي 
پلنگ« رستم است؛ چرا كه غمگين بودن با از دست دادن رخش 
و شكست در اولين نبرد از سهراب و ترس از نبرد دوم و جدايي از 

تهمينه در ذات و سرشت رستم رخنه كرده است.

منابع 
1. حيكم ابوالقاسم فردوسي؛ شاهنامه براساس نسخة چاپ مسكو، چاپ دوم، 

انتشارات پيمان، 1381.
2. كزازي، ميرجلال‌الدين؛ نامة باستان، ج2، چ2، انتشارات سمت، بهار 1384.
3. رستگار فسايي، منصور؛ حماسة رستم و سهراب، چ5، چاپ جامي، 1380.
4. شعار، جعفر و ديگران؛ غمنامة رستم و سهراب، چ3، انتشارات علمي، بهار 1368.
5. دبير سياقي، سيدمحمد؛ داستان رستم و سهراب، چ3، نشر قطره، 1381.

6. گروه مؤلفان؛ فارسي عمومي، ويراستار: حسن انوري، چاپ بيست و ششم، 
انتشارات پيام نور، 1385.

7. گروه مؤلفان، متون ادب فارس��ي، س��ال دوم، آموزش متوس��طة عمومي، 
ادبيات و علوم انساني، 1372.

8. گروه مؤلفان؛ ادبيات فارسي )1( سال اول متوسطه، انتشارات سازمان كتب 
درسي ايران، 1388.

9. فردوسي؛ شاهنامه، براساس چا    پ مسكو، ويراستار: كاظم عابديني مطلق؛ 
چاپ اول، نشر فراروي، 1387.

10. فردوس��ي؛ رستم و سهراب، برگردان: آرتور جرج و ادموند وارنر، ويراستار: 
هوشنگ رهنما، چاپ اول، انتشارات هرمس، 1382.

11. فلاح، غلامعلي؛ رستم و سهراب، چ1، انتشارات بين‌المللي گاج، 1388-89.
12. اس�المي ندوشن، محمدعلي؛ زندگي و مرگ پهلوانان در شاهنامه، چاپ 

سوم، انتشارات توس.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

17



رضا قاسم‌زاده 
کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی و دبیر 
دبیرستان‌ها و مدرس 
دانشگاه آزاد هادیشهر 
و جلفا

دنیای غزلیات مولانا 
قالب غزل پس از پشت سر نهادن فراز و نشیب‌های فراوان و رها 
گش��تن از اسارت تغزل، در دو مسیر عاشقانه و عارفانه و گاه با 
ترکیبی از آن دو، به حرکت پرجوش و خروش خود در گلش��ن 
ادبیات فارسی ادامه داد و در نهایت، به وسیلة مولانا، غزل عارفانه 
به اوج کمال نائل آمد. شور و حالی که در غزلیات مولانا به چشم 
می‌خورد، فراتر از غزلیات عارفانة دیگر شاعران است. ما بر آنیم 
که در این مقال به بررس��ی وجوه تمایز و برتری‌ها و شگردهای 
خاص مولانا در غزل‌سرایی بپردازیم؛ صفاتی که در ممتاز گشتن 

غزلیات او و تأثیر کلامش نقش اساسی داشته‌اند. 
اس��تاد جلال‌الدین همایی بر این عقیده است که »غزل‌سرایی 
مولوی برای نمایش ش��عر و شاعری نبوده و در ساختن غزل به 
هیچ وجه جنبة تصنع شاعرانه نداشت، بلکه غزلیاتش انگیختة 
حالت جذبه و شور و هیجان روح و مولود احساسات تند و جوش 
و خروش عمیق عاش��قانه بوده و بیش��تر این نغمه‌های موزون 
را برای حالت رقص و س��ماع صوفیانه و ش��اید هم بعضی را در 

حالت پایکوبی و دست‌افشانی ساخته است و بدین جهت در اکثر 
غزلیاتش بحور و اوزانی از قبیل هزج و رجز به کار رفته است که با 
حالت رقص و سماع و دف و کف حلقات ذکر و مجالس پر حال و 
شور آن جماعت مناسب است.« )شفیعی‌کدکنی، موسیقی شعر: 573( 
تقی‌ پورنامداریان نیز اعتقاد دارد که »غزلیات مولانا حسب حال 
و بیان سرّ دلدادگی اوست که نه در حدیث دیگران بلکه به زبانی 
تقریباً غیرمتعارف بیان شده است. غیر از غزلیات، بقیة آثار مولانا 

جنبة تعلیمی و درسی دارند.« )پورنامداریان، 1375: 60( 
علی دش��تی در توصیف دیوان شمس می‌گوید: »دیوان شمس 
دریاست. آرامش آن زیبا و هیجان آن فتنه‌انگیز است. مثل دریا 
پر از موج، پر از کف و پر از باد است. مثل دریا جلوه‌گاه رنگ‌های 
بدیع و گوناگون است. دیوان شمس، دیوان شعر نیست، غوغای 
یک دریای متلاطم و طوفانی است. انعکاس یک روح ناآرام و پر 

از هیجان و لبریز از شور و جذبه است.« )دشتی، 1386: 23( 
مولانا خود نیز معتقد است که باید غزل را از قالب کلمات و الفاظ 

بیرون آورد و جامة جان بر قامت آن دوخت. چنان‌که گوید: 

       سخن مولانا
  

ن دلنشین و 
 آن‌چنا

ت که 
با حلاوت اس

سالیان 
با گذشت 

نها از 
دراز نه ت

ن کاسته 
حلاوت آ

 با کشف 
نشده بلکه

اسرار و رموز 

و پیچیدگی‌های 

ش، حلاوت آن 
شعر

صدچندان 

شده است 

چکيده: کلام مولانا در غزلیات، در حقیقت زاییدة شادمانی و آرامش او 
در حضور شمس و ناله و زاری‌هایش در غیاب پیر خود است. او با کسی 
سخن نمی‌گوید بلکه شور و سوز درون و دل اوست که موجب تراوش 
غزل‌های زیبا و دلنشین می‌گردد. غزل‌هایش تبرکی از حلقه‌های سماع‌اند 
که در اوقات سرمستی و بی‌خودی بر زبان جاری شده‌اند و همین، سبب 
دشواری فهم غزل وی می‌گردد. اگر مواردی از قبیل تشبیه‌های نوین، 
هنجارگریزی‌های شاعرانه، وفور تلمیحات تاریخی و دینی، پیچیدگی زبان 
نمادین و نیز اندیشه‌های خاص عرفانی را نیز به آن‌ها اضافه کنیم، این 
دشواری دو چندان می‌شود و به یقین صید اندکی از حقایق مکنون آن‌ها 

غواصی‌ها و پژوهش‌های عمیق و طولانی مدت را می‌طلبد. 
قالب غزل یکی از محبوب‌ترین قالب‌های شعری در ادبیات فارسی است 
که مورد عنایت اکثر شعرای ایرانی قرار گرفته است و کمتر شاعری را 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

18



تا چند غزل‌ها را در صورت حرف آری 
بی صورت حرف از جان بشنو غزلی دیگر 

)کلیات شمس، غ 1028، ب 11( 

عوامل جذابیت سخن مولانا 
دی��وان غزلیات و مثن��وی معنوی مولانا دو جویبار ش��یرین و 
گوارایی هس��تند که الی الأبد، کام تش��نگان معرفت و ره‌پویان 
حقیقت را س��یراب خواهند نمود. بی‌تردید بعد ما نیز تا زمانی 
که ارادة ازلی بر دوام جهان باشد، کلام دلنشین مولانا، بر اریکة 
دل‌ها نشسته و حکمران اقلیم عشق و معرفت خواهد بود. سخن 
مولانا آن‌چنان دلنشین و با حلاوت است که با گذشت سالیان 
دراز نه تنها از حلاوت آن کاس��ته نش��ده بلکه با کشف اسرار و 
رموز و پیچیدگی‌های شعرش، حلاوت آن صدچندان شده است. 
علامه محمدتقی جعفری، فیلسوف و متفکر بزرگ جهان اسلام 
و مولوی‌ ش��ناس برجسته و معاصر ایرانی، علل جذابیت سخن 

مولانا را چنین برشمرده‌اند: 

1. او به آیات قرآن مجید و روایات ائمه اطهار استناد کرده است. 
2. از معارف متنوع بشری و الهی اطلاعات فراوان دارد. 

3. دریافت‌های ش��هودی را در قالب مثال‌ها و داس��تان‌ها قابل 
فهم کرده است. 

4. از اعماق دل و جان خود سخن می‌گوید. 
5. در حال خود آگاهی، حقایق را دریافت نموده و بیان کرده است. 

6. حقایق را در زبان تمثیل بیان کرده است. 
7. در بیان حقایق بالا ساده‌گوست. 

8. در هم شکنندة تمام ناامیدی‌هاست. 
9. ماده و معنی را آشتی می‌دهد. 

10. انسان را در جاذبة کمال ربوبی قرار می‌دهد. 
11. میان معارف بنیادین در مغز مولوی با حالات شهود روحانی 

ارتباط برقرار است. 
12. بینش‌های علمی محض در درون مولوی هماهنگ‌اند. 

13. اندیشة مولانا از حدّ معمول بشر برتر است. 
14. به بیان حقایق عشق می‌ورزد.              )جعفري, 1382: 21(

می‌توان یافت که در این قالب به سخن‌سرایی نپرداخته باشد. غزل بعد 
از پیدایش خود، در مسیر عاشقانه و عارفانه و تلفیقی به حیات خود در 
عرصة ادبیات پرش��ور ایران ادامه داده و در هر شاخه به وسیلة شاعران 
چیره‌دس��ت و سخن‌پرداز با طی  فراز و نش��یب‌های فراوان به مرحلة 
کمال رس��یده است. در ادبیات معاصر نیز شاخة جدیدی از آن با طرح 
مسائل اجتماعی و میهنی پا به عرصة وجود نهاده است. غزل عارفانه که 
با پیش‌گامی شاعرانی چون سنایی آغاز شده بود، با مولانا به اوج کمال 
خویش نایل ش��د. در این مقاله به بحث و بررسی در موضوعاتی چون 
عوامل جذابیت سخنان مولانا، نمادگرایی و تصویرپردازی، مرگ‌ستایی، 
حقیقت‌گویی، ش��ادی‌گرایی، غم‌ستیزی، س��ماع، راز خموشی، برخی 
از تناقض‌گویی‌ها و هنجارش��کنی‌های لفظ و معنوی و ... در ش��عر او 

پرداخته‌ایم که از نظر می‌گذرد.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

19



سنت شکنی‌های مولانا در غزل 
قالب غ��زل یک��ی از محبوب‌ترین قالب‌های ش��عری در میان 
ش��اعران بوده و تعداد ابیات آن از پنج تا شانزده – هفده متغیر 
بوده اس��ت اما مولانا در دیوان شمس این رسم و آیین ادبی را 
زی��ر پا نه��اده و تعداد ابیات غزلیات وی از دو، س��ه بیت تا 82 
بیت است. در تاریخ ادبیات ایران چنین سنت‌شکنی‌ای از کسی 
جز مولانا مشاهده نشده است. ما دلیل این سنت‌شکنی را شور 
و هیجان و غلبة احوالات درونی ش��اعر می‌دانیم که در هنگام 
س��رودن شعر بر وی عارض می‌شده است. برای مثال، غزل زیر 
تنها در دو بیت و در وزن مفاعیلن مفاعیلن مفاعیلن مفاعیلن، 

بحر هزج مثمن سالم سروده شده است. 
زهی سر گشته در عالم، سر و سامان که من دارم 

زهی در راه عشق تو، دل بریان که من دارم 
و گر در راه بازار غم عشقت خریدارم 

به صد جان‌ها بنفروشم، ز عشقت آنچه من دارم 
)کلیات شمس، غزل 1442( 
غزل زیر در سه بیت و در وزن فعلات فاعلاتن فعلات فاعلاتن، 

بحر رمل مثمن مشکول سروده شده است: 
نظری به کار من کن که ز دست رفت کارم 
به کسم مکن حواله که به جز تو کس ندارم 

چه کمی در آید آخر به شراب‌خانة تو 
اگر از شراب وصلت ببری ز سر خمارم 

چو نیم سزای شادی ز خودم مدار بی‌غم 
که در این میان همیشه غم توست غمگسارم  )همان، غزل 1627( 
بیت زیر مطلع یکی از طولانی‌ترین غزل‌های اوست که 82 بیت 
را شامل می‌شود و در وزن فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلن، بحر 

رمل مثمن محذوف، سروده است. 
ای ز تو مه پای کوبان وز تو زهره دف زنان 

می‌زنند ای جان مردان عشق ما بر دف زنان  )همان، غزل 1940( 
تعداد ابیات غزلیات مولانا بستگی به میزان شور و غلیان عشق و 
جوش و خروش باطن او دارد و بستگی به امواج خروشانی دارد که 
از دریای مواج دل او برخاسته و به سوی ساحل ره می‌پیماید. گاهی 
این امواج چنان نرم و لطیف‌اند که بسیار آرام به ساحل می‌رسند 
و خاموش می‌شوند و گاهی نیز چنان خروشنده و توفنده‌اند که 
ساحل را هم در هم می‌کوبند و آرام نمی‌گیرند. اگر مولانا در پایان 
بسیاری از غزلیاتش سکوت و خموشی نمی‌گزید، بی‌تردید تعداد 
ابیات غزلیات وی بیشتر از وضعیت موجود می‌گشت. در برخی 
از غزلیات با اینکه مولانا به ظاهر شعر را به پایان برده ولی مدعی 

است که هنوز چند بیت یا نیم غزلی از سخنانش مانده است: 
بماند نیم غزل در دهان و ناگفته 

ولی دریغ که گم کرده‌ام سر و پا را           )همان، غ 212، ب 22( 
باقی این غزل را ای مطرب ظریف 

زين سان همي شمار كه زین سانم آرزوست       )همان، غ 441، ب 23( 

نمادگرایی در غزلیات مولانا 
بسیاری از غزلیات مولانا دارای ساختار و زبان نمادین است و به 
جرأت می‌توان گفت که بدون آش��نایی با زبان نمادین و جایگاه 
واژگان در ادبیات نمادین نمی‌توان از این نوع غزلیات مولانا بهره‌ای 
برد. زبان نمادین مولانا تا حدود زیادی غزلیات وی را رمزآلود کرده 
و محتوای پیام و کلام وی را در هاله‌ای از ابهام و دش��واری قرار 
داده است. شاید به سبب همین دشواری است که سخن‌شناسان 
و ادیبان از نزدیک شدن به حوزة غزلیات وی اجتناب کرده‌اند. در 
غزل مولانا، هر یک از مظاهر حیات چون آفتاب و ماه و ستاره و 
بحر و بر و جانداران و گیاهان و نباتات و... نماینده و مظهر خصلت 
یا صفاتی است که مولانا آن را اراده نموده و در برخی موارد، یک 
واژه در معانی نمادین متفاوت پدیدار گش��ته است. برای نمونه، 
»شیر« در نمادهای مختلفی چون حق تعالی، پیامبر اکرم )ص(، 
حضرت علی )ع(، قضای الهی، قطب، عش��ق، عاشق، عقل، نفس 
امّاره، صلاح‌الدین و... به کار رفته اس��ت. کتاب »فرهنگ نمادها 
و نشانه‌ها در اندیشة مولانا« نوشتة محقق اندیشمند آقای علی 
تاجدینی ارزش��مندترین اثری اس��ت که در این زمینه، چاپ و 
منتشر شده است و انصافاً این اثر گران‌سنگ، تأثیر چشمگیری در 
فهم غزلیات مولانا و گره‌گشایی ابیات رازآلود مولانا خواهد داشت. 

تناقض‌گویی در غزل مولانا 
پارادوکس یا تناقض در اصطلاح ادبی سخنی را گویند که دربرگیرندة 
معنا و مفهومی مخالف باشد. همچون: دولت فقر، از تهی سرشار، شب 
روش��ن و ... اما هدف شاعر از کاربرد آن، بیان واقعیت‌ها و حقایقی 
اس��ت که در عمق کلام وی نهفته است و می‌خواهد با بهره‌گیری 
از ش��یوة تناقض‌گویی، بر تأثیر س��خن و اهمیت کلامش بیفزاید. 
عبدالامیر چناری در رساله‌ای با عنوان »متناقض‌نمایی در غزل‌های 
مولوی« با پیشنهاد »متناقض‌نما« برای این‌گونه تصاویر، در تعریف 
آن می‌نویس��د: »متناقض‌نمایی در بلاغت، بیانی ظاهراً متناقض با 
خود یا مهمل اس��ت که میان دو امر متضاد جمع کرده باش��د، اما 
در اصل دارای حقیقتی باشد که از راه تفسیر یا تأویل بتوان به آن 
دست یافت.« )چناری،  چکیده( تناقض‌گویی یا متناقض‌نمایی در 
کلام، یکی دیگر از ویژگی‌های غزل مولاناست و ویژگی سبکی وی 
به شمار می‌آید. وی با ایجاد پارادوکس‌ها در میان الفاظ و عبارات، بر 

شیوایی و زیبایی سخن خود و حُسن تأثیر آن افزوده است. 
غریو و نالة جان‌ها ز سوی بی سویی 

مرا ز خواب جهانید دوش وقت دعا             )همان، غ 224، ب 6( 
چو اندر نیستی هستت و در هستی نباشد هست 

بیامد آتشی در جان بسوزانید هستش را        )همان، غ 68، ب 4( 
چاره‌ای نبود جز از بیچارگی 

گرچه حیله می‌کنیم و چاره‌ها                   )همان، غ 177، ب 7( 
زین واقعه مدهوشم، با هوشم و بی هوشم 

هم ناطق و خاموشم، هم لوح خموشانم    )همان، غم 1466، ب 3( 

دكتر قاسم صحرايي
استاد ادبيات دانشگاه لرستان 

علي محمدي نژاد
كارشناس ارشد و دبير ادبيات دبيرستان هاي لرستان 

 ابیات 
     تعداد

       

لانا 
زلیات مو

غ

ه میزان 
بستگی ب

غلیان عشق 
شور و 

و جوش و خروش 

و دارد و 
باطن ا

بستگی به امواج 

رد که 
ی دا

شان
خرو

ی مواج دل 
از دریا

او برخاسته و به 

سوی ساحل ره 

ی‌پیماید 
م

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

20



دكتر قاسم صحرايي
استاد ادبيات دانشگاه لرستان 

علي محمدي نژاد
كارشناس ارشد و دبير ادبيات دبيرستان هاي لرستان 

ه ذیل چهار 
مقال

در این 

عنوان به بررسی 

گونه‌هایی از تغییر 

و تحول در معانی 

بیهقی 
ی تاریخ 

واژه‌ها

می‌پردازم. نخست 

واژه‌هایی که از چند 

ک معنی 
ها ی

معنی آن‌

متروک شده است و 

امروزه در آن معنی 

رد ندارد و واژه به 
کارب

ی دیگر 
ک یا چند معن

ی

استعمال می‌شود

چکيده
زبان مجموعه‌ای نظام‌مند و به هم پیوسته است که در عین یکپارچگی 
و تشکل، پیوسته در حال تکامل و دگرگونی و پویایی است. این تکامل 
و دگرگون��ی و پویایی و تحول در واژگان هر زبان نیز جاری اس��ت. به 
همین سبب است که در مطالعة تاریخی هر زبان در کنار واژه‌هایی که از 
قدیم‌الایام تاکنون معنای خود را حفظ کرده‌اند، به واژه‌هایی برمی‌خوریم 
که در گذشته در معنایی به کار رفته‌اند و امروز به معنای دیگری به کار 
می‌روند یا واژه‌هایی که اصولاً وجود نداشته و در دوره‌های اخیر ساخته 
شده‌اند. همچنین برخی واژه‌ها در متون کهن مشاهده می‌شوند که در 

نوشته‌های امروزی اثری از آن‌ها نیست و متروک شده‌اند. 
نگارندة این مقاله درصدد است تا تحول معنایی واژه‌های زبان فارسی را 
با تکیه بر تاریخ بیهقی که یکی از کهن‌ترین متون نثر فارسی در قرن 
پنجم هجری است، بررسی کند. در این تحقیق واژه‌های این اثر مکتوب 
فارس��ی به تفکیک از نظر حفظ معنای گذش��تة واژه در زبان امروز یا 
تحول آن در گرفتن معنای جدید به همراه معنای گذشته یا نداشتن 
کاربرد واژه در معنای گذشته و پذیرفتن معنای جدید یا متروک شدن 
کلی آن‌ها در زبان فارس��ی امروز و نظایر آن‌ها بررس��ی می‌ش��ود. این 
پژوهش مبین میزان و چگونگی تحول و تکامل در واژه‌های زبان فارسی 

و ابعاد و گونه‌های آن در یک مطالعة تاریخی است.

کلید واژه‌ها:
تاریخ بیهقی، تحول معنایی واژه، زبان فارسی، واژگان فارسی.

مقدمه
با نگاهی به فرهنگ‌های لغت زبان فارسی به فهرستی گاه طولانی 
از معانی واژه‌ها برمی‌خوریم. این معانی متعدد، همه به یک‌باره 
از زمان پیدایش آن واژه‌ها در زبان فارسی فهمیده نمی‌شده‌اند. 
به بیان دیگر، ممکن اس��ت واژه‌ای برای بیان یک معنی خاص 
در زبان فارسی ساخته شده باشد؛ پس از آن به دلایلی همچون 
خاصیت پویایی زبان یا برخ��ی عوامل بیرونی، معانی جدیدی 
برای همان واژه شکل گرفته باشد و این‌گونه است که مثلًا برای 
هر ک��دام از واژه‌هایی همچون: »پیش«، »بار«، »پیچیدن« در 
لغت‌نامة دهخدا و فرهنگ لغت معین بیش از ده معنی ذکر شده 
است و البته امکان افزوده شدن معانی جدید به آن‌ها هم به مرور 

زمان وجود دارد. به هر حال با بررسی متون موجود در دوره‌های 
تاریخی، به این نتیجه می‌رسیم که زبان فارسی از نظرگاه‌های 
متع��ددی همچون تلفظ، صرف و نحو و واژگان و معانی واژگان 

تغییر یافته است )ابوالقاسمی، 1379: 14(. 
تغیی��ر و تحولات زبان، ‌گاه��ی درونی اس��ت و گاهی بیرونی. 
تحولات درونی زبان، در درون آن و بدون دخالت عوامل خارجی 
انجام می‌پذیرد. همچنان ک��ه کاربردهای مجازی و اصل »کم 
‌کوش��ی« معانی جدیدی را برای برخی واژه‌ه��ا پدید می‌آورد. 
تحولات بیرونی زبان، تحولاتی است که بر اثر عوامل خارجی از 

جمله زبان‌های بیگانه انجام می‌گیرد )همان: 15 و 35- 34(. 
تحولات معنایی در واژگان زبان فارسی به صورت‌های گوناگونی 
همچون تخصیص معنایی، توسیع معنایی و تغییر معنایی رخ داده 
است )صفوی: 1383: 196 – 195(. مثلاً در تاریخ بیهقی »جامه« هم 
به معنی فرش و گستردنی و هم به معنی لباس به کار رفته است. 
اما این واژه براساس اصل تخصیص معنایی امروز فقط با معنی دوم 
آن یعنی لباس به کار می‌رود ولی واژة »کوش��ش« که در تاریخ 
بیهقی در معنی جنگ به کار رفته اس��ت، دچار توسیع معنایی 
شده و امروز در معنی هرگونه تلاش و کار به کار می‌رود. از سوی 
دیگ��ر، واژة »مهمات« که در تاریخ بیهقی به معنی کارهای مهم 
به کار رفته است، امروز بیشتر در معنی تجهیزات جنگی به کار 
می‌رود. نکتة قابل ذکر آن اس��ت که هنگام طرح چندمعنایی در 
سطح واژه، باید به دو نوع چند معنایی همزمانی و در زمانی توجه 
داش��ته باشیم. هر واژه می‌تواند در یک مقطع زمانی چند معنی 

داشته باشد یا در طول زمان معانی متفاوتی بیابد )همان: 113(. 
با این حال در این مقاله ذیل چهار عنوان به بررسی گونه‌هایی از 
تغییر و تحول در معانی واژه‌های تاریخ بیهقی می‌پردازم. نخست 
واژه‌هایی که از چند معنی آن‌ها یک معنی متروک شده است و 
امروزه در آن معنی کاربرد ندارد و واژه به یک یا چند معنی دیگر 
استعمال می‌شود. البته در اینجا قصدم احصای همة معانی واژه‌ها 
نیست. بلکه فقط به یک معنی متروک و یک معنی متداولِ آن 
نظر داشته‌ام. پس از آن از واژه‌هایی سخن گفته‌ام که معنی قدیم 
خود را حفظ کرده‌اند و به دلایلی امروزه معانی جدید هم یافته‌اند. 
دستة دیگر، واژه‌هایی هس��تند که دچار تحول و تغییر معنایی 
شده‌اند و معنی کهن آن‌ها استعمال ندارد )حق‌شناس، 1385: 102(. 
به بیان دیگر، معنی قدیم این واژه‌ها متروک ش��ده اس��ت و در 
زبان امروز فارسی به معنی جدیدی غیر از آنچه در تاریخ بیهقی 
استعمال شده‌اند، به‌ کار می‌روند. البته این تحقیق فقط به تاریخ 
بیهقی و فارس��ی امروز نظر دارد وگرنه با بررسی متون دوره‌های 
پس از عصر بیهقی می‌توان به زمان متروک ش��دن معانی کهن 
این‌گون��ه واژه‌ها و نیز پیدایش معنایی جدید برای آن‌ها پی برد. 
در پایان هم از واژه‌هایی سخن گفته‌ام که در تاریخ بیهقی کاربرد 

داشته‌اند اما امروزه کاربردی ندارند و متروک شده‌اند. 
 دنباله مطلب در وبگاه نشريه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

21



نوشین استادمحمدی 
کارشناس ارشد 
زبان و ادب فارسی و 
مدرس دانشگاه آزاد محلات

چکيده
نظامی با س��رودن مثنوی خسرو و شیرین، تصویری روشن و ستوده از 
سیمای شیرین ترسیم نموده و چنان تأثیری در اذهان خوانندگان نهاده 
که صدها شاعر با وسوسة کسب چنان شهرت و محبوبیتی به تقلید از 
خسرو و شیرین نظامی همت گماشتند، اما هیچ یک از این مقلدان قادر 
به ترسیم دقیق چهرة شیرین نبوده‌اند. نظامی همچون نگارگری که با 
حوصلة تمام تصویری بی‌نقص می‌نگارد، شیرین را به طور برجسته ترسیم 
می‌کند. در این مقاله کوشش به عمل آمده است تا با تبیین دقیق چهرة 

شیرین به پیش نمونه‌های این شخصیت در ذهن نظامی نیز پی ببریم.

کلید واژه‌ها:
نظامی گنجوی، شیرین، خسرو، پیش نمونه‌ها.

»شیرین«
برخی از مورخان ایرانی و عرب، شیرین را به علت اعتقاد به دین 
ترسایی رومی دانسته‌اند، اما چون نامش ایرانی است قول سبئوس 
)sebeas( مورخ ارمنی که عقیده داشت او از مردم خوزستان بوده 

است، قابل قبول به نظر می‌رسد. )بصاری، 1350: 24(
در کتب قدیمی مانند غ��رر اخبار ملوک الفرس، روض��ة  الصفا و 
همچنین شاهنامة فردوسی، ش��یرین از مردمان اصیل و از زنان 
بزرگ‌زاده دانسته نشده است. )ریاحی، 1376: 85( بلکه نویسندگان 
این کتب، او را زنی می‌دانند که خس��رو در هنگام جوانی پیش از 
آنکه به سلطنت برسد، به واسطة زیبایی و جمال فریبنده‌اش او را 
معشوق خویش قرار داده و بیشتر اوقات با او به سر می‌برده است. 

خسرو پس از رسیدن به شاهی شیرین را فراموش می‌کند 
تا اینکه شیرین روزی که شاه قصد شکار داشته است، 

آرایشی به کمال می‌کند 

و در غرفه‌ای خود را در منظر خس��رو قرار می‌دهد. چون چشم 
خسرو به شیرین می‌افتد، عشق خاموشش دوباره زنده می‌شود. 
پس او را به یکی از کاخ‌های خود می‌فرستد و اراده می‌کند که 

موافق آیین او را زن رسمی خود کند. )شهابی، 1366: 70( 
در ترجمة تاریخ طبری آمده است: »و کنیزکی بود شیرین نام 
که اندر همة ترک و روم از آن صورت زیباتر نبود. پرویز بفرمود 
تا آن کنیزک را نیز صورت کردند برای سنگ و ... پرویز فرمود تا 
وصف آن کنیزک بنوشتند و به روم کسی فرستاد و به ترکستان 
و اندر همه جهان تا یکی چون او بیارند و نیافتند کسی مانند او.

)بلعمی، ج 2، ص 1090 و 1091( 
براس��اس این گزارش از ترجم��ة تاریخ طبری می‌توان حدس زد 
که توصیف خسرو پرویز در نامه‌های عجیب او از زنی کامل عیار 
با بیانات ریدک خوش آرزو )غلامی که مورد توجه و لطف فراوان 
پرویز بود( و گفت‌وگوی او با پادشاه دربارة زیباترین و مطبوع‌ترین 
زن در یک رسالة پهلوی درج گردیده است، بسیار شباهت دارد و 
می‌توان گفت که آن توصیف در مورد شیرین صادق است. »بهترین 
زن آن است که پیوسته در اندیشة مهر و محبت مرد باشد. دل او را 
بخواهد و طبع به او مایل باشد. مطبوع‌ترین آن نه باید خیلی مسن 
و ن��ه خیلی جوان، نه خیلی بزرگ و نه خیلی کوچک، نه خیلی 
لاغر و نه خیلی فربه باش��د، اما از حیث اندام و هیئت نیکوترین 
زنان کسی است که سیمایی دل‌پذیر و طبعی جاذب، بالایی میانه، 
سینه‌ای فراخ و سر و سرین و گردنی خوش‌ساخت داشته باشد... 
و گیسوانش دراز و سیاه و مایل به سرخی باشد و ... و کم بگوید 
و بسیار محبوب باشد و هرگز گستاخ سخن نراند«. )بصاری، 
1350: 31(  در تاریخ از عشق شیرین به فرهاد و فرهاد به 

شیرین نیز مطالبی نوشته‌اند. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

22



»و این کنیز »ش��یرین« آن بود که فرهاد برو عاشق شد، پرویز 
فرهاد را عقوبت کرد و به کوه کندن فرستاد«. )بلعمی، ج 2: 1091( 
با نگاهی به آثار ش��اعرانة غیر از اثر نظامی چنین برمی‌آید که 
شیرین )همچنان که از نظر تاریخی( از خاندانی اشرافی نبوده 
است؛ همچنین این زن زیبا کیش زردشتی نداشته و به همین 
علت، ازدواج خس��رو با او مخالفت و خشم بزرگان و موبدان را 

برانگیخته است. )ریاحی، 1376: 88( 
در شاهنامه نیز می‌خوانیم که بزرگان پس از نکاح خسرو پرویز 
با ش��یرین به دیدار شاه نمی‌روند. روز چهارم خسرو همگان را 
احضار می‌کند و با نمایشی تمثیلی از تشتی که یک بار با خون 
و بار دیگر با گلاب عبیر پر می‌شود، ازدواج با شیرین را توجیه 

می‌کند، که اگر شیرین مانند این تشت خون بود: 
کنون تشت مِی شد به مشکوی ما 

بدین گونه بویا شد از بوی ما 
و بدین گونه بزرگان را از این وصلت راضی نگه می‌دارد. 

زن در ادبیات غنایی 
قابلی��ت اصلی زنان ای��ن گروه، زیبایی جس��مانی و همچنین 
جذابیت آن‌هاس��ت؛ به ترتیبی که در اعمّ موارد، شاعر یا راوی 
داس��تان به منظور اشاره به چنین ش��خصیتی از واژة معشوقه 
اس��تفاده می‌کند اما زنان در ادبیات کلاس��یک ما، تنها زمانی 
چه��ره‌ای مثبت، محبوب و دوست‌داش��تنی دارند که یا از تبار 
شاهان و پاکان باشند یا عامل رشد و پیشرفت شخصیت مرد 

داس��تان گردند. ش��یرین در داستان خسرو و شیرین هر 
دوی این خصائل را داراس��ت. نظامی به صراحت به 

شاهزاده بودن شیرین اشاره کرده؛ زیرا »با اصل 

و نس��ب بودن و خانواده‌دار بودن یک زن، نش��انه‌ای اس��ت که 
می‌ت��وان با تکیه بر آن از خوب بودن و مطابق با عرف و هنجار 
بودن زن اطمینان حاصل کرد. )به نقل از حسین‌زاده، 1383: 56- 53( 
ش��خصیت شیرین از نظر ادبیات داستانی، شخصیتی پویاست. 
به عبارتی، او در جریان داس��تان دس��تخوش تغییر و تحولات 
عمده‌ای می‌ش��ود. عل��ل این تغییر و تحولات نیز در راس��تای 
اهداف داستان‌نویسی اس��ت. همچنین آنچه از کلیت داستان 
می‌توان نتیجه گرفت این است که شخصیت شیرین در ابتدای 
داستان شخصیتی ساده است« این نوع شخصیت‌ها هرگاه ظاهر 
شوند، به سهولت بازشناخته می‌شوند و دیدة عاطفی خواننده به 
خوبی ایش��ان را تشخیص می‌دهد )یوسفی، 1352: 110(، ولی در 
سیر داس��تان این‌گونه نمی‌ماند؛ تا جایی که باید اذعان داشت 
که شیرین ش��خصیتی بسیار پیچیده و اس��تثنایی در ادبیات 

مردسالارانة قدیم ایران است. )حسین‌زاده، 1383: 76( 

پیش‌نمونة شخصیت شیرین 
پرفروغ‌ترین چهرة داستان خسرو و شیرین، بی‌تردید »شیرین« 
است. نظامی در یک سیر صعودی و متعالی شخصیت شیرین 
را چنان پرداخت می‌کند که بعد از او هر شاعری تحت تأثیر و 
عاجز از هرگونه آفرینش مش��ابهی بوده است. »قهرمان واقعی 
سرتاس��ر منظومه و نقطة مرکزی آن، بی‌گمان خسرو نیست، 
بلکه شیرین است. قهرمان شعف‌انگیز ساحتی کامل و عالی دارد 
و تأثیر آن بر کل داس��تان غیرقابل انکار است. عواملی چند در 
صورتگری پیش نمود )prototype( شیرین دخیل‌اند که 

در اینجا بدان‌ها اشاره می‌کنیم. 
 دنباله مطلب در وبگاه نشريه

پرفروغ‌ترین چهرة 

ستان خسرو و 
دا

شیرین، بی‌تردید 

ظامی 
ت. ن

ن« اس
»شیری

در یک سیر صعودی 

صیت 
و متعالی شخ

ن را چنان 
شیری

ت می‌کند که 
پرداخ

بعد از او هر شاعری 

تأثیر و عاجز 
تحت 

از هرگونه آفرینش 

شابهی بوده است 
م

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

23



سیده مانلی هاشمیان
دانشجوی رشتة زبان 
و ادب فارسی،
دانشگاه آزاد واحد تهران جنوب

چکيده
اگرچه بیش��تر داس��تان‌های کلیله و دمنه از زبان حیوانات )فابل( بیان 
شده‌اند، هدف اصلی نویسندگان آن بررسی و نقد شخصیت‌ها و تیپ‌های 
انس��انی اس��ت. هدف این مقاله بررسی نحوة ساختن این شخصیت‌ها و 
تیپ‌ها در داستان »شیر و گاو« است که درونی انسانی دارند. از آنجا که 
کنش‌ها، حالات و عادات اجتماعی و سیاسی مختلف دوران کهن و قوم 
ایرانی در ترجمة فارسی کلیله و دمنه نمود پیدا کرده‌اند، بر آن شدیم که 
با استفاده از تحلیل درونی و فرد به فرد اشخاص داستانی، دیدی جامع در 
باب آن روزگار به دست آوریم. بنابراین تحلیل، همة شخصیت‌های داستان 
»شیر و گاو« ایستا و اکثر آن‌ها تیپ هستند. داستان در بی‌زمانی و در یک 
جنگل رخ می‌دهد. زبان مرتبط با شخصیت‌های داستانی اغلب به گونه‌ای 
پندآمیز است. همچنین، کنش در داستان منطبق با ویژگی‌های فردی هر 

شخصیت و برخاسته از عوامل روان‌شناختی افراد داستان است.

کلید واژه‌ها:
تیپ، شخصیت، فابل، کنش.

مقدمه
ام��روزه آوازة کلیله و دمنه به عنوان اثر بی‌بدیل مش��رق‌زمین، 
پهن��ة گیتی را درنوردیده اس��ت. این کتاب ش��امل دانش‌ها و 
حکمت‌های فراوانی اس��ت که در زمان‌های گذش��ته گردآوری 
ش��ده است و امروزه از آن به صورت یک منبع عملی و اخلاقی 
استفاده‌های بسیار می‌شود. ساختار این اثر به گونه‌ای است که 
در خلال داستان‌های بیان شده از زبان حیوانات و گاه انسان‌ها 
به مواردی از نقد اجتماعی و سیاسی برمی‌خوریم. در متون دیگر 
ادبی، این‌گونه کنایات به افراد اول مملکتی و حکومتی، به این 
وضوح و عمق، کمتر مشاهده می‌شود. گاه این کنایات به قدری 
نشان‌دارند که هدف اصلی نویسنده به وضوح نمایان می‌شود و 
رذالت‌های نفس��انی و لغزش‌های اجتماعی و کارکردهای غلط 
سیاس��ی آن روزگار ب��ه راحتی به م��ا رخ می‌نمایانند و از پردة 

فراموشی و نسیان به درمی‌آیند. 
بیش��ترین جولانگاه نویسنده در بیان هدف اصلی خود، در خلق 
شخصیت‌ها نمودار می‌شود. با توجه به این مسئله، در این مقاله 

سعی نگارنده بر این بوده است که به بررسی و تحلیل شخصیت‌ها 
و تیپ‌ه��ای داس��تان بپ��ردازد. در حقیقت، ش��خصیت‌پردازی 
و تیپ‌س��ازی داس��تان »ش��یر و گاو«، بر مبنای دس��ته‌بندی 
شخصیت‌ها، زبان، مکان و زمان آن‌ها، کنش، ویژگی‌های فردی، 

رویکرد اجتماعی و سیر روایت شخصیت‌ها صورت می‌پذیرد. 
شناخت ساختار شخصیت‌ها و تیپ‌ها و همچنین پی بردن به 
چگونگی ایجاد آن‌ها در داس��تان »ش��یر و گاو«، که به صورتی 
حیوانی و باطنی انس��انی درآمده‌اند، اولویت اصلی این تحقیق 
اس��ت. پژوهشی مستقل و آکادمیک در این باره صورت نگرفته 
اما به صورت پراکنده در کتاب‌ها به آن‌ها اش��اره شده است. از 

جملة این کتاب‌ها می‌توان به موارد زیر اشاره کرد: 
1. بیش��اب، لئوناردو؛ درس‌هایی دربارة داستان‌نویسی، مترجم: 

محسن سلیمانی، چاپ اول، مؤسسة انتشارات سوره، 1378. 
2. تقوی، محمد؛ حکایت‌های حیوانات در ادب فارس��ی، چاپ 

اول، تهران، انتشارات روزنه، 1376. 
3. میرصادق��ی، جمال؛ عناصر داس��تان، چ��اپ پنجم، تهران، 

انتشارات سخن، 1385. 

شخصیت‌پردازی و تیپ‌سازی در داستان »شیر و گاو« 
)خلاصة قصه( دو شغال به نام کلیله و دمنه در دربار شیر زندگی 
می‌کردند. دمنه از توجه شیر به گاو ناراحت می‌شود و به سبب 
حسادت، زمینة قتل گاو را فراهم می‌کند. کلیله سعی می‌کند 
با نصیحت، او را از این کار منصرف کند، اما سرانجام گاو به قتل 
می‌رسد. اتفاقاً پلنگ به نقشة دمنه پی می‌برد و این توطئه را به 
مادر شیر می‌گوید و به این ترتیب دمنه به سزای عمل خویش 

می‌رسد و از بین می‌رود. 

شیر 
سلطان جنگل و ستمگر است. او خواهان حفظ وضعیت موجود 
است. شخصیت او ایستاست1. »شخصیت ایستا، شخصیتی در 
داستان است که تغییر نکند یا اندک تغییری را بپذیرد. به عبارت 
دیگر، در پایان داس��تان همان باش��د که در آغاز بوده اس��ت و 

در داســـتان »شیر و گاو« 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

24



حوادث داستان بر او اثر نکند یا اگر تأثیر بکند، تأثیر کمی باشد« 
)میرصادقی، 1385: 93-94(. ایستایی شخصیت او به این دلیل است 
که ظلم و دیکتاتوری او تا پایان داستان همراه اوست. شخصیت 
ش��یر در این داستان، ش��خصیتی نمادین نیز هست شخصیت 
نمادین »شخصیتی است که به نویسنده امکان می‌دهد مفاهیم 
اخلاقی یا کیفیت‌های روحی و معنوی را به قالب عمل درآورد. 
فرد نمادین کسی است که عمل و گفتارش در مجموع خواننده 
را به مفاهیمی فراتر از خودش راهنمایی کند« )داد، 1378: 104(. 
»شیر، نماد اشخاص دهشتناک است« )لوفلر – دلاشو، 1386: 163(. 
»شیر، نماد عظمت، اقتدار، دلیری، انرژی، شهامت اخلاقی، عدالت، 
قانون، قدرت نظامی، ش��اه درندگان، بی‌رحمی، سفاکی، جنگ، 

حفاظت، نگهبان، سلطنت و نور است« )کوپر، 1379: 234- 236(. 
همچنین »شیر، مظهر قدرت و توان و نیروست« )یاحقی، 1375: 280(. 
زبان ش��یر در سرتاسر داستان فخیم و استوار است؛ به گونه‌ای 
که مخاطب گمان می‌کند این س��خنانی که از زبان شیر بیان 

می‌شود، از انسانی نقل می‌گردد. 
مکان زندگی شیر جنگل است؛ جنگلی که علاوه بر سرسبزی، 
نماد جنگ و نزاع و درگیری اس��ت ک��ه حیوانات درنده در آن 
تحت سلطة یک قدرت برترند و مفهوم نمادین آن کاملًا با این 
حکایت ارتباط دارد: »و در حوالی آن مرغزار ش��یری بود و با او 
وحوش و س��باع بسیار، همه در متابعت و فرمان او و او جوان و 
رعنا و مس��تبد به رای خویش« )منش��ی، 1383: 61(. در سرتاسر 
داستان در مورد شخصیت شیر به زمان خاصی اشاره نمی‌شود و 

می‌توان گفت بی‌زمانی در این داستان وجود دارد. 
از جمل��ه روش‌های��ی که ب��ا اس��تفاده از آن‌ها می‌ت��وان به 
شخصیت داستان پی برد، ارزیابی عمل و کنش شخصیت در 
داس��تان است. در شخصیتِ ش��یر، هراس، دودلی و ضعف در 

تصمیم‌گیری موج می‌زند:
1. در فرس��تادن دمنه به نزدیک گاو و بررس��ی ام��ور او: »چون 
از چش��م شیر غایب گشت ش��یر تأملی کرد و از فرستادن دمنه 
پش��یمان شد و با خود گفت: در امضای این رای، مصیب نبودم، 
چه هر که بر درگاه ملوک بی‌جرمی جفا دیده باشد...« )همان: 71(. 

2. ه��راس و ترس او از صدای گاو ش��نزبه(. »چندان که بانگ 
ش��نزبه به گوش او رسید هراس��ی بدو راه یافت و نخواست که 
س��باع بدانند که او می‌بهراس��د بر جای ساکن می‌بود، به هیچ 

جانب حرکت نمی‌کرد« )همان: 61(. 
3. بعد از کش��ته شدن ش��نزبه، اندوهگین و پشیمان می‌گردد 
»چون آثار پش��یمانی در وی ظاهر گش��ت و دلایل آن واضح و 

بی‌شبهت شد...« )همان: 124(.  
این‌گونه کنش‌های ش��یر نشان‌دهندة شخصیت ترسو و ضعیف 
اوس��ت. با توجه به ویژگی‌های فردی در شخصیت شیر خشم و 
غضب به چشم می‌خورد. روان‌شناسان این جنبه از شخصیت را 
»سایه« یا »جنبه تاریک شخصیت« نامگذاری می‌کنند: »آرکی 
تایپ سایه، مسئول نمایان ساختن تمایلات گناه‌آلود بشر، پیدایش 
و تظاهر رفتارهای ناخوشایند افکار، خواسته‌ها و احساسات ناپسند 
اجتماعی است« )شاملو، 1388: 51(. در حقیقت، این خشم و غضب 
ک��ه از جمله گناهان بزرگ اس��ت، از نیروهای ناخودآگاه ش��یر 
محسوب می‌شوند که به دلیل سرکوب نشدن، این‌گونه با شدت 
عمل می‌کنند. شیر از نظر شخصیتی، شخصیتی صفراوی دارد: 
»فرد صفراوی که تحت انقیاد طبع صفراست، به سادگی عصبانی، 

بی‌حوصله، سرسخت و کینه‌توز می‌شود« )سسیگر، 1374: 102(. 
با توجه به رویکرد اجتماعی باید به این مطلب اش��اره کرد که 
چون ش��یر بر اریکة قدرت س��وار است، بعد از کشته شدن گاو 
)شنزبه(، احساس گناه و خطر می‌کند. البته این احساس خطر 
از سوی شنزبه نیس��ت: »نگرانی او از داوری مردم و انتقاد آنان 
اس��ت. به این دلیل که می‌خواهد در کشتن گاو اسناد و دلایل 
محکمی داشته باشد تا موقعیت اجتماعی او بحرانی نشود و این 

درواقع اقدامی محافظه‌کارانه است« )اطمینان: 1386: 19(. 
بنابراین، شیر با محافظه‌کاری تلاش می‌کند تا دلایل منطقی برای 
محاکمة دمنه پیدا کند. شیر به مادر می‌گوید: »بازگوی از کدام 
کس ش��نودی، تا آن مرا در کشتن دمنه بهانه‌ای باشد.«  )منشی، 
1383: 155( بر مبنای سیر روایت، شیر شخصیتی متزلزل و ترسو 

دارد که قادر به تصمیم‌گیری‌های درست نیست. 

حقیقت، 
در 

ی و 
صیت‌پرداز

شخ

ستان 
ی دا

تیپ‌ساز

و«، بر 
و گا

»شیر 

مبنای دسته‌بندی 

، زبان، 
صیت‌ها

شخ

مکان و زمان آن‌ها، 

ش، ویژگی‌های 
کن

ی، رویکرد 
فرد

اجتماعی و سیر 

صیت‌ها 
روایت شخ

صورت می‌پذیرد

کلیـــــله و دمــــــنه

بقیة مطلب در وبگاه نشریه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

25



چند گزینة ادبی ـ عرفانی
)برگرفته از نقدالنّصوص جامی(

نورالدی��ن عبدالرحمان جام��ی )817- 
898ق( چهرة برجس��تة علم و ادب قرن 
نهم، که او را خاتم‌الشعراء نیز خوانده‌اند، 
علاوه ‌بر آثار ادبی )بهارس��تان، منشآت، 
هفت اورنگ، دیوان اش��عار( و علوم نقلی 
)تفس��یر، ترجمة چهل حدیث، شواهد 
النّب��وّه، نفحات الأن��س و...(، در عرفان و 
حکمت، به‌خص��وص در حکمت نظری، 
نیز آثاری به‌جای گذاشته است. از جملة 
این آثار »نقد النصوص فی ش��رح نقش 
الفصوص« اس��ت، که آمیخته‌ای از زبان 
عربی و فارسی است )عمدتاً عربی است(. 
جام��ی در ای��ن کتاب بیس��ت و هفت 
»فصِ« کتاب »فصوص الحِکَم« ش��یخ 
اکبر، محی‌الدین محمود بن علی بن عربی 
)متوّفا به س��ال 628 ق( معروف به »ابن 
عربی« را، که هر یک به یکی از پیامبران 
الهی که نامشان در قرآن آمده، اختصاص 
یافته است، به اختصار بررسی و نقد کرده 
و از ش��روح دیگر ب��ر فصوص الحکم نیز 
کمک گرفته و آن را در س��ال 863 ق به 
پایان رس��انده است. مؤسسة مطالعات و 
تحقیقات فرهنگی این کتاب را با مقدمه 
و تصحیح و تعلیق��ات ویلیام چیتیک و 
پیش‌گفتار سیدجلال‌الدین آشتیانی در 
س��ال 1370 چاپ و منتشر کرده است. 
آنچه ملاحظه می‌کنید گزیده‌هایی از نظم 
و نثر فارسی مندرج در این مجموعه است، 
ب��ا این توضیح که مطالب داخل قلاب‌ها 

تماماً از تهیه‌کنندة این گزیده‌هاست. 

خدای بی‌نشان
آن‌ه��ا ک��ه در معرف��ت یگانه‌ان��د و در 

بی‌نشانی نشانه، از بی‌نشانیِ ذات چنین 
نشان باز داده‌اند: 

ای آن‌که به‌جز تو نیست در هر دو جهان
برتر ز خیالی و مبرّا ز گمان،

هرچند که عین هر نشانی، لیکن
این است نشانتَ که تو را نیست نشان)ص 27(

انسان، عالمَِ اکبر
جمی��ع آنچ��ه در عالمَ اس��ت مفصّلًا، 
مندرج است در نش��ئت انسان مُجملًا. 
پس انسان »عالمَِ صغیر مُجمل« است 
از روی ص��ورت و عالَ��م »انس��انِ کبیرِ 
مفصّل«. امّا از روی مرتبه، انسان »عالمَِ 
کبیر« است و عالمَ، »انسانِ صغیر«؛ زیرا 
که خلیفه را استعلاس��ت بر مُستخلفٌَ 
علیه ]بر آنچه خلیفه بر آن اشِراف دارد[.

انسان، میوة هستی
نشانندة درخت تا نخست ملاحظة میوه 
نکند درخت ننش��اند؛ و چون ملاحظة 
میوه کرد و درخت نشاندْ تا ساقِ درخت 
بلند نشود و شاخه‌ها نجهاندَ و برگ بیرون 
نیارد و شکوفه نکند میوه ندهد. پس میوه 
در »مرتبة علم« بر این‌ها مقدّم است و در 
»مرتبة وجود« از همه مؤخّر و بر همین 
قیاس است. بنی‌آدم با سایر اجزای عالمَ.

نخستینِ فکرت، پسینِ شمار
تویی، خویشتن را به بازی مدار )فردوسی(

سَ اللهُ سِرَّ ناظِمِهِ  وَ فی کتابِ المثنوی قَدَّ
]خداوند تربت سراینده‌اش را پاک دارد[:

ظاهراً آن شاخ، اصل میوه است
باطناً بهر ثمر شد شاخ »هست«

گر نبودی میل و امیدِ ثمر
کی نشاندی باغبان بیخِ شجر

پس به معنی آن شجر از میوه زاد
گر به صورت از شجر بودش ولِاد )ص101(

محسن اعلا 
کارشناس زبان و 
ادبیات فارسی – دبیر 
دبیرستان‌های نور

چکيده
در این نوشته برآنیم که با مثال‌هایی از صائب، 
نگاه گوناگون این ش��اعر را به جفت واژه‌های 
»صدف و گوهر« نش��ان دهیم و ضمناً توجه 
خوانندگان گران‌مایه را به این نکته جلب کنیم 
که جفت واژه‌های دیگر این شاعر یا هر شاعر 
دیگری را می‌توان از نظر سیر دگرگونی و روند 

تکاملی آن‌ها بررسی کرد. 
به دعوی چون صدف مگشای لب را 

اگر پرُ گوهر ارزنده باشی 
صائب، آوازهای سُرمه‌ای، محمدی، غزل 109، ص246.

کلید واژه‌ها:
صدف و گوهر، جفت واژه‌ها، و نقش‌مایه.

سودابه فرهادی 
دانشجوی کارشناسی 
ارشد زبان و ادبیات 
فارسی و دبیر 
دبیرستان‌های 
کرمانشاه

چکيده
هدف مقاله بررس��ی عناصر داستانی مشترک 
)پیرنگ، حقیقت‌مانندی، شخصیت، درون‌مایه، 
موض��وع، صحنه، کان��ون تمرک��ز، زاویة دید، 
گفت‌وگو، سبک، عمل داس��تانی، تمثیل( دو 
داس��تان کوت��اه، یعنی گردن‌بن��د اثر گی‌دی 
مو پاس��ان و هدیة س��ال نو اثر سیدنی پورتر 
مع��روف به اُ. هن��ری، اس��ت. روش تحقیق از 
نوع کتابخانه‌ای است و پژوهشگر از کتاب‌های 
گوناگون به عنوان منبع استفاده کرده اما مرجع 
اصلی، کتاب ادبیات داس��تانی نوش��تة جمال 
میرصادقی بوده است. نتیجه‌ای که می‌توان در 
پایان تحقیق گرفت این است که بررسی عناصر 
داستانی باعث می‌شود که اضافه‌های زیان‌آوری 
که اثر را در بر می‌گیرد کنار ‌رود و میزان قدرت 

و تأثیر آن مشخص شود.

کلید واژه‌ها:
گی دو موپاس��ان، اُ.هِنری، عناصر داس��تانی 

مشترک، تأثیر و تأثر.

نگاه صائب به صدف و گوهر

بررسی عناصر داستانی 
مشترک دو داستان گردن‌بند

از دی‌موپاسان 
و هدیة سال نو از اُ.هنری 

یه
شر

اه ن
وبگ

در 
ب 

طل
ة م

قی
ب

یه
شر

اه ن
وبگ

در 
ب 

طل
ة م

قی
ب

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

26



انسان موجودی دووجهی
انس��ان مرآتی‌س��ت ذات وجهی��ن ]دارای دو 
وج��ه[، در یک رویش خصایصِ ربوبیت پیدا و 

در دیگر رویش نقایصِ عبودیت هویدا. 
چ��ون ب��ه خصای��صِ ربوبیت نگ��ری، از همة 
موج��ودات بزرگوارتر اس��ت، و چ��ون نقایصِ 
عبودی��ت ش��مری، از همة کائن��ات خوارتر و 

بی‌مقدارتر.
چون در خود از اوصاف تو یابم اثری

حاشا که بود نکوتر از من دگری
وان دم که فتد به حال خویشم نظری

در هر دو جهان نباشد از من بتری

انسان، سائلی عجول
س��ائلی که اس��تعجال طبیعی- ک��ه به حکم 
کانَ الإنس��انُ عَجُولاً ]س��ورة اس��راء، آیة 11: 
انسان همواره ش��تاب‌زده است[ در وی مرکوز 
اس��ت- باعث می‌گردد او را تا از حق ـ سبحانهَ 
و تعال��ی- چیزی می‌طلبد ]بطلبد[ و مُلتَمس 
خ��ود می‌خواهد ]بخواه��د[ و حال آنکه هنوز 
وقت رسیدن آن مطلوب نرسیده است، هر آینه 
مُورُ مَرهوَنهٌ بأِوَقاتهِا« ]تحقّق کارها در  از سِرِّ »أْأل
گروِ آن است که اقدام در زمان مناسب آن‌ها، و 
نه شتاب‌زده، صورت گیرد[ غافل است و سؤال 

از پیش از وقت، بی‌حاصل.
چو پیش از وقت در کاری شتابی
ز جست‌وجو به جز حِرمان نیابی

نشان میوه پیدا نیست بر شاخ
میفکن سنگ سوی شاخ، گستاخ    )ص120(

مناجات پایانی
...یارب به کمال بی‌نیازیت
یا رب به وفور کارسازیت

کز راقمِ این خجسته دفتر
وز ناظمِ این ستوده گوهر

گر شد حرفی به سهو مرقوم
یا خود خَزَفی ز جهل منظوم

منویس به لوحِ اعتبارش
در سِلکِ عمل مکن شمارش

از بزم صفا به شادمانی
یک جام حواله کن به جامی
زان جام، مُدام مست و والهِ 
دارَش بمِحَمّدٍ و آلهِ )ص282(

کتاب نقدُ النُّصوص، فی شرح نقش الفصوص
نوشتة� عبدالرحمن بن احمد جامی

با مقدمه و تصحیح و تعلیقات ویلیام چیتیک و پیشگفتار سیدجلال‌الدین آشتیانی، تیراژ 2000 نسخه، تاریخ انتشار 1370
ناشر: مؤسسة مطالعات و تحقیقات فرهنگی، 1370، چاپ اول 1356، چاپ دوم 1370

چاپخانة شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، 519 صفحه
بها: 1800 ریال با جلد شمیز، با جلد گالینگور 2300 ریال

دکتر حسین داودی

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

27



زنده‌یاد دکتر حسن احمدی‌گیوی در اول 
بهمن 1306 شمسی در شهر گیوی استان 
اردبیل چشم به جهان گشود. دورة ابتدایی 

را در مدرسة ناصری خلخال گذراند. 
پ��س از اخذ مدرک کارشناس��ی ارش��د 
در رش��تة فلسفه موفق به گرفتن مدرک 
دکتری در رش��تة زبان و ادبیات فارسی از 
دانشگاه تهران شد. گیوی که از شاگردان 
اس��تاد بدیع‌الزمان فروزانفر و از دوستان 
مرح��وم محم��د معی��ن ب��ود، از ابتدای 
شکل‌گیری لغت‌نامة دهخدا به مدت چهار 
دهه با آن مؤسس��ه همکاری داش��ت که 
حاصل آن تدوی��ن 24 جلد از 222 جلد 
آن بود. وی تألیف کتاب »دستور تاریخی 
فعل« را در س��ال 1342 آغ��از کرد. این 
کتاب که رس��الة دکترای او نیز محسوب 
می‌شود، در سال 1344 عنوان کتاب برتر 
س��ال را نصیب خود کرد. کتاب یادشده 
پس از سه دهه و در قالب دو جلد ارائه شد. 
دکتر احمدی‌گیوی مؤلف بیش از پنجاه اثر 
گران‌قدر اس��ت که از آن جمله می‌توان به 
کتاب‌های آیین پژوهش و مرجع‌شناسی، 
از فن نگارش تا هنر نویس��ندگی، دستور 
تطبیق��ی زبان ترکی و فارس��ی، دس��تور 
تاریخی فعل، شوریده و بی‌قرار، گزیدة اشعار 
و مقالات دهخدا و ادب و نگارش اشاره کرد. 

ای��ن نویس��نده و پژوهش��گر و اس��تاد 
پیش‌کسوت زبان و ادب فارسی سرانجام 
صبح روز سه‌ش��نبه 26 اردیبهش��ت‌ماه 
1391، در هشتادوپنج‌سالگی بر اثر ایست 

قلبی در منزلش دار فانی را وداع گفت. 

آثار استاد
گرچ��ه م��دارج دانش��گاهی‌اش را تا اخذ 
مدرک فوق‌لیسانس فلسفه و علوم تربیتی 
پی می‌گیرد اما قریحة ادبی و ذوق شعر و 
شاعری، که از عنفوان جوانی در او متبلور 
بوده است، حسن احمدی‌گیوی را ترغیب 
به تحصیل در زبان و ادب فارسی می‌کند. 
آن‌چنان که رس��الة دکترای خویش را با 
موضوع »دستور تاریخی فعل« به نگارش 
درم��ی‌آورد و در س��ال 1344 از رس��الة 
دکت��رای خود دفاع می‌کن��د اما موضوع 
»فعل« بعد از آن احمدی‌گیوی را رها نکرد 
و به مهم‌ترین دغدغة پژوهشی او بدل شد.
در خ�الل این س��ال‌ها احمدی‌گیوی در 
مؤسسة دهخدا زیر نظر استاد محمد معین 
مشغول به کار بود و تحقیق و تفحص در 
زبان و ادب فارسی را به جد دنبال می‌کرد: 
»از س��ال چهل تا امروز یعنی حدود 45 
س��ال اس��ت که من در مؤسسة لغت‌نامة 
دهخدا کار می‌کنم و 24 جلد از 222 جلد 
مجموعه لغت‌نامه دهخدا را من نوشته‌ام؛ 
یعنی، بیش از دیگر همکاران این مؤسسه، 
مجلدات لغت‌نامه را تألیف کرده‌ام.« با این 
حال احمدی‌گیوی مهم‌ترین اثر خویش 
را همان دس��تور تاریخی فع��ل می‌داند. 
ای��ن کتاب مش��تمل ب��ر 1965 صفحه 
اس��ت و برخی از فصول مه��م آن به این 
شرح‌اند: »تعریف فعل و کلیات«، »اقسام 
فعل به اعتبار زم��ان« )که یکی از فصول 
اصلی کتاب است(، »اقسام فعل به اعتبار 

مفعول«، »اقس��ام فعل به اعتبار فاعل«، 
»اقس��ام فعل به اعتبار ساختار«، »اقسام 
فعل به اعتبار نقش«، »اقسام فعل به اعتبار 
صرف«، »اقس��ام فعل به اعتب��ار وجه«، 
»اقسام فعل از جهات گوناگون«، »مفردات 
فع��ل«، »فعل و گفتنی‌ه��ای ناگفته«. از 
دیگر آثار مهم احمدی‌گیوی کتاب »آیین 
پژوهش و مرجع‌شناس��ی« است. حسن 
احمدی‌گیوی اثری با عنوان زبان و نگارش 
فارس��ی نیز نگاشته اس��ت. او دربارة زبان 
فارس��ی دیدگاه‌های تازه‌ای دارد و معتقد 
است: »زبان فارسی یکی از زبان‌های مهم 
خانوادة زبان‌های هند و اروپایی اس��ت. با 
وجود پژوهش‌های دامنه‌داری که در زمینة 
تاریخ زبان فارسی و زبان‌های ایرانی میانه 
و باس��تان انجام گرفته، هنوز به درستی 
نمی‌دانیم زبان فارسی دنبالة مستقیم کدام 

یک از زبان‌های ایرانی میانه است. 
از این زبان که از نیمة سدة سوم، آثاری از 
آن در دست است و از آن تاریخ به بعد روز 
به روز گسترش یافته و آثار بی‌شماری در 
آن آفریده شده، در حیطة فرهنگ آسیایی 
و بلک��ه جهانی تبدیل به زبانی ش��ده که 
شاهکارهای جهانی آفریده است، چنان که 
کمتر زبانی از زبان‌های زندة موجود می‌توان 
سراغ داشت که در این پهنه با زبان فارسی 
برابری کند.« احمدی‌گیوی دربارة قواعد 
دس��تور زبان فارس��ی و تاریخ تدوین آن 
می‌گوید: »کهن‌ترین قواعد دستور زبان از 
شبه‌قارة هند است که 500 سال پیش از 
میلاد مسیح برای زبان سانسکریت تدوین 
ش��ده و پژوهش‌هایی ارزشمند از صرف و 
نحو به ویژه »پانینی« که در قرن 4 قبل از 
میلاد می‌زیسته، سخت مشهود است. اما 
دانشمندان و پژوهشگران ایرانی، در زمینة 
زبان خود کوشش و اندیشة کمتری به کار 

به مناسبت 
درگذشت استاد دکتر 
حسن احمدی‌گیوی

جواهر مؤذنی

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

28



بسته‌اند؛ به‌طوری که بحث جنبی دربارة 
مطالب دستوری زبان فارسی از سدة هفتم 
بیشتر نیست و کهن‌ترین مأخذی که در 
آن به برخی از صرف و اش��تقاق فارس��ی 
اش��ارت رفته، کتاب »المعجم فی معاییر 
اشعار العجم« شمس قیس رازی است که 
حدود سال 630 ه. ق تألیف شده است و 
نگارش کتاب مستقل دستوری برای زبان 

فارسی از سدة 13 فراتر نمی‌رود.« 
دستور زبان فارسی نیز عنوان اثر دیگری 
از حس��ن احمدی‌گیوی به همراه دکتر 
حسن انوری اس��ت که در خرداد 1364 
در دو جلد انتش��ار یافت و به سرعت به 
یکی از منابع مهم درسی و پژوهشی بدل 
شد. این کتاب، مجموعه‌ای جامع و مفید 
از اصول و قواعد دس��تور زبان نوشتاری 
امروز است که شاهدها و مثال‌هایی بسیار 

از این زبان را در بر دارد. 
»دستور مجموعة قواعدی است که از زبان 
استخراج می‌شود. ما حتی در مثال‌هایی 
که آوردیم، از زبان روز اس��تفاده کردیم. از 
بزرگانی همچون صادق هدایت، جمال‌زاده، 
دکتر اس�المی ندوشن، اس��تاد مطهری 
و نویس��ندگان برتر ایران نمون��ه آوردیم. 
استادان بزرگواری که پیش از ما به نگارش 
دستور زبان فارسی اهتمام ورزیده‌اند، تنها 
به ش��عر و نثر قدم��ا می‌پرداختند؛ حال 
آنکه باید توجه داشت که قواعد دستوری 
در ش��عر بس��یار متفاوت اس��ت.« حسن 
احمدی‌گیوی شاعر نیز هست: »شعرهای 
من بیشتر در قالب کلاسیک سروده شده، 
البته شعر آزاد هم دارم، اما شعر سپید اصلًا 
نگفتم و نمی‌توانم بگویم. اشعار من عموماً 
در قالب غزل نیست. در مجموع دو – سه 
غزل دارم که این غزل‌ها هم به یاد عزیزانم 
سروده شده است. شعرهای من بیشتر یا 

قطعه هستند یا قصیده. عموماً شعرهایم 
مل��ی و میهن��ی، سیاس��ی و اجتماعی و 
انتق��ادی و مبارزات��ی و انقلابی‌اند. چه در 
جریان انقلاب و چه بعد از انقلاب اشعاری 
که سروده‌ام، همه را در یک جلد گردآوری 
کرده‌ام.«  او به محتوای سخن ایمان دارد تا 
قالبی که با آن شعر سروده شده است: »از 
حضرت محمد)ص( پرسیدند عقیدة شما 
دربارة شعر چیست. ایشان فرمودند: »شعر 
سخن است و سخن، خوب و بد دارد«. اگر 
در شعر سعدی یک سخن سست دیدید، 
نمی‌توانی��د بگویید چون این س��خن را 

سعدی گفته پس خوب است. حتی 
گم‌نام‌ترین شــــاعر هم می‌تواند 

سخن تازه و دلنشینی بگوید.

او ب��ه خطر تحریف زبان فارس��ی نگاه قابل 
توجه��ی دارد: »خطری که م��ن برای زبان 
فارسی احساس می‌کنم، خیلی مربوط به صدا 
و سیما و نهادهای مشابه نیست. اصل خطر به 
دلیل زبان‌های علمی دنیاست که با اختراعات 
فراوان��ی که صورت می‌گی��رد وارد مملکت 
می‌شود، این زبان علمی به سرعت با فارسی 
درآمیخته می‌شود. ما به دلیل کمبود بودجة 
تحقیقاتی برای اهل فرهنگ و تحقیق تاب 
مقاومت در برابر این هجوم گسترده نداریم. در 

نتیجه، این‌طور بی‌رحمانه تهدید می‌شویم.«

 دنباله مطلب در وبگاه نشریه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

29



نازنین بهداروند
کارشناس ارشد زبان و 
ادب فارسی و مدرس 
دانشگاه پیام نور 
مسجد سلیمان

چکيده
نیایش در ادبیات منظوم و منثور ایران ‌زمین گونه‌ای ادبی در نخستین 
آثار مکتوب فارسی تاکنون است. نثر معاصر، به خصوص پس از انقلاب 
اس�المی، به دلیل داشتن فضای گستردة ادبی مرتبط با نیایش فصل 

جدید و درخشانی برای این‌گونة ادبی است. 
نویس��ندگان برجس��ته‌ای همچون آیت‌الله حس��ن‌زادة آملی، شهید 
مصطفی چمران، حجت‌الاس�الم محدثی و س��یدمهدی شجاعی در 

این‌گونة ارزشمند ادبی توانمندی و جلوة بیشتری دارند.

کلید واژه‌ها:
نیایش، اوستا، سجع و خواجه عبدالله، عصر مشروطه، محتوای نیایش‌ها 

در نثر انقلاب اسلامی.

مقدمه
نیایش عمیق‌ترین و روح‌نوازترین راه ارتباط انسان با محبوب ازلی 
است. فرصتی است که انسان زمینی را از مناسبات زندگی مادی 
رهایی می‌بخش��د و معنویت را نصیب جان او می‌کند. آنگاه که 
مولود خاکی از تنگنای زمین غریبانه می‌نالد و تنها پناهگاه خود را 
قدرت لایزال الهی می‌داند، کدام ریسمان را محکم‌تر از مناجات و 
نیایش به درگاه خداوند می‌شناسد؟ این غم غربت همواره محصول 
تفکر و اندیشة اندیش��مندان، عارفان و شاعران بوده است که به 
دنبال احس��اس تنهایی و روی آوردن به جانب مقصود به نیایش 
کردن می‌پردازند. حاصل این پیوند زیبا در ادبیات فارس��ی گونة 
ادبی عرفانی و معنوی نیایش‌نامه است که بخش قابل ملاحظه‌ای 
را در بر گرفته است. بسامد این نوع ادبی در شعر فارسی نسبت 
به نثر بیشتر اس��ت، اما همین متون باقی‌مانده به حق جزو آثار 

ماندگار، زیبا و فصیح زبان فارسی هستند. 

اولی��ن اثر مکت��وب ایرانیان که بخش وس��یعی از آن ش��امل 
نیایش است کتاب اوستاس��ت که اکثر نیایش‌های آن طولانی 
و دربردارندة خواس��ته‌های مادی است. اثر قابل ملاحظة دیگر 
الهی‌نامة خواجه عبدالله اس��ت که بستر آفرینش سجع در علم 

بدیع شده است. 
تکیة اصلی این مقاله به نیایش در دورة انقلاب اس�المی است. 
زبانِ ساده، ترکیبات نو، تشبیهات مفصل و چندبعدی مضامین 

از ویژگی‌های مهم ادبیات این عصر است. 

معانی لغوی نیایش 
در لغت‌نام��ة دهخدا نیایش به معنی »دعا، آفرین و تحس��ین، 
دعایی که از روی تضرع و زاری کنند، س��تایش و تحسین و...« 

آمده است )دهخدا، ذیل واژة نیایش(. 
در فرهنگ فارسی معین نیز این معانی برای نیایش آمده است: 
»پرستش و عبادت، دعا و آفرین و...« )معین، ذیل واژة نیایش(. 
در فرهنگ‌نامة ادبی فارسی نیز آمده است: »مناجات‌نامه نوشتة 
منظوم و منثوری که در آن‌ها شاعر یا نویسنده با تضرع و زاری از 
خداوند یاری می‌جوید و برای رسیدن به نیک‌بختی به او متوسل 

می‌شود.« )انوشه، 1381: ذیل نیایش(. 

نیایش در دورة معاصر 
در این دوره نیایش منثور با رگه‌های باریکی از قلم علی شریعتی، 
که به این‌گونة ادبی پرداخته است، آغاز می‌شود. در نیایش‌های 
ش��ریعتی، صرف‌نظر از متن زیبای نیایش‌ها، نظریه‌های بسیار 
عمیق فلس��فی و مس��تندی دربارة نیایش با تکیه بر صحیفة 
گران‌قدر سجادیه دیده می‌شود. در این نیایش‌ها رسالتی عمیق 

دنبال می‌شود.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

30



از جمله بیان مسئولیت‌های انسانی، جهاد، تلاش و سازندگی، تفکر 
عمیق و مذهب‌گرایی اصیل بدون سطحی‌نگری‌هایی که به نوعی 
به صوفی‌گری مبدل ش��ده‌اند. به هر حال روح ناآرام این متفکر و 
ش��ناخت عمیقی که ریش��ه در باورها و اعتقاداتش داشت، بیانگر 
اختلاف س��لیقة ژرفی است که وی با متفکران هم‌عصر خود دارد. 
محورهای اصلی‌ای که می‌توان از متن نیایش‌های شریعتی استخراج 

نمود، بسیار گسترده، عمیق و اصولاً فلسفی هستند؛ از جمله: 
- معنویت و شعور: شریعتی توانایی فعلی و رشد علمی را لازمة 
زندگی می‌داند اما معتقد است که توجه افراطی به این توانایی‌ها 
انسان را از زیبایی‌های عرفانی و معنوی بازمی‌دارد: »خدایا، رشد 
عقلی و علمی، مرا از فضیلت تعصّب، احس��اس و اشراق محروم 

نسازد« )شریعتی، 1383: 111(. 
- اخلاص در عبادت: زنده‌یاد شریعتی همواره در آرزوی داشتن 
ایمانی مطلق و اطاعتی محض نسبت به پروردگار خویش است. 
او همچون انسان‌های عصر خود، که یوغ بندگی انسان‌های دیگر 
را بر دوش می‌کش��ند، نیست؛ چه اطاعت کردن و سر به فرمان 
حاکم��ان بردن را نوعی پرس��تش و بندگی غیرخدایی می‌داند. 
پس با بیان واژة »مطلق« هدفش تنها اطاعت و عبادت خداوند 
یکتاست و رهایی از اسارت انسان‌هایی که خود را حاکمان مطلق 
می‌دانستند. از طرفی نیز با بیانی محکم‌تر و با استفاده از آهنگ 
خاصی که از کلمة »عصیان« برمی‌آید، نهایت جبهه‌گیری خود را 
در مقابل آن‌ها بیان می‌کند: »خدایا، مرا در ایمان، اطاعت مطلق 

بخش تا در جهان، عصیان مطلق باشم« )شریعتی، 1383: 112(. 
- آزادگی و عرفان: جامعه‌ای که شریعتی در آن زندگی می‌کند، 
دچار نوعی صوفی‌گری است؛ به گونه‌ای که مذهب‌گرایی اصیل 
و معنویت را در زندگی انسان‌ها کم‌رنگ ساخته و این از نظرگاه 
اندیشمندی چون او نوعی )بیماری( است. در نظر شریعتی صوفی 
نمایان اسیر قوانین بی‌رنگ ‌و بو و صرفاً ظاهری شده‌اند و زمانة او 
را از عرفان واقعی دور ساخته‌اند. پس با زبانی گلایه‌آمیز می‌گوید: 
»خدایا، جامعه‌ام را از بیماری تصوف و معنویت‌زدگی شفابخش، 
تا به زندگی و واقعیت بازگردد و مرا از ابتذال زندگی و بیماری 
واقعیت زندگی نجات‌بخش، تا به آزادی، عرفان و کمال معنوی 

برسم« )شریعتی، 1383: 114(. 

نیایش در دورة پس از انقلاب اسلامی 
وقوع حادثة عظیم و معنوی انقلاب اسلامی فصل جدیدی در تاریخ 
ایران گشود. چنین هنگامة پرشوری با رهبری خردمندانة حضرت 
امام‌خمینی)ره( ادبیات ما را نیز با فضای جدیدی آشنا ساخت. به 
عبارت دیگر، چون این انقلاب شکوهمند بر پایة عقاید و معارف 
اسلامی بنا شده است، تجلی آن را نیز در ادبیات مشاهده می‌کنیم. 

علم و فرهن��گ و هنر در نظر مردم پررنگ‌تر می‌ش��ود، اصول 
اخلاقی و اس�المی محکم‌تر و خودس��ازی و خودباوری بیشتر 
می‌شود. تعهد و مسئولیت‌پذیری، حمایت از مظلومان، دفاع از 
میهن اس�المی، ایثار و جانبازی و اش��تیاق به شهادت در روح 
مردم ریش��ه می‌دواند و پس از عب��ور از دوران پرافتخار جنگ 
تحمیلی نیز س��ازندگی و روح امی��دواری در زندگی مردم موج 
می‌زند. »نخس��تین تحول عظیم ادبی در انقلاب اسلامی ساده 
و بی‌تکلف ش��دن نثر فارسی است، به گونه‌ای که مطالب عالی 
معارف اس�المی و دینی و سیاس��ی و فرهنگی در زبان ساده و 
صریح گفته و نوشته می‌شود، بسیاری از کلمات، مفاهیم حقیقی 
و تازه‌یافته و از صورت تخیلی و شاعرانه بیرون آمده است؛ مانند 
جبهه، جنگ، شهید، شهادت، ایثار، تعاون، مسئولیت، خواست 

مردم، خدمت اجتماعی و ملی و نظایر آن‌ها. 
البته به تناس��ب مفاهیم و موضوعات تازه لغات و ترکیبات تازه 
هم پیدا شده است؛ مانند ولایت فقیه، مجلس شورای اسلامی، 
انقلاب فرهنگی، اقتصاد وابس��ته، خودکفایی، ابرقدرت، رکعت 

عشق، بسیج و بسیجی، آزادگان و...« )سمت، 1373: 313 و 312( 
واضح اس��ت که نیایش‌های این دوره نیز بی‌بهره از این خطوط 
فکری نیستند. نیایش‌نامه‌ها دیگر تنها یک موضوع ادبی نیستند 
بلکه یک روش تعلیم و تربیت صحیح اسلامی، معنوی و عرفانی 

هستند و جاذبه‌های ادبی، علمی و تاریخی آن‌ها بسیار است. 
نیایش در این دوره پیام برخاس��ته از جان ش��یفتة انسان برای 
معبود اس��ت. وسیله‌ای است برای تهذیب نفس و تعالی روح و 
فزونی معارف و آویزه‌ای اس��ت برای پیوند با هم‌نوع و راه کمال 
علم و هنر. این نیایش‌ها ابعاد اجتماعی را محکم‌تر می‌س��ازند. 
نیایش‌نامه‌نویس��ان ای��ن دوره به هیچ‌وجه قصد اب��راز فضل و 
اندیشمندی ندارند و معترف‌اند که این نیایش‌ها تنها زبان دل و 

روح مشتاق آنهاست. 
نیایش‌های این دوره دیگر تنها بیان درخواست‌ها، ستایش محض 
یا راز دل گفتن با محبوب جان‌ها نیس��ت و همة ابعاد نیایش را 
در پی دارد. به س��خن دیگر نیایشگر این دوره نویسنده، متفکر، 
عارف، ادیب و موعظه‌گری است که تمام وظایف خود را در این 
حیطه‌ها به خوبی انجام داده اس��ت. نیایش‌نامه‌نویس این عصر 
دنیا را مانند یک شاعر لطیف یا غمگین، نگران‌کننده و ناراضی 
نمی‌داند و تمام گلة او از این است که دنیا او را از محبوب حقیقی 
دور کرده اس��ت، علم برای او وسیلة کسب معاش نیست و هنر 
راه رس��یدن به شهرت نیست، بلکه وسیله‌ای است برای تلطیف 
روح و دستمایه‌ای برای رسیدن به وصال. توجه به مقام ولایت، 
موضوع معراج روح، نیایش برای ظهور و فرج امام غایب )عج( جزء 

محوری‌ترین درون‌مایه‌های نیایش‌های این دوره هستند. 

ن اثر مکتوب 
اولی

رانیان که بخش 
ای

شامل 
وسیعی از آن 

ت کتاب 
ش اس

نیای

ه اکثر 
ت ک

ستاس
او

نیایش‌های آن 

طولانی و دربردارندة 

ی مادی 
خواسته‌ها

ر قابل ملاحظة 
ت. اث

اس

ی‌نامة خواجه 
ر اله

دیگ

ت که بستر 
عبدالله اس

آفرینش سجع در علم 

بدیع شده است

 دنباله مطلب در وبگاه نشریه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

31



حکیمه دانشور
کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی و 
رئیس تربیت معلم 
شهید باهنر کرمان

مقدمه
ملابمانعل��ی راجی‌کرمانی متخلص به فردوس��ی ثانی ش��اعر 
حماسه‌سرایی اس��ت که در قرن دوازدهم زندگی می‌کرد. ابتدا 
مذه��ب او زرتش��تی بود ام��ا در اثر عنایت حض��رت علی )ع( 

بیماری‌اش شفا یافت و بعد از آن به دین اسلام مشرف شد. 
او به خاطر شعرهایش مورد توجه حکام روزگار خویش، از جمله 
فتحعلی‌شاه قرار گرفت. حملة حیدری از آثار برجا ماندة اوست. 
شعر وی پخته، روان و با صلابت است. از سوی دیگر، در همین 
قرن و در عهد س��لطنت شاه جهان حملة حیدری دیگری نیز 
نوش��ته شده که از باذل مشهدی اس��ت. شاعری که خاندانش 
از مشهد به هندوس��تان مهاجرت می‌کنند و باذل در همان‌جا 
ب��ه دنیا می‌آید و در همان‌جا نیز از دنیا می‌رود. ابیاتی از جنگ 
عمربن عبدودباعلی)ع( از دیوان حملة حیدری باذل مشهدی، 
در کتاب ادبیات فارسی سال دوم دبیرستان آمده است. نگارنده 

در این مقاله کوش��یده است ابیاتی را که این دو شاعر در مورد 
این جنگ سروده‌اند، مقایسه کند. 

راجی کرمانی 
ملابمانعلی کرمانی متخلص به راجی )فردوسی ثانی( از شاعران 
و حماسه‌سرایان اواخر قرن دوازدهم و اوایل قرن سیزده است. 
ابتدا دین او زرتشتی بود و در آغاز به شال‌بافی اشتغال داشت. 

در م��ورد او نقل می‌کنند که به بیم��اری صعب‌العلاجی مبتلا 
می‌ش��ود و به خاطر فقر مال��ی و نبود امکان��ات از معالجت او 
عاجز و مأیوس می‌ش��وند؛ از آنجا که زرتش��تیان ارادت خاصی 
به سیدالش��هدا دارند، در یک روز عاشورا هنگامی که راجی در 
خانة خود صدای دس��ته‌جات عزاداری را می‌ش��نود، از خانوادة 
خویش می‌خواهد که او را به کوچه ببرند. خانواده‌اش وی را برای 
ش��رکت در مراسم عزاداری به تکیه‌ای که در حوالی منزل او و 
محل برگزاری مراسم تعزیه‌داری بوده است می‌برند. ملابمانعلی 

چکيده
در یک نگاه کلی این‌گونه به نظر می‌رسد که حماسه‌های مصنوعی به تقلید از حماسه‌های طبیعی ساخته و پرداخته 
می‌شوند، ولی به خاطر جایگاه تاریخی و داشتن قهرمانان دینی و مذهبی چهرة افسانه‌ای و اسطوره و ملی خود را از 
دست می‌دهند. از آنجا که قهرمانان مذهبی دارای تقدس‌اند، بیان هر مسئله و واقعه‌ای که به دور از جنبة تاریخی باشد 
خود حماسه را تحت‌الشعاع قرار می‌دهد و از واقعیت دور می‌سازد. نیز از صلابت سخن می‌کاهد و خرق عادت و اسطوره 
را از حماسه می‌گیرد. حماسه‌های دینی هم هر جا واقعاً به تاریخ تبدیل می‌شوند، جوهر شعری و قوت و عظمت خود 
را از دست می‌دهند. در تاریخ آنچه اهمیت دارد، راست بودن آن است و در حماسه پیش از هر چیز دیگر اهمیت در 
شگفت‌انگیزی است و راست‌نمایی )زرین‌کوب، 1363: 207(. این واقعیتی است که هرگز حماسة مصنوعی را نمی‌توان همپایة 
حماسة طبیعی دانست اما در بین حماسه‌های مصنوع شاید بتوان به راستی ادعا کرد که راجی حقیقتاً فردوسی ثانی 
است. »گرچه ملابمانعلی نیز به عنوان شاعر به صحت و سقم روایات توجهی نداشته است و به عنوان شاعری که حماسه 
مذهبی را به رشته نظم کشیده از مآخذ و منقولات شفاهی بهره گرفته و گاه با تخیل شاعرانه آن‌ها را پرورده است و کم 
و بیش آن را در کارگاه نظم خویش برساخته« )راجی کرمانی؛ 1383، ج 1، 26( »اما جزالت کلام راجی در جای‌جای حملة 
حیدری قابل مشاهده است، لیکن آنجا که پای مفاخره به میان می‌آید، اوج کلام او دیدنی‌تر است« )راجی کرمانی؛ 1383، 

ج1، 33( و سبک آمیخته از گونة حماسی – غنایی، عرفانی او بر زیبایی سخنش می‌افزاید.

کلید واژه‌ها:
حمله حیدری، باذل مشهدی، راجی کرمانی، حماسه مصنوع.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

32



با مشاهدة صحنه‌های عزاداری تحت تأثیر قرار می‌گیرد و منقلب 
می‌شود و گریة زیادی می‌کند؛ به نحوی که از حال می‌رود و در 
حال بیهوشی مولای متقیان را در خواب می‌بیند که خطاب به 
او می‌فرماید: »بمان، بلند شو«. در این هنگام او به هوش می‌آید 
و احساس می‌کند که بهبودی حاصل نموده و سالم است و بلند 
می‌ش��ود و در حالت انقلاب روحی که به او دس��ت داده است، 
شروع به عزاداری می‌کند و به دین اسلام مشرف می‌شود و نام 

خویش را به بمانعلی تغییر می‌دهد. )دانشور؛ 1375: 258( 
بعد از این ماجرا احوال وی را به ابراهیم‌خان ظهیرالدوله حاکم 
کرمان، گزارش دادند. ابراهیم‌خان او را خواست و مورد توجه و 
نوازش قرار داد. پس از خرابی کرمان به عتبات عالیات مسافرت 
کرد و سپس به یزد آمد و از آنجا به کرمان بازگشت و بی‌نهایت 
مورد نوازش والی وقت قرار گرفت. در این تاریخ آرامشی بر کرمان 
حکم‌فرما شده و عده‌ای از شعرا و نویسندگان و خط‌نویسان عهد 
زندیه در این خطه گرد آمده بودند. ابراهیم‌خان ظهیرالدوله به 
آنان توجه خاصی داشت. راجی در میان اقران به فردوسی ثانی و 
حکیم کرمانی اشتهار یافت و مورد احترام دیگران بود؛ به طوری 
که ابراهیم‌خان در سفری که به تهران نموده بود، او را به پیشگاه 
فتحعلی‌شاه آورد و به وی معرفی کرد و گویند: »شاه در جلسة 
اول به این مصرع که خود گفته بود وی را آزموده و خواست که 
راجی مصراع دوم آن را بگوید »در جهان چون یوسف اما کس 
ندید« راجی فی البداهه می‌گوید: »حس��ن آن دارد که یوسف 

آفرید« )دانشور؛ 1375: 260( 
»در کتاب‌هایی ماند حدیقه الش��عرا از سید احمد دیوان‌بیگی 
ش��یرازی از ادبای قرن س��یزدهم، مجمع‌الصفا )از بزرگ‌ترین 
تذکره‌های فارس��ی عهد ناصرالدین‌شاه( از رضاقلی‌خان هدایت 
شاعر و نویسندة مشهور قرن سیزدهم، روز روشن مولوی مظفر 
حسین متخلص به صبا، تذکرة شبستان از محمدعلی حسنی 
حس��ینی مدرس و چند آثار دیگر به نام و زندگی راجی اشاره 

شده است.« )راجی کرمانی؛ 1383، ج 1: 5-7( 
»کتاب حملة حیدری با بیش از سی هزار بیت بر وزن شاهنامه 
فردوس��ی و دیوان اشعار شامل قصاید، غزلیات و غیره از آثار به 

جای مانده از اوست که با این بیت آغاز می‌گردد: 
به نام خداوند دانای فرد     که از خاک، آدم پدیدار کرد 

و ش��امل ابیاتی در وصف آفرینش موج��ودات، در اوصاف جناب 
ابوطالب و زندگی علی )علیه‌الس�الم( و ساقی‌نامه و نیز اشعاری 
درمورد حوادث کربلا به نام کربلائیات که عمده این ابیات در مورد 
داستان حضرت قاسم، پسر امام حسن)ع( است. راجی این داستان 
را با ابیاتی در مورد حمد و ستایش خداوند این‌گونه آغاز می‌کند: 

به نام خداوند دانای راز 
سخن گستر از سخن بی‌نیاز...        )راجی کرمانی؛ 1383 ج 2: 177( 

باذل مشهدی 
»می��رزا محمدباذل، ملقب ب��ه رفیع‌خان، ناظ��م اصلی حملة 
حیدری است. نس��ب او به خواجه شمس‌الدین محمد صاحب 
دیوان جوینی می‌رسید و خاندانش پیش از انتقال به هندوستان 

در مشهد به سر می‌بردند. 
عم��ش میرزامحمدطاهر ملقب به وزیرخان در عهد س��لطنت 
ش��اه جهان از مشهد به هند رفت و در ش��مار ملازمان اورنگ 
زیب عالم‌گیر درآمد. میرزا دو برادر داشت: نخست میرزا محمد 

سروقد و دوم میرزا محمود. 
میرزامحمدباذل پسر همین میرزامحمود مشهدیست که در شاه 
جهان آباد ولادت یافت و در س��ال 1123 به دهلی بازگشت و در 
همان‌جا درگذش��ت. وی شعر می‌سرود و به عادت شاعران زمان 
بیشتر به غزل‌گویی اشتغال داشت اما شهرتش  به سبب منظومة 
حملة حیدری است که بیست‌وچهار هزار بیت آن را سرود و باقی را 
میرزا ابوطالب فندرسکی اصفهانی تمام کرد.« )صفا؛ 1363، ج 5، 591(
دنباله مطلب در وبگاه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

33



علی‌اصغر فیروزنیا
مدرس دانشگاه آزاد بجنورد

چکيده
نویسنده با ارائة شواهدی از متون، این نظر را مطرح می‌کند که کنایة 
مورد نظر در درس »حملة حیدری«، به معنای خشم نیست بلکه در 

مفهوم مقاومت و پایداری به کار رفته است.

کلید واژه‌ها:
کنایه، دندان، خاییدن، خشم، مقاومت.

در خودآزمایی درس س��وم از کتاب ادبیات فارس��ی)2( )حملة 
حیدری( چنین آمده اس��ت: »عبارت کنایی دن��دان به دندان 

خاییدن یعنی چه؟« )ادبیات فارسی 2: 14(
در پاسخ به پرس��ش یاد شده، برخی چنین گفته‌اند: »خشم و 

عصبانیت« )کتاب گاج ادبیات فارسی 2: 51(
و »نهایت خشم را نشان دادن، عصبانیت و خشم« 

)دروس طلایی دوم دبیرستان: 14(
و »بخایید دندان به دندان: کنایه از خشم و عصبانیت« 

)مجموعة طبقه‌بندی‌شدة آموزش ادبیات فارسی کنکور: 211(
اما با مراجعه به متون دینی و ادبی به پاسخی دیگر، که دقیق‌تر 
هم هست، دست می‌یابیم. حضرت علی)ع( در توصیه به محمد 
حنفیه در رعایت آداب جنگ، چنین فرموده است: »عَضَّ عَلی 

ناجِذِکَ: دندان‌ها را برهم فشار« )نهج‌البلاغه، 1378: 15(
ترجمة زنده‌نام فیض‌الاسلام هم از همان عبارت چنین است:

»دندان روی دندان بنه )سختی‌های جنگ را بر خود هموار کن(«
)نهج‌البلاغه 1351: 62(

امیرحسن یزدگردی از تواریخ صدر اسلام چنین نقل کرده است: 
»از ابورافع، که ازجمله موالی حضرت رسول اکرم صلي‌الله عليه و 
آله بود، روایت کنند که در حین کارزار به ضربت مرد یهودی سپر 
از دست حضرت رها شد و بر زمین افتاد، لکن ایشان به هیچ‌روی 

خویشتن از جای نبرده، در نبرد با آن فاسقان دندان افشردند.« 
)زیدری نسوی، 1385: 226(

علامه دهخدا نیز در لغت‌نامه آورده است:
»دندان افشاردن ]دَ اَ دَ[ )مص مرکب( دندان فشردنـ‌ مقاومت 

و پافشاری کردن« )دهخدا، ج 23، 1373: 271(
و نیز: »دندان به دندان فشردن کنایه از صبر و تحمل بر متاعب 

شدید است: 

از بس فشرده‌ام به هم از جور روزگار
دندان من چو بخیه به دندان نشسته است« کلیم )همان، ج 23: 267(
در تاریخ بیهقی هم آمده است که اسماء به پسرش، عبدالله‌بن 
زبیر می‌گوید: »دندان افشار با این فاسقان: در برابر این نابکاران 

مقاومت و پایداری کن« )بیهقی، 1382: 139(
همچنین تأمل در بیتی که پیش از این کنایه در حملة حیدری 

آمده است، ما را در فهم کنایة مورد نظر یاری می‌رساند:
»سپر بر سر آورد شیر اله     علم کرد شمشیر آن اژدها« 

)ادبیات فارسی 2: 13(
عکس‌العمل طبیعی بدن در مقابل درد و ضربة شدید، دندان‌ها را 
بر هم فشردن است تا درد و ضربه قابل تحمل‌تر باشد؛ همان‌طور 
که در داستان »گلدس��ته‌ها و فلک« از زنده‌یاد جلال آل‌احمد 
آمده است: »... خودش نشست لب پاشوره و پایش را یکهو کرد 
توی آب. دیدم که چشم‌هایش را بست و دندان‌هایش را به هم 

فشار داد...« )ادبیات فارسی 3: 52(
پ��س با توجه به مطالب مذکور، جواب دقی��ق آن خودآزمایی، 

مقاومت و پایداری‌کردن است.

منابع
1. گروه مؤلفان؛ ادبیات فارسی)2(، چاپ دوازدهم، تهران، شرکت چاپ و نشر 

کتاب‌های درسی ایران، 1388.
2. گروه مؤلفان؛ ادبیات فارس��ی)3( )شاخة نظری به استثنای ادبیات و علوم 
انسانی(، چاپ اول، تهران، شرکت چاپ و نشر کتاب‌های درسی ایران، 1378.
3. گروه برنامه‌ریزی و تألیف؛ دروس طلایی دوم دبیرستان، چاپ اول، تهران، 

کانون گسترش علوم، 1388.
4. ملک‌محمدی، محمدرضا؛ مجموعه کتاب‌های کتاب محوری گاج )ادبیات 

فارسی2(، چاپ نهم، تهران، انتشارات بین‌المللی گاج، 1387.
5. عنبرستانی، سعید؛ مجموعه طبقه‌بندی شده آموزش ادبیات فارسی کنکور، 

چاپ 25، تهران، کانون فرهنگی آموزش، 1387.
6. حضرت علی)ع(؛ نهج‌البلاغه، چاپ شانزدهم، مترجم: سید جعفر شهیدی، 

تهران، علمی و فرهنگی، 1378.
7. حضرت علی)ع(؛ نهج‌البلاغه، چ2، ترجمه و شرح فیض الاسلام،1351.

8. زیدری نس��وی، ش��هاب‌الدین محمد؛ نفثه‌المصدور، چاپ دوم، تصحیح و 
توضیح امیرحسن یزدگردی، تهران، توس، 1385.

9. بیهقی، ابوالفضل؛ گزینة تاریخ بیهقی، چاپ چهاردهم، به کوش��ش خلیل 
خطیب‌رهبر، تهران، مهتاب، 1382.

10. دهخ��دا، علی‌اکبر؛ لغت‌نامة دهخ��دا، چ��اپ اول از دورة جدید، تهران، 
مؤسسة انتشارات و چاپ دانشگاه تهران، 1373.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

34



نامه‌ای به خدا 
یک روز کارمند پستی که به نامه‌هایی که آدرس نامعلوم دارند 
رسیدگی می‌کرد، متوجه پاکتی شد که روی آن با خطی لرزان 
نوشته شده بود: »نامه‌ای به خدا«. با خودش فکر کرد بهتر است 

نامه را باز کند و بخواند. 
در نامه این‌طور نوشته شده بود: 

خدای عزیزم، بیوه‌زنی 83 س��اله‌ هستم که زندگی‌ام با حقوق 
ناچیز بازنشس��تگی می‌گذرد. دیروز یک نفر کیف مرا که 100 
دلار در آن بود دزدید. این تمام پولی بود که داشتم و تا پایان ماه 
باید خرج می‌کردم. یکشنبة هفتة دیگر عید است و من دو نفر از 
دوستانم را برای شام دعوت کرده‌ام؛ اما بدون آن پول نمی‌توانم 
چیزی بخرم. هیچ کس را هم ندارم تا از او پول قرض بگیرم. 
تو ای خدای مهربان تنها امید من هستی. به من کمک کن... 
کارمند ادارة پس��ت خیلی تح��ت تأثیر قرار گرفت و نامه را 
به س��ایر همکارانش نش��ان داد. نتیجه این شد که همگی 
جیب های خود را جست‌وجو کردند و هر کدام چند دلاری 
روی میز گذاشتند. در پایان هم 96 دلاری را که جمع شده 

بود، برای پیرزن فرستادند. 
کارمندان ادارة پست از اینکه توانسته بودند کار خوبی انجام 
دهند، خوشحال بودند. تعطیلات عید به پایان رسید و چند 
روزی از این ماجرا گذشت تا اینکه نامة دیگری از آن پیرزن 

به ادارة پست رسید. روی پاکت نامه نوشته شده بود: 
نامه‌ای به خدا. 

هم��ة کارمندان با کنجکاوی جمع ش��دند تا نامه را باز 
کنند و بخوانند. مضمون نامه چنین بود: 

خدای عزیزم، چگون��ه می‌توانم از کاری که برایم انجام 
دادی تشکر کنم. به لطف تو توانستم شامی عالی برای 
دوس��تانم مهیا کنم و روز خوبی را با آن‌ها بگذرانم. من 

به آن‌ها گفتم که چه هدیة خوبی برایم فرستاده‌ای. 
البته چه��ار دلار آن کم بود که مطمئنم کارمندان از 

خدا بی‌خبر ادارة پست آن را برداشته‌اند. 

برای فروش1
برای فروش: کفش بچه، هرگز پوشیده نشده. 

ارنست همینگوی 

آخرین انسان روی زمین2
آخرین انسان تنها در اتاقش نشسته بود که ناگهان در زدند. 

از بستگان خدا 
کودکی با پای برهنه بر روی برف‌ها ایس��تاده بود و با 

حسرت به ویترین مغازه‌ای نگاه می‌کرد. 
زن��ی که از کنارش عبور می‌کرد، او را دید و به رویش 
لبخند زد. سپس با مهربانی دستش را گرفت و با خود 
ب��ه داخل مغ��ازه برد و برایش لب��اس و کفش خرید. 

کودک پرسید: شما خدا هستید؟ 
زن پاسخ داد: نه، من فقط یکی از بنده‌های خدا هستم. 

کودک گفت: می‌دانستم با او نسبتی داری! 

پی‌نوشت 

1. For Sale: Baby Shoes, Never Worn
ارنس��ت همینگوی این داستان شش کلمه‌ای را برای شرکت در یک 
مسابقة کوتاه‌ترین داستان کوتاه نوشت و برندة مسابقه نیز شد. وی این 
داس��تان کوتاه را بعد از شرط‌بندی با یکی از دوستانش که ادعا کرده 

بود با شش کلمه نمی‌توان داستان نوشت، نوشته است. 

2. The last man on earth is sitting alone in his 
room and all of a sudden a knock on the door. 

این داستان که کوتاه‌ترین داستان ترسناک دنیا 
خوانده می‌شود، نویسندة مشخصی ندارد. 

انتخاب: جواهر مؤذنی

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

35



زینت مشایخ
کارشناس ارشد 
زبان و ادبیات 
فارسی و مدرس 
مراکز تربیت معلم 
و پیش‌دانشگاهی 
نوشهر

چکيده
از آنجا که بحث اجزای اصلی جمله از بحث‌های 
مهم کتب زبان فارسی از اول تا سوم دبیرستان 
است، نویسندة این سطور بر آن شده است کل 
مباحث موردنظر سه‌پایه را در جدول نموداری 
مقابل به صورت فشرده نمایش دهد. در جهت 
نی��ل به هدف مقاله، با مطالع��ه و پژوهش به 
جملات خاصی که در کتب دبیرستان مبهم 
بوده‌اند، اش��اره شده اس��ت. این جدول جهت 
نص��ب در کلاس‌های زبان فارس��ی به عنوان 

وسیلة کمک‌آموزشی کارگشاست.

کلید واژه‌ها:
جمله، اجزای اصلی، زبان فارسی. 

منابع 
1. عمرانی، غلامرضا و سبطی، هامون؛ زبان فارسی 
راهبردهای یاددهی- یادگیری، جلد دوم، انتشارات 

مبتکران، 1384. 
2. اکبری ش��لدره‌ای، فریدون، شیری، علی‌اکبر و 
عمرانی، غلامرضا؛ کتاب معلم زبان فارس��ی )1(، 
چاپ سوم، شرکت چاپ و نشر کتاب‌های درسی 

ایران »سهامی خاص«,، 1384. 
3. وحیدیان کامیار، تقی و عمرانی، غلامرضا؛ دستور 

زبان فارسی )1(، چ1، انتشارات سمت، 1379. 
4. ذوالفقاری، حسن و شیری، علی‌اکبر؛ کتاب معلم 
زبان فارسی )2(، موسسة فرهنگی فاطمی، 1383. 

5. عزتی‌پور، احمد و اس��ماعیل، محس��ن؛ کتاب 
معلم زبان فارسی)3(، چاپ چهارم، نشر کتاب‌های 

درسی ایران، 1384. 

د. 
شن

ه با
شد

ل 
هو

مج
که 

ل 
عو

 مف
ی با

جزئ
سه 

ت 
ملا

ج

د. 
یرن

ی‌گ
 نم

ند
مس

م 
تم

ل، م
عو

 مف
که

ذر 
 ناگ

ال
افع

                         اجزای اصلی جمله در یک نگاه 

        جمله‌های دو جزئی                                                                                     جمله‌های دو جزئی                                                     جمله‌های چهارجزئی

                    افعال ناگذر                                                        با مفعول                         با مسند                            با متمم

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

36



ند.
گیر

وم ب
ل د

عو
 مف

عل
 و ف

ول
مفع

ن 
ه بی

ی ک
های

مله‌
ج

د. 
اش

ن ب
گفت

ف 
راد

 مت
دن

ب دا
ل لق

فع
د. 

اش
ن ب

ید
 نام

ای
معن

در 
ن 

گفت
ل 

فع

د. 
اش

« ب
دن

ردان
»گ

ها 
در

مص
ن 

ل ای
 فع

نی
 مع

که
ند 

یای
ن ب

خت
 سا

ن و
ود

 نم
ن،

رد
ی ک

رها
صد

ا م
ه ب

ی ک
لات

جم
د. 

این
ا بی

آنه
ف 

راد
 مت

ن و
رد

ض ک
 فر

ن،
ید

 نام
ن،

شت
ندا

در پ
صا

ا م
ه ب

ی ک
لات

جم

د. 
شون

ی 
سبب

ی 
ذرا

ه گ
م ک

تم
ا م

ی ب
جزئ

سه 
ل 

فعا
ا

د. 
شون

ی 
سبب

ی 
ذرا

ه گ
ل ک

عو
 مف

ی با
جزئ

سه 
ل 

فعا
ا

ی. 
صص

 تخ
افة

 اض
رف

م ح
و ه

ند 
گیر

می‌
ل 

عو
 مف

هم
که 

ی 
عال

اف

ل 
عو

 مف
ل و

عو
مف

د 
سن

و م
م 

تم
ا م

ب

د 
سن

و م
ل 

عو
 مف

با

مم
 مت

ل و
عو

 مف
با

د. 
شون

ی 
سبب

ی 
ذرا

ه گ
ر ک

گذ
ل نا

فعا
ا

د. 
ل‌ان

عو
 مف

 به
ذرا

ه گ
ی ک

عال
اف

م. 
دار

اد 
تم

ا اع
شم

به 
ن 

ل: م
مثا

د. 
دارن

« ن
»را

ت 
اخ

ف س
 ژر

ر و
ظاه

در 
که 

ی 
لات

جم
م. 

رید
ب خ

کتا
ن 

ل: م
مثا

د. 
دارن

ا« 
 »ر

ود
ت خ

اخ
ف س

 ژر
 در

که
ی 

لات
جم

م. 
دید

 را 
لی

ن ع
ل: م

مثا
د. 

دارن
ا« 

 »ر
هر

 ظا
 در

که
ی 

لات
جم

د. 
شن

« با
ت

»اس
ل 

 فع
نی

 مع
 در

که
ند 

یای
« ب

دن
 آم

ظر
ه ن

 »ب
« و

تن
 رف

مار
ه ش

 »ب
ن«،

مد
ر آ

شما
به 

ر »
صاد

ا م
ه ب

ی ک
لات

جم

د. 
شو

می‌
ده 

امی
ب ن

لغی
ان‌ا

 لس
فظ

 حا
ال:

 مث
ند.

اش
ده ب

ل ش
هو

مج
که 

ند 
مس

ل و 
عو

 مف
ی با

جزئ
هار

ی چ
ه‌ها

جمل

ت. 
 اس

شم
بری

 از ا
چه

 پار
ین

ل: ا
مثا

د. 
این

ی بی
ناد

 اس
مم

 مت
ه با

ی ک
عال

اف

ها 
ف آن

راد
 مت

« و
ت

گش
 و 

شد
 و 

ود
 و ب

ت
»اس

ی 
ربط

ل 
فعا

ا

د. 
ه ش

رفت
و گ

 از ا
اب

 کت
ال:

 مث
ند.

اش
ده ب

ل ش
هو

مج
که 

م 
تم

و م
ل 

عو
 مف

ی با
جزئ

هار
ت چ

ملا
ج

د. 
یرن

ی‌گ
ی م

صص
 تخ

افة
 اض

رف
ه ح

ی ک
عال

اف

                         اجزای اصلی جمله در یک نگاه 

        جمله‌های دو جزئی                                                                                     جمله‌های دو جزئی                                                     جمله‌های چهارجزئی

                    افعال ناگذر                                                        با مفعول                         با مسند                            با متمم

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

37



مرتضی شوشتری 
کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی و دبیر 
دبیرستان‌های کرج

چکيده
زبان‌شناسان پرداختن به قرائت صحیح بر پایة واحدهای زبر زنجیری 
گفتار )تکیه، آهنگ، مکث( را از اهداف کلیدی آموزش زبان پارس��ی 
می‌دانند. بدیهی است واحدهای زبر زنجیری به عنوان مکمل واحدهای 
زنجی��ره‌ای کلام، در قرائت صحیح و متعاق��ب آن درک متون نقش 
اساسی دارند. نظر به این مهم، نگارندة این سطور بر آن است با تشریح 
مبانی فوق و ارائة الگویی مناس��ب در این خصوص، از خرمن سرسبز 
ادب پارسی دامنی گل تقدیم اصحاب فضل و ادب کند. امید که مقبول 

طبع نازک اندیشان و اصحاب خرد واقع گردد.

کلید واژه‌ها:
واحدهای زنجیره‌ای، زبر زنجیری، تکیه، آهنگ، درنگ )مکث(.

آهنگ: در تبیین و تش��ریح آهنگ و ماهی��ت آن آورده‌اند که 
»آهنگ عبارت است از تغییراتی که در زیر و بمی صدا در گفتار 

پیوسته – جمله – رخ می‌دهد. 
ماهیت آهنگ جنبة فیزیکی دارد. بالا رفتنش مربوط به افزایش 
تدریجی کش��ش تار آواهاست که با ش��روع سخن همراه است 
و پایین آمدنش موجب ش��ل ش��دن کامل تار آواها می‌شود و 
هم‌زمان با پایان یافتن سخن است. نقش اصلی آهنگ گفتار در 
زبان‌های نواخت‌دار ظاهر می‌شود اما در زبان‌هایی چون فارسی و 
انگلیسی، نقش آن تنها بیان دید گوینده است؛ زیرا به وسیلة این 
تغییرات زیر و بمی، می‌توان جملة خبری را به جملة سؤالی یا 
امری مبدل کرد. همچنین، به این وسیله می‌توان احساس‌های 
مختلف از  قبیل تعصب یا خشم و رضایت را بیان نمود. آهنگ 
در جمله موجب پدید آمدن معنی ضمنی ویژه‌ای برای آن جمله 
می‌شود؛ یعنی، اگر زنجیرة یکسانی از واژه‌ها، که صورت نحوی 
جمله‌ای درست  را دارد، با چند آهنگ متفاوت گفته شود، هر 

آهنگ خاص معنی ضمنی ویژه‌ای به همراه خواهد داشت. 
آهنگ خصوصیتی است که مربوط به  قرارداد یک زبان نیست، بلکه 
زاییدة س��اختمان طبیعی تن و روان همة انسان‌هاست. آهنگ در 
زبان‌ها متفاوت بوده و یکی از مشخصه‌های اصلی هر زبان است.« 

نش��انه‌های آهنگ‌نما: »روش‌های گوناگونی برای ثبت آهنگ 
گفتار وجود دارد. در یکی از روش‌ها، با قرار دادن نش��انه‌های 
آهنگ‌نم��ا در خط معمولی با خط فونتیک، آهنگ را نش��ان 
می‌دهند. نشانه‌های آهنگ‌نما عبارت‌اند از: )( نشانة افتان، 
 )( ،نشانة خیزان – افتان )( ،نشانة خیزان )(
نش��انة افتان – خیزان – افتان(، )( نش��انة خیزان – 

افتان – خیزان است«. 

جایگاه آهنگ در نثر فارسی 
- پرسشی کردن جمله: 

این عمل به دو طریق انجام می‌گیرد: 
1. پرسشی کردن واژه‌های پرسشی؛ مانند: آیا حسین را دیدی؟ 
در نثر امروز معمولاً یک کلمة پرسشی در جمله می‌آید نه بیشتر. 
آهنگ این نوع جملات خیزان است و جواب این نوع پرسش‌ها 

اغلب »آری« یا »نه« است. مانند: حسن را دیدی؟ آری. 
در جملة امری، هر جمله را می‌توان با کلمات پرسشی مانند آیا، 

چرا، چگونه، به صورت پرسشی درآورد. 
2. پرسش کردن با آهنگ؛ مانند: »نرفتی؟« 

یا »باز هم درس نخواندی؟« 

جایگاه آهنگ در نظم فارسی 
موسیقی یا آهنگ شعر دامنة پهناوری دارد. از آنجا که دامنة هنر 
به معنای اعم و موسیقی به معنای اخص در ذات و فطرت آدمی 
نهفته است، می‌توان گفت عواملی که آدمی را به جست‌وجوی 
موسیقی کشانده‌اند، همان کشش‌هایی هستند که او را به سخن 
گفتن وا داش��ته‌اند. این پیوند مبارک موسیقی و شعر تأثیرات 
چشمگیری بر حوزه قرائت نظم و نثر گذاشته است که به برخی 

از آن‌ها از زبان استاد شفیعی کدکنی می‌پردازیم. 
»1. لذت موس��یقایی به وجود می‌آورد و این در طبیعت آدمی 
اس��ت که خواه ناخواه از آن لذت می‌ب��رد. از طرف دیگر، زبان 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

38



عاطفه همیش��ه موزون اس��ت؛ زیرا آدمی در انفعالات روحی، 
تکیه‌ها و ترجیح‌هایی دارد که آهنگشان متفاوت است. 

2. میزان ضربه‌ها و جنبش‌ها را منظم می‌کند. 
3. به کلمات خاص هر ش��عر تأکید می‌بخشد و امتیازی از نظر 

کشش کلمات ایجاد می‌کند.« 
آنچ��ه در فرایند قرائت نظم در زبان پارس��ی اهمیت دارد، در 
دو حوزة موس��یقی بیرونی و موس��یقی درونی قابل تحلیل و 

بررسی است. 
موس��یقی بیرونی، ک��ه همان وزن عروضی اس��ت، براس��اس 
کش��ش‌ها و تکیه‌ها به وجود می‌آید. اس��تاد شفیعی در حوزة 
گروه موسیقایی، که زبان شعر را از زبان روزمره به اعتبار آهنگ 
و توازن امتیاز می‌بخش��ند، آورده‌اند: »وقتی مجموعة آوایی به 
لح��اظ کوتاه و بلندی مصوت‌ها یا ترکیب صامت‌ها و مصوت‌ها 
از نظام خاصی برخوردار باشند، نوعی موسیقی به وجود می‌آید 
ک��ه آن را وزن می‌نامی��م و اهل هر زبانی وزن ش��عر خود را در 
تناسب‌هایی خاص احساس می‌کنند که اهل زبان دیگر ممکن 

است آن تناسب را احساس نکنند.« 
دیگر مجموعة آوایی از این رهگذر، قافیه است که به تعبیر استاد 
شفیعی »صامت‌ها و مصوت‌هایی هستند که در وسط یا آخر و 
حتی اول قس��مت می‌توانند تناس��ب دیگری هم داشته باشند 
که خود صورت دیگری از موس��یقی شعر اس��ت و آن را قافیه 

می‌خوانیم.« 
ردیف از نظر ایشان تکمیل موسیقی قافیه است یا شکل غنی‌تر 
ش��دة قافیه. علاوه بر این‌ها، اگر صامت‌ها و مصوت‌ها به تناسب 
خاص تکرار ش��وند، خود جلوة دیگری از موس��یقی را به وجود 
می‌آورند که پیش��ینیان در مبحث جناس‌ه��ا به تفصیل از آن 

سخن گفته‌اند. 
نکتة اخیر همان موسیقی درونی است که از هماهنگی و نسبت 
ترکیب��ی کلمات و طنین خاص هر حرف در مجاورت با حروف 

دیگر به وجود می‌آید.

درنگ 
درنگ، توقفی کوتاه در زنجیرة گفتار است که ممکن است برای 
دم فرو بردن، تأکید یا پرهیز از آمیختگی واژه‌های پیاپی باشد. 
بررسی گفتار از لحاظ درنگ نشان‌دهندة آن است که حدود 40 
تا 50 درصد از گفتارهای خلق‌الساعه را سکوت یا درنگ تشکیل 
می‌دهد. هر چند که این نس��بت به نظر شنونده به این زیادی 
نیست؛ چون انس��ان به قدری سرگرم شنیدن موضوعات مورد 

گفت‌وگوست که به سکوت‌های بین گفتار کمتر توجه دارد. 
درنگ‌های گفتار بر دو نوع اس��ت: 1. درنگ تنفس��ی، 2. درنگ 

تأملی. 

1. درنگ تنفسی 
درنگ‌ها در زنجیرة گفتار در حالی که نسبتاً روشن هستند اما تعداد 
وقوعشان کم اس��ت؛ زیرا هنگام حرف زدن میزان تنفس کاهش 
پیدا می‌کند و فقط 0/05 از خلأهای بین گفتار را درنگ تش��کیل 
می‌دهد. درنگ‌های تنفس��ی معمولاً در مرزها یا مقاطع دستوری 
بین جمله پیش می‌آیند؛ هرچند این امر چندان الزامی هم نیست. 

درنگ تأملی 
از این نوع درنگ‌ها به نکات بیش��تری می‌توان دست یافت؛ زیرا 
تعداد آن‌ها در گفتار زیاد اس��ت و برخلاف درنگ‌های تنفس��ی 
که برای رس��اندن هوا به شش‌ها صورت می‌گیرند، این درنگ‌ها 
هیچ‌گونه هدف فیزیولوژیکی را دنبال نمی‌کنند. درنگ‌های تأملی 
معمولاً بین یک سوم تا نصف زمان گفتار انسان را اشغال می‌کنند. 
گفتاری که فاقد این نوع درنگ است، یا قبلاً تمرین شده است یا 

گویندة آن یک مشت عبارات را از روی عادت تکیه می‌کند. 
همگی زبان‌شناسان بر این نکته توافق دارند که گوینده معمولاً 
بین بندهای جملات، درن��گ تأملی نمی‌کند بلکه درون آن‌ها 

»درنگ« می‌نماید. 

گ در جمله موجب 
آهن

د آمدن معنی 
پدی

ضمنی ویژه‌ای برای 

ود؛ 
آن جمله می‌ش

ر زنجیرة 
ی، اگ

یعن

ها، که 
سانی از واژه‌

یک

صورت نحوی جمله‌ای 

د، با چند 
را دار

درست  

ت گفته 
متفاو

آهنگ 

ص 
ود، هر آهنگ خا

ش

معنی ضمنی ویژه‌ای 

به همراه خواهد داشت 

 دنباله مطلب در وبگاه نشریه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

39



عبدالرزاق امیری 
کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی و دبیر 
دبیرستان‌های شیراز

چیس��تانی دربارة »قلم« دارد که در بیت اول آن چهار بار و هر 
بار در نهایت زیبایی و استادی از آرایة پارادوکس استفاده کرده 

و این روش او در ادبیات فارسی بی‌سابقه است. 
لنگِ دونده است، گوش نی و سخن یاب 
گنگِ فصیح است، چشم نی و جهان بین 

تیزی شمشیر دارد و روش مار 
کالبد عاشقان و گونة غمگین              )دیوان اشعار رودکی، 107( 

معانی گوناگون پارادوکس 
 )paradoxum( و در )paradox( متناقض‌نم��ا یا پارادوک��س
اس��ت که منش��أ آن هم واژه‌ای یونانی )paradoxon( است و 
 )Doxa( به معنی »مقابل« یا »متناقض با« و )para( مرکب از

به معنی عقیده در نظر )فرهنگ »وبستر«: 1029(. 
در همین فرهنگ برای پارادوکس این معانی ذکر شده است: 

1. عبارتی که در تناقض با عقیدة عموم باشد. 
2. عبارتی که متناقض، باورنکردنی یا پوچ به نظر می‌رس��د، اما 

ممکن است در واقع درست باشد. 

پیشینة بحث پارادوکس یا متناقض‌نمایی
دربارة پارادوکس یا متناقض‌نمایی تا بیست‌وسه سال پیش، هیچ 
مقاله یا کتابی چاپ و تألیف نشده بود. در زبان فارسی در کتب 
بلاغی قدما از این آرایة ادبی س��خنی به میان نیامده است؛ در 
حال��ی که در کتب بلاغت غربی��ان از دیرباز بحث‌های مفصلی 
در این زمینه مطرح بوده اس��ت و معاصران در اثر آش��نایی با 
مبحث »متناقض‌نمایی« در کتب بلاغت غربیان، آن را در زبان 
فارسی مطرح کرده‌اند. روزبهان بقلی شیرازی در کتاب »شرح 
شطحیات« )تألیف 570 ه. ق( بسیاری از سخنان متناقض‌نمای 
عرف��ا را با تکیه ب��ر مبانی دینی، به خصوص ق��رآن و حدیث، 
تفسیر و تأویل کرده اما از »متناقض‌نمایی« سخن نگفته است. 
نخستین بار، متناقض‌نمایی در بلاغت فارسی را استاد شفیعی 
کدکنی در کتاب »شاعر آینه‌ها« مطرح کرد. این کتاب که تاریخ 
مقدمة آن سال 1362 هـ . ش است، در سال 1366 منتشر شد. 
ش��فیعی کدکنی در این کتاب، ضمن بحث از ویژگی‌های شعر 
»بیدل«، »تصویرهای پارادوکسی« را یکی از ویژگی‌های سبکی 

او معرفی می‌کند و چنین می‌نویسد. 

چکيده
پارادوکس یا متناقض نمایی یا تناقض، آرایة ادبی شناخته‌ای است که 
نخستین بار استاد شفیعی کدکنی در کتاب »شاعر آیینه‌ها« از آن یاد 
کرده است. ما در این مقاله به روش تحلیلی و تحقیقی، به معانی لغوی 
این آرایة ادبی، نام‌های دیگر، پیشینه و تفاوت آن با آرایة تضاد )طباق( 
پرداخته‌ایم. انواع پارادوکس را از نظر ساختاری بررسی و نمونه‌های این 
آرایه را در ادبیات فارسی دورة دبیرستان و پیش‌دانشگاهی جمع‌آوری 
کرده‌ایم. در پایان، برای تفهیم و یادگیری بیشتر این آرایة ادبی به ذکر 

نمونه‌هایی از آن در دیگر آثار ادبی پرداخته‌ایم.

کلید واژه‌ها:
پارادوکس، تناقض، متناقض نمایی، تضاد، آرایة ادبی.

»... اصطلاحی که من ساخته‌ام، ]تصویرهای پارادوکسی[ نه در 
ادبیات قدیم خودمان وجود داشته است )یعنی کتب بلاغی( و نه 

در ادبیات فرنگی تا آنجا که من جست‌وجو کرده‌ام(... . 
عبدالکریم سروش در مقالة »تعمیم صنعت طباق با استفاده از 
عکس و نقض و عدم تقارن در شعر سعدی« )1364 هـ . ش( از 

پارادوکس در شعر سعدی سخن به میان آورده است. 
محمد راس��تگو نیز در مقالة »خلاف آمد در ش��عر فارسی« در 
سال 1368 در مجلة کیهان فرهنگی )سال ششم، شمارة نهم( 
به گستردگی از این آرایة ادبی سخن گفته است. )وی در کتاب 
»هنر سخن‌آرایی، فن بدیع« نیز از این آرایة ادبی نام برده و آن 

را به اختصار توضیح داده است. 
اما نخس��تین شاعری که از این آرایة ادبی استفاده کرده، استاد 
شاعران و نخستین شاعر بزرگ زبان فارسی، رودکی است. وی 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

40



آشتی و سازش آن‌ها را می‌بینم. همین، یعنی رویارویی با چیزی تازه 
و بی‌سابقه، چیزی خلاف انتظار، چیزی خلاف عرف و عادت زمینه 
می‌شود تا به شگفتی و شیفتگی افتیم. باری، این شیوة شیرین را از 
این روی »خلاف‌آمد« و »خلاف‌آورد« می‌نامیم که با یکی از باورها 
و پذیرفته‌های عرفی، عقلی، شرعی و ... ما در خلاف و ناسازی است 
و از این روی »ستیزآمیزی« می‌گوییم که دو چیز ناساز و هم‌ستیز 

را با هم می‌آمیزد و آشتی می‌دهد )راستگو، 1376: 205، 204( 
برای مثال، وقتی »سعدی« آن »غایب حاضر« می‌فرماید: 

هرگز حدیث حاضر غایب شنیده‌ای 
من در میان جمع و دلم جای دگر است 

هی��چ فردی نمی‌تواند هم حاضر باش��د و هم غای��ب اما وقتی 
آن را تفس��یر می‌کنیم، یعنی او جس��ماً حاضر است ولی فکر و 
ذکرش جای دیگری است؛ بنابراین، حاضرِ غایب است و همین 
عنوانی که این حقیر برای سعدی به کار برده »غایبِ حاضر« هم 
پارادوکس اس��ت؛ یعنی، جسم »س��عدی« در بین ما نیست اما 
نام و شهرت و آوازة او در بین ماست و همیشه هم خواهد بود. 
دنباله مطلب در وبگاه نشريه

به یک جو نمی‌رود، آشتی دهد، برآمیزد، انباز سازد و دمساز نماید. 
به دیگر س��خن، چیزی بگوید وارونه و خلاف آنچه می‌شناسیم و 
پذیرفته‌ایم و بدان خو کرده‌ایم. مثلاً آنچه ما دربارة دم عیس��وی 
می‌دانی��م و می‌شناس��یم و پذیرفته‌ایم، درمانگری، ش��فادهی و 

زندگی‌بخشی است اما آنگاه که از زبان حافظ می‌شنویم: 
این قصة عجب شنو از بخت واژگون 

ما را بکشت یار به انفاس عیسوی 
جا می‌خوریم و ش��گفت‌زده می‌مانیم؛ زیرا از او چیزی شنیده‌ایم 
درست وارونة آنچه می‌شناختیم و بدان خو کرده بودیم. چیزی که 
هرگز انتظار شنیدنش را نداشتیم – کشته شدن با نفس عیسوی- 
دو چیزی که تاکنون آن‌ها را ناساز و متضاد می‌پنداشتیم و اینک 

4. در بلاغت، سخنی است که متناقض با خود و نامعقول به نظر 
می‌رس��د اما می‌توان آن را از طریق تفس��یر یا تأویل، به سخن 

دارای معنی با ارزش تبدیل کرد. 

تعریف پارادوکس یا متناقض‌نمایی در اصطلاح ادبی )بدیع( 
نقیض هر حکمی، نفی آن است؛ برای مثال، نقیض گزارة »هوا 
س��رد است« چنین است: »هوا س��رد نیست«. هیچ علمی دو 
گزارة متناقض را با هم نمی‌پذیرد. ادبیات نیز مانند دیگر علوم، 
دو قضیة متناقض را نمی‌پذیرد اما گاهی شاعران و نویسندگان 
دو صف��ت متناقض را چن��ان با هنرمندی و هوش��مندی در 
ترکیب س��خن خویش به کار می‌برند که ]ما[ آن س��خن را با 

لذت بسیار می‌پذیریم؛ 
لذتی که توأم با تفکر و تلاش ذهنی است و از این روی در خاطر 
پایدارتر می‌ماند )شرق الدین، 1381: 41( شاید بهترین شرح و توضیح 
پارادوکس از محمد راستگو باشد: »پارادوکس، که ما آن را »خلاف 
آمد«، »خلاف آورد« و »ستیزآمیزی« می‌نامیم، آن چنان است که 
سخنور پدیده‌هایی را که در ستیزند و با هم نمی‌آمیزند و آبشان 

3. عبارتی که واقعاً با خود متناقض و از این رو غلط است. 
4. ش��خص، موقعیت، عم��ل و جز این‌ها که به نظر می‌رس��د 
ویژگی‌های متناقض یا ناسازگاری دارد. در فرهنگ بیست جلدی 
»آکس��فورد« )ص 185( معانی مختلفی برای متناقض‌نما ذکر 

شده است که مهم‌ترین آن‌ها را ذکر می‌کنیم: 
1. در منط��ق، عبارت یا قضیه‌ای اس��ت که از یک مقدمة قابل 
قبول تشکیل ش��ود و به‌رغم آن که عقلانی به نظر می‌رسد، به 
نتیجه‌ای نادرست و منطقاً غیرقابل قبول با خود منجر می‌شود. 
2. غالب��اً متناقض‌نما برای قضیه یا بیانی به کار می‌رود که عملاً در 
تناقض با عقل و حقیقت محقق و بنابراین اساساً مهمل و کاذب است. 
3. در نقد ادبی، بیان یا قضیه‌ای است که به ظاهر متناقض با خود، 
نامعقول و مخالف با فهم عمومی است؛ هرچند وقتی که خوب برسی 

یا توضیح داده شود، ممکن است اساس درستی داشته باشد. 
ستین شاعری که از 

نخ

تفاده 
ة ادبی اس

این آرای

ستاد شاعران و 
کرده، ا

ستین شاعر بزرگ 
نخ

ودکی 
ی، ر

ن فارس
زبا

ستانی 
است. وی چی

رد که 
م« دا

ة »قل
دربار

ر بیت اول آن چهار 
د

نهایت 
ر بار در 

بار و ه

ستادی 
یبایی و ا

ز

از آرایة پارادوکس 

تفاده کرده و این 
اس

دبیات 
ش او در ا

رو

سابقه است 
فارسی بی‌

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

41



بهیاد صدیق‌پور 
کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی و دبیر 
دبیرستان‌های تهران 

مقدمه
ب��رای ورود ب��ه بحث، مرور بعض��ی از تعاریف و 
توضیحات برای فهم بهتر و دقیق‌تر، اجتناب‌ناپذیر 

است. 

تقسیم‌بندی 
اگر بخواهیم تشبیه را براساس »وجه شبه« تقسیم 

کنیم، این همانندسازی یا مفرد است یا مرکب. 
منظور نگارنده در این مقاله، همان تشبیه مرکب 
به مرکب اس��ت که تمثیل و پیوسته هم خوانده 

شده است. 
با کمال احتیاج از خلق استغنا خوش است 
با دهان تشنه مردن بر لب دریا خوش است

 »صائب«
سیروس شمیسا دربارة وجه شبه مرکب می‌گوید: 
»هنری‌ترین وجه ش��به است و از مشبه به مرکب 
اخذ می‌شود که هیئت حاصل )ایماژ، تصویر، تابلو( 
از امور متعدد است و فقط اذهان ورزیده و مأنوس به 
شعر قادر به لذت بردن از آن‌اند و بدین لحاظ ممکن 
اس��ت ذهنی جزئیات بیش��تری را نسبت به ذهن 

دیگر، از تصویر دریابد. )شمیسا، 1370: 101 و 102( 
سر از البرز برزد قرص خورشید 

چو خون آلوده دزدی سر ز مکمن »منوچهری«
تعریف: تشبیه مرکب، تشبیهی است که در آن 
وجه شبه از دو یا چند چیز که با هم آمیخته‌اند 
گرفته می‌ش��ود یا هیئتی به هیئت دیگر مانند 
می‌ش��ود. به بیان دیگر، تش��بیه مرک��ب تابلو و 
تصویری اس��ت ذهنی که چندچیز در به وجود 

آمدن آن توأمان نقش داشته‌اند. 
پس هیئتی است حاصل از امور متعدد و منتزع 

از چند چیز گوناگون.
خیال قامتت برطرف چشمم 

چو سروی بر لب جویی نماید    »شمس مغربی« 
= تص��ور و تصویر قد و قامت تو در کنار چش��م 
من مانند درخت سروی است که در کنار رودی 

جای دارد. 
طبق گفتة سیروس شمیس��ا در کتاب ارزشمند 
»بیان«، س��اختمان تش��بیه مرکب به دو بخش 

تقسیم می‌شود: مرکب اسمی و فعلی. 

چکيده
غرض از نوش��تن این مقاله، توضیح و تشریح 
بیشتر تشبیه مرکب و درک بهتر آن و بررسی 
ساختاری آن است که کمتر دربارة آن اندیشیده 
و نوشته شده است. امید که این وجیزه، مقبول 

افتد و به کار آید. 
نگارنده می‌کوش��د در نوشتة خویش، پاسخ و 

مثالی برای هر یک از پرسش‌های زیر بیابد: 
1. آی��ا تش��بیهات مرکب، همگی به ش��کل 

یکسانی ظاهر می‌شوند؟ 
2. این تشبیه می‌تواند در یک مصراع، تک بیت 

و یا در دو بیت ظاهر شود؟ 
3. آیا در میان تشبیه مرکب، تشبیه مفرد هم 

دیده شده است؟ 
4. آیا می‌توان در این تش��بیه، برای »مشبه«، 

دو »مشبه به« بیاید؟ 
5. آیا تش��بیه مرکب چهار رکنی در یک بیت 

می‌توان یافت؟ 
6. آیا هر دو مصراع ش��عری، می‌تواند تشبیه 

مرکب داشته باشد؟ 
7. در یک تشبیه مرکب، معمولاً چند جزء به 

چند جزء از یک هیئت تشبیه می‌شوند؟ 
8. آیا در اش��عار سبک نیمایی، تشبیه مرکب 

جایی دارد؟ 
9. آی��ا می‌توان بخش‌بندی‌های دیگری چون 
موضوع و محتوا یا تصویرس��ازی برای آن در 

نظر گرفت؟ 
10. به نظر شما یک ش��اعر در شعر خود، چند 

تشبیه مرکب می‌تواند بیاورد؟ 
11. آیا این آرایه، تنه��ا در حوزة نظم کاربرد 

دارد یا در عرصة نثر نیز به کار می‌آید؟

کلید واژه‌ها:
تش��بیه مرکب، تش��بیه تمثیل، وجه ش��به، 

تصویرسازی.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

42



ساختمان تشبیه مرکب 
1. مرکب اسمی: دو جزئی )با نشانه‌های: بر، در، گرد، پیش و پس( 

2. مرکب فعلی: الف( سه جزئی     ب( چهار جزئی 

مطابق بخش‌بندی ایش��ان، مرکب اسمی ترکیب دو جزء اسم 
است با دو جزء اسم که آن دو یا »بر« هم‌اند یا »در / اندر« هم‌اند 

و یا »گرد« هم و یا »پیش و پس« هم، مثال برای هر کدام: 
1( »بر« هم: یعنی یکی از 2 جزء رو یا بالای دیگری است: 

درفش کاویانی بر سر شاه 
 2           	 1          

چو لختی ابر کافتد بر سر ماه                               »نظامی« 
 2 		 1         

2( »در« هم: یعنی یکی از اجزا داخل دیگری است: 
آن شاخه‌های نارنج اندر میان ابر 
 2        	  1           

چون پاره‌های اخگر اندر میان دود                             »بهار«
 2                       1              

3( »گرد« هم: یکی از اجزا پیرامون جزء دیگر است: 
حرف‌های خط موزون تو پیرامن روی 
 2              	1                   

گویی از مشک سیه بر گل سوری رقم‌اند                 »سعدی« 
 2                1                

4( »پیش و پس« هم: یکی از اجزا کنار جزء دیگری است: 
هلال عید برون آمد از سپهر کبود 

 2    		 1    
چو شمع زرین پیش زمردین محراب             »عمعق بخارایی«

   2     		 1          
تذکر: گاه ارتباط با اجزای یک تش��بیه مرکب اس��می، مرتب و 

منظم نیست: 
شقایق بر یکی پای ایستاده 

2  	1   
چو بر شاخ زمرد جام باده                            »کلیله و دمنه«

 2          1             
برخی از تشبیهات مرکب فعلی، در هیئتی سه جزء به سه جزء 

مانند می‌گردد: 
عنان بر گردن سرخش فکنده 

 3   	2    	    1  
چو دو مار سیه بر شاخ چندن                          »منوچهری«

 2             	1          
توضیح: جزء سوم »مشبه به« که حلقه زدن است، محذوف است. 

نکته: گاه این ارتباط اجزای تشبیه، نامرتب و پراکنده است: 
گشوده سوی چمن نیم خفته نرگس، چشم 

3         2           1 	

چنان محب که دزدیده بنگرد به حبیب          »قطران تبریزی«
 3             	2           1          

بعضی از تشبیهات مرکب فعلی 4 جزئی: 
ابر از هوا بر گل چکان ماند به زنگی دایگان 

 1               	4     3      2     1
در کام رومی بچگان، پستان نور انداخته                   »خاقانی« 

 4     2     4            3               
تذکر: گاهی تشبیه مرکب، مخلوطی از سه جزئی و چهار جزئی 

است؛ یعنی مثلًا مشبه سه جزئی و مشبه به چهار جزء دارد: 
بر کشید  روز آمد و علامت مصقول 

3        	2      	1 
وز آسمان شمامة کافور بردمید 

      1	    2 	    3 )مشبه( 
گویی که دوست قرطة شعر کبود خویش 

2     	    1 	  
تا جایگاه ناف به عمدا فرو درید                   »کسایی مروزی« 

 4                 	   3        
تفاوت تشبیه دو جزئی اسمی با سه یا چهار جزئی فعلی از نظر 
تصویر در این است که اگر تشبیه اسمی را به نقاشی ارائه کنیم، 
می‌توان آن را مصور اما تش��بیه فعلی فقط در ذهن، قابل تصور 

است. )شمیسا، 1370: 74 تا 79( 
خال بنفشه گون به رخ آتشین منه 

بر برگ لاله، نافة قیر این چنین منه                      »بابافغانی« 
تشبیه مرکب تنها سهم شعر فخیم سنتی ما نیست بلکه شاعران 
نواندیش و پیر و شعر نیمایی ما نیز از این آرایه بی‌بهره نبوده و در 
شعر خویش – البته نه به وسعت ادب کهن – از آن بهره برده‌اند: 

- کاشکی همچو حبابی بر آب/ 
در نگاه تو رها می‌شدم از بود و نبود              »حمید مصدق« 

- و سرانجام، تو در فنجانی چای فرو خواهی رفت/ 
مثل قایق در آب                                        »فروغ فرخزاد« 
- خطی ز نور روی سیاهی است: / گویی بر آبنوس درخشید زر 

سپید »سهراب سپهری« 
- همگنان خاموش/ 

گرد بر گردش به کردار صدف بر گرد مروارید  »مهدی اخوان ثالث« 
تذکر: معمولاً تمام ارکان تش��بیه به علت گس��تردگی این نوع 
تشبیه در یک تشبیه مرکب جای نمی‌گیرد و حداکثر، طرفین 
تش��بیه و ادات تشبیه آورده می‌شوند ولی پیش آمده است که 

تمام ارکان تشبیه )ارکان اربعه( در بیتی جمع شده‌اند: 
چو سهم رایتت بیند مُعادی زود بگریزد 

چو اهریمن که بگریزد ز سهم آیت فرقان         »عمعق بخارایی« 
مزین است خراسان ز فرّ او امروز 

چنان که بود مزین ز رای او غزنین                      »امیر معزی«

معمولاً تمام ارکان 

شبیه به علت 
ت

ی این نوع 
ردگ

گست

شبیه 
شبیه در یک ت

ت

مرکب جای نمی‌گیرد و 

شبیه 
داکثر، طرفین ت

ح

شبیه آورده 
و ادات ت

ی پیش 
می‌شوند ول

ت که تمام 
آمده اس

شبیه )ارکان 
ارکان ت

ر بیتی جمع 
ه( د

اربع

شده‌اند

دنباله مطلب در وبگاه نشريه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

43



یوسف خوش‌نویس 
کارشناس ارشد زبان 
و ادب فارسی 
مدرس دانشگاه آزاد 
و پیام نور 
و دبیر دبیرستان‌ها 
و مراکز پیش‌دانشگاهی 
گله‌دار فارس

مقدمه
پیش از اینکه به اصل موضوع یعنی واکاوی استعارة مکنیه در کتاب 
آرایه‌های ادبی سال سوم متوسطه رشتة علوم انسانی بپردازیم، ابتدا 
استعاره را در لغت و در اصطلاح ادبی به طور مختصر معنی می‌کنیم 

و آن‌گاه آن را شرح می‌دهیم. 
اس��تعاره در لغت مصدر باب استفعال است یعنی عاریه خواستن به 
امانت گرفتن و در اصط�الح ادبی یعنی امانت گرفتن لغتی به جای 
لغت دیگر؛ زیرا شاعر در استعاره، واژه‌ای را به علاقة مشابهت به جای 

واژة دیگری به کار می‌برد. )شمیسا، 1376: 153( 
می‌ت��وان گفت که اس��تعاره از درون تش��بیه بی��رون می‌آید؛ بدین 
معنی که از جملة تش��بیهی، مشبه، وجه‌شبه و ادات تشبیه را حذف 
می‌کنیم به نحوی که مشبه به باقی بماند. به این »مشبه به« استعاره 
می‌گویند. پس استعاره، گشتاری از جملة تشبیهی است. به اصطلاح، 
ژرف ساخت هر استعاره یک جملة تشبیهی است؛ مثلًا ژرف ساخت 
»سرو«، که اس��تعاره از »قد بلند« است، چنین بوده است: »قد او از 
نظر بلندی مانند سرو است«. پس از اخذ استعاره از تشبیه، می‌توان 
آن را با قرینه‌ای در کلام به کار برد. »سروی را دیدم که می‌خرامید« 

)همان: 154( 
اس��تعاره درواقع همان تشبیه فشرده اس��ت؛ یعنی تشبیه را آن‌قدر 
خلاصه و فش��رده می‌کنیم تا فقط »مش��به ب��ه« از آن باقی بماند. 
همان‌ط��ور که می‌دانیم، در اس��تعاره ادعای یکس��انی و این همانی 
وجود دارد؛ مثلًا وقتی ش��اعری می‌گوید: »خورشید گل زرد است« 
دقیقاً می‌خواهد بگوید که نام دیگر »خورش��ید«، »گل زرد« اس��ت. 
او نمی‌خواهد بگوید که خورشید مثل گل زرد است. بلکه می‌خواهد 
بگوید که اصلًا خورشید همان گل زرد است؛ یعنی، یک نام خورشید، 

گل زرد است. )همان( 
البته قدما استعاره را به گونه‌ای دیگر تعریف کرده‌اند. »استعاره عبارت 
اس��ت از آن‌که یکی از دو طرف تش��بیه را ذکر و طرف دیگر را اراده 
کرده باشند« )همایی، 1376: 250( یا در کتاب فرهنگ اصطلاحات ادبی 
این‌گونه آمده اس��ت: »اس��تعاره از انواع مجاز است و عبارت است از 
اضافت )نسبت( مشبه به یا مستعار به مشبه یا مستعارمنه که با علاقه 
باشد. پس اگر مشبه به ذکر و مشبه ترک شود، استعارة مصرحه است 
و اگر عکس شود استعارة مکنیه. به عبارت دیگر، استعاره چنان است 
که لفظی را به مناسبت کمال شباهت در یکی از صفات به جای لفظی 
دیگر به کار برند.« )داد، 1375: 24(. ما با توسل به همین معنیِ استعاره 
از دیدگاهِ قدما، خواهیم گفت که به کار بردن استعارة مکنیه به عنوان 

استعاره درست نیست. 

چکيده
در این مقاله، به بررسی استعارة مکنیه – که در 
کتاب آرایه‌های ادبی سال سوم متوسطه آمده 
است – پرداخته‌ایم. سعی ما در این مقاله بر این 
اس��ت که با توضیح و بیان مثال‌هایی از کتاب 
آرایه، به این نتیجه برس��یم که اساس��اً به کار 
بردن استعارة مکنیه با توجه به معنی استعاره 
– استعمال لفظ در غیر معنای حقیقی – کار 
درستی نیست و به جای آن، پیشنهاد می‌شود 
از صور خیال دیگر همانند جان بخش��یدن به 
اشیا1 )تشخیص(، جان‌دار انگاری2 )آنیمیسم( 

و تجسم‌انگاری3 استفاده شود.

کلید واژه‌ها:
استعاره، استعارة مکنیه، صور خیال، 
تشخیص، آنیمیسم، تجسم‌انگاری، 

آرایه‌های ادبی سال سوم.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

44

دما دربارة 
گرچه نظر ق  

ل ادبی 
سائ

سیاری از م
ب

متین و استوار است و 

ما امری 
ها بر 

احترام آن‌

ب، نمی‌توان 
ت واج

اس

 را که این بزرگان 
هر چه

سائل 
دربارة بعضی م

ن هیچ 
ی گفته‌اند، بدو

ادب

چون و چرایی پذیرفت



قرینه در استعاره 
وجود »قرینه« در جمله‌ای که استعاره 
در آن به کار رفته، الزامی است. قرینه 
را می‌توان به زبان س��اده سرنخ معنی 
کرد: »یعنی نش��انه‌ای در س��خن که 
ذهن شنونده را از معنای حقیقی کلمه 
منصرف می‌س��ازد و به سوی معنای 
اس��تعاری آن می‌برد« )نوروزی، 1380، 
434(. پس قرینه، راه تشخیص استعاره 
بودن واژه اس��ت وگرن��ه به هیچ وحه 
نمی‌توان فهمید که واژة مورد نظر در 
معنای حقیقی خود به کار رفته است 

یا در معنای مجازی. 
ب��رای مث��ال، وقتی کس��ی می‌گوید: 
شیری دیدم که در جبهه می‌جنگید، 
از روی واژه‌های��ی مث��ل »جبه��ه« و 
»جنگیدن« - که قرینه‌اند – می‌توان 
استنباط کرد که »ش��یر« در معنای 
حقیق��ی خود – نام حی��وان – به کار 
نرفته اس��ت. پس، ش��یر در این مثال 
اس��تعاره از »رزمنده« است؛ یعنی نام 

دیگر شیر، رزمنده است. 

انواع استعاره 
همان‌طور که می‌دانیم، قدما در کتب بلاغی به چند نوع استعاره اشاره کرده‌اند. 

تقسیم‌بندی استعاره‌ها بدین‌گونه است: 
1. اس��تعارة مصرحة مجرده، 2. اس��تعارة مصرحة مرش��حه، 3. استعارة مصرحة 

مطلقه، 4. استعارة مکنیه )کنایی(. 
در همة این اس��تعاره‌ها فقط »مشبه به« ذکر می‌شود، به جز نوع آخر که در آن 

مشبه نیز ذکر می‌گردد. 
گرچه نظر قدما دربارة بسیاری از مسائل ادبی متین و استوار است و احترام آن‌ها 
بر ما امری اس��ت واجب، نمی‌توان هر چه را که این بزرگان دربارة بعضی مسائل 
ادب��ی گفته‌اند، بدون هیچ چون و چرایی پذیرفت. زیرا امکان اش��تباه و خطا در 

بعضی از گفتارهای آنان وجود دارد. 
به نظر ما یکی از اشتباهات ایشان دربارة همین استعارة مکنیه است که به طور 

مفصل به آن خواهیم پرداخت. 
همان‌طور که بیان شد، بنا به تعریفِ معنایِ »دقیقِ« استعاره – عاریت گرفتن و 
امانت خواستن واژه‌ای در غیر معنای حقیقی – با کمی دقت نظر در می‌یابیم که 
در همة انواع اس��تعاره این معنی )مجاز بودن واژه( صحت دارد و کاملًا با معنای 

استعاره مطابقت می‌کند مگر استعارة مکنیه. 
برای یادآوری فرمول‌های سه‌گانة4 انواع استعارة مصرحه را در زیر می‌آوریم: 

1. استعارة مجرده: مشبه به + ملایمات مشبه 
2. استعارة مرشحه: مشبه به + ملایمات مشبه به 

3. استعارة مطلقه: مشبه به + ملایمات مشبه و مشبه به 
حال آن‌که فرمول استعارة مکنیه چنین است. 

مشبه + یکی از ملایمات مشبه به 
دنباله مطلب در وبگاه نشريه

فِ معنایِ 
بنا به تعری

قِ« استعاره 
»دقی

ت گرفتن 
– عاری

 امانت خواستن 
و

واژه‌ای در غیر معنای 

ی دقت 
 با کم

حقیقی –

یابیم که 
نظر در می‌

در همة انواع استعاره 

ی )مجاز 
این معن

بودن واژه( صحت 

ً با معنای 
 کاملا

دارد و

طابقت 
استعاره م

می‌کند مگر استعارة 

مکنیه 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

45



چکيده

 را در اثر خویش به کمال برساند، کنایه 
ه کارگیری آن می‌تواند نقش خیال‌انگیزی

اعر یا نویسنده با ب
ی از عواملی که ش

یک

اعر یا نویسنده نیازی نمی‌بیند که 
در گفتار است. جایی که ش

است. کنایه یکی از صورت‌های بیان پوشیده و اسلوب هنری 

یرد و با اندک بهره‌گیری از عناصر جنبی، بیشترین معنی را به 
مطلب را آشکار و واضح بیان کند، از زبان کنایه کمک می‌گ

 دورة متوسطه بسیار سطحی و مبتدی 
ت القا را به زبان می‌بخشد. آرایة کنایه در کتاب‌های

کلمه می‌دهد و بیشترین قدر

ه را از دیدگاه‌های مختلف بررسی کند و نگاهی جامع‌تر 
معرفی شده است. از این رو این مقاله بر آن است که آرایة کنای

عار بزرگان ادب فارسی ارائه شود و همراه با 
دازد. در این بررسی سعی شده است برای انواع کنایه، مصادیقی از اش

بدان ان

شواهد کافی، بحث گسترش یابد.

د واژه‌ها:
کلی

کنایه، انواع کنایه، خاستگاه کنایه، ساختار دستوری کنایه.

مقدمه

ت. درواقع، شعر 
در هنرهای ادبی صنعت کنایه اس

از جمله آرایه‌های مهم و قابل طرح 

ود، نیازمند فنون 
ر نیز مانند هنرهای دیگری برای برقراری ارتباط با مخاطبان خ

و نث��

در موارد بس��یاری به مجاز 
دارد. کنایه 

و ابزارهایی هس��تند که یکی از آن‌ها کنایه نام 

ت دارد و این ش��باهت به اندازه‌ای است که با وجود 
تعارة مرکب ش��باه

و خصوصاً اس��

ن قرار دارند، باز 
عاره در آ

تعریف‌های مش��خص و محدوده‌های خاصی که کنایه و اس��ت

دارد. از این رو 
ن مورد اختلاف نظر وجود 

هم بین خواص و استادان بزرگ ادبیات در ای

ار کوتاه 
ارد و از آنجا که در کتاب آرایه‌های ادبی تعریفی بسی

کنایه جای بحث بسیار د

و گذرا از آن شده است، ضرورت آشنایی با این آرایه، شناخت انواع آن و وجوه شباهت 

ستعاره بیش از پیش احساس می‌شود. 
آن با مجاز و ا

دکتر سعید قشقایی

استاد راهنما

مرضیه راستی کردار

دبیر ادبیات فارسی دبیرستان‌ها و مراکز پیش‌دانشگاهی فسا 

کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی

کنایه: »کنایه در لغت به معنی پوش��یده س��خن گفتن اس��ت و در اصطلاح س��خنی 

 اگر گوینده جمله‌ای را چنان 
د، بنابراین،

ک و دور باش
ی دو معنی نزدی

اس��ت که دارا

د، از کنایه 
دور منتقل گرد

ده از معنی نزدیک به معن��ی 
کار برد که ذهن ش��نون

به 

ده کرده است؛ مانند: دس��ت درازی که کنایه از تجاوز و طمع‌کاری به مال 
اس��تفا

ی را اگر به صورت 
ی از معان

دیگران اس��ت.« )همایی، 1374: 255( درواقع »بس��یار

ت و گاه مس��تهجن و زشت به نظر می‌رسد 
عادی بیان کنیم، لذت‌بخش نیس��

و مؤثر بیان کرد« )شفیعی 
اما از طریق کنایه می‌توان آن را به روش��ی دلنشین 

ه تقریباً یکس��ان‌اند اما 
د از کنای

کدکنی، 1385: 141(. تعریف‌های قدیم و جدی

بعضی کلی‌ترند که جای انگشت نهادن بر آن‌ها نیست و بعضی به جزئیات 

هم توجه کرده‌اند؛ مانند س��یروس شمیسا که می‌گوید: »کنایه عبارت یا 

ز ایراد نیست؛ 
جمله‌ای است« )شمیسا، 1373: 226( که این تعریف خالی ا

مفرد )= یک 
زیرا کنایه فقط جمله و عبارت نیست بلکه به صورت لفظ 

ب )ترکیب وصفی یا اضافی( نیز ظاهر می‌شود. 
ی( یا مرک

واژه‌ا

د و منافاتی با حقیقت ندارد 
فرق کنایه با مجاز: »اول اینکه کنایه تضا

« واقعاً منظور 
ر تعبیر »طویل النجاد

و هیچ موردی نیست از اینکه د

ر »رعینا 
د اما در مجاز چنین نیست؛ مثلاً د

بلندی شمش��یر باش��

م؛ زیرا باران قابل چرا و 
الغیث« نمی‌توانیم معنی حقیقی را بپذیری

 گفتار براساس انتقال از لازم 
ه در کنایه

ت. دوم اینک
چریدن نیس

ز ملزوم به لازم اس��ت.« 
جاز انتقال ا

ه ملزوم اس��ت ولی در م
ب

)شفیعی کدکنی، 1385: 142( 

عارة مرکب 
عارة مرکب: »فرق کنایه و است

فرق کنایه با است

ت؛ بنابراین در جمله، 
تعارة مرکب مجاز اس

این است که اس

ود دارد که به خواننده می‌گوید جمله 
قرینة صارفه‌ای وج

ه کار نرفته است، مانند »تکیه بر 
در معنی اصلی خود ب

ا در کنایة قرینة 
آب زدن« که امری معمول اس��ت ام

ه بر معنای ثانوی دلالت داش��ته باش��د 
صارفه‌ای ک

وجود ندارد. عدم توجه به این مطلب یعنی وجود 

ن بر معنای ظاهری 
نداشتن قرینه و امکان حمل آ

س��بب شده اس��ت که در کتب سنتی بسیاری 

 ذکر کنند.« 
 را کنای��ه

س��تعاره‌های مرکب
از ا

)شمیسا، 1385: 289( 

س��تعارة تمثیل: 
ف��رق کنای��ة مرکب ب��ا ا

س��تعارة تمثی��ل، علاقه می��ان ظاهر 
در ا

ن و معنای پوش��یده آن ش��باهت 
س��خ

اس��ت. به عبارت دیگ��ر: »جملة گفته 

ستعار منه است
شده، مش��به به یا م

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

46



مقدمه

ت. درواقع، شعر 
در هنرهای ادبی صنعت کنایه اس

از جمله آرایه‌های مهم و قابل طرح 

ود، نیازمند فنون 
ر نیز مانند هنرهای دیگری برای برقراری ارتباط با مخاطبان خ

و نث��

در موارد بس��یاری به مجاز 
دارد. کنایه 

و ابزارهایی هس��تند که یکی از آن‌ها کنایه نام 

ت دارد و این ش��باهت به اندازه‌ای است که با وجود 
تعارة مرکب ش��باه

و خصوصاً اس��

ن قرار دارند، باز 
عاره در آ

تعریف‌های مش��خص و محدوده‌های خاصی که کنایه و اس��ت

دارد. از این رو 
ن مورد اختلاف نظر وجود 

هم بین خواص و استادان بزرگ ادبیات در ای

ار کوتاه 
ارد و از آنجا که در کتاب آرایه‌های ادبی تعریفی بسی

کنایه جای بحث بسیار د

و گذرا از آن شده است، ضرورت آشنایی با این آرایه، شناخت انواع آن و وجوه شباهت 

ستعاره بیش از پیش احساس می‌شود. 
آن با مجاز و ا

دکتر سعید قشقایی

استاد راهنما

مرضیه راستی کردار

دبیر ادبیات فارسی دبیرستان‌ها و مراکز پیش‌دانشگاهی فسا 

کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی

کنایه: »کنایه در لغت به معنی پوش��یده س��خن گفتن اس��ت و در اصطلاح س��خنی 

 اگر گوینده جمله‌ای را چنان 
د، بنابراین،

ک و دور باش
ی دو معنی نزدی

اس��ت که دارا

د، از کنایه 
دور منتقل گرد

ده از معنی نزدیک به معن��ی 
کار برد که ذهن ش��نون

به 

ده کرده است؛ مانند: دس��ت درازی که کنایه از تجاوز و طمع‌کاری به مال 
اس��تفا

ی را اگر به صورت 
ی از معان

دیگران اس��ت.« )همایی، 1374: 255( درواقع »بس��یار

ت و گاه مس��تهجن و زشت به نظر می‌رسد 
عادی بیان کنیم، لذت‌بخش نیس��

و مؤثر بیان کرد« )شفیعی 
اما از طریق کنایه می‌توان آن را به روش��ی دلنشین 

ه تقریباً یکس��ان‌اند اما 
د از کنای

کدکنی، 1385: 141(. تعریف‌های قدیم و جدی

بعضی کلی‌ترند که جای انگشت نهادن بر آن‌ها نیست و بعضی به جزئیات 

هم توجه کرده‌اند؛ مانند س��یروس شمیسا که می‌گوید: »کنایه عبارت یا 

ز ایراد نیست؛ 
جمله‌ای است« )شمیسا، 1373: 226( که این تعریف خالی ا

مفرد )= یک 
زیرا کنایه فقط جمله و عبارت نیست بلکه به صورت لفظ 

ب )ترکیب وصفی یا اضافی( نیز ظاهر می‌شود. 
ی( یا مرک

واژه‌ا

د و منافاتی با حقیقت ندارد 
فرق کنایه با مجاز: »اول اینکه کنایه تضا

« واقعاً منظور 
ر تعبیر »طویل النجاد

و هیچ موردی نیست از اینکه د

ر »رعینا 
د اما در مجاز چنین نیست؛ مثلاً د

بلندی شمش��یر باش��

م؛ زیرا باران قابل چرا و 
الغیث« نمی‌توانیم معنی حقیقی را بپذیری

 گفتار براساس انتقال از لازم 
ه در کنایه

ت. دوم اینک
چریدن نیس

ز ملزوم به لازم اس��ت.« 
جاز انتقال ا

ه ملزوم اس��ت ولی در م
ب

)شفیعی کدکنی، 1385: 142( 

عارة مرکب 
عارة مرکب: »فرق کنایه و است

فرق کنایه با است

ت؛ بنابراین در جمله، 
تعارة مرکب مجاز اس

این است که اس

ود دارد که به خواننده می‌گوید جمله 
قرینة صارفه‌ای وج

ه کار نرفته است، مانند »تکیه بر 
در معنی اصلی خود ب

ا در کنایة قرینة 
آب زدن« که امری معمول اس��ت ام

ه بر معنای ثانوی دلالت داش��ته باش��د 
صارفه‌ای ک

وجود ندارد. عدم توجه به این مطلب یعنی وجود 

ن بر معنای ظاهری 
نداشتن قرینه و امکان حمل آ

س��بب شده اس��ت که در کتب سنتی بسیاری 

 ذکر کنند.« 
 را کنای��ه

س��تعاره‌های مرکب
از ا

)شمیسا، 1385: 289( 

س��تعارة تمثیل: 
ف��رق کنای��ة مرکب ب��ا ا

س��تعارة تمثی��ل، علاقه می��ان ظاهر 
در ا

ن و معنای پوش��یده آن ش��باهت 
س��خ

اس��ت. به عبارت دیگ��ر: »جملة گفته 

ستعار منه است
شده، مش��به به یا م

 م��ورد نظر، 
 و معن��ای پوش��یده و

می‌باش��د.  مس��تعارٌله  ی��ا  مش��به 

ل، معن��ای ظاهری 
��تعارة تمثی

در اس

ا در کنایة 
مورد قبول نیس��ت، ام

چندان 

مرکب، شباهتی میان ظاهر سخن )مکنیٌ 

ه( و معنای پوشیده آن )مکنی عنه( وجود 
ب

ن��دارد. همچنین، معنای ظاه��ری آن مانند 

معنای پوش��یدة آن پذیرفتنی است. استعارة 

تی��ر از کمان چو رفت نیاید به 
تمثیلی مانند: »

شس��ت باز« و کنایة مرکب مانند: »انگش��ت به 

دندان گرفتن« )نوروزی، 1376: 497( 

کنایه از حیث دلالت مکنیٌ به، به مکنی عنه: 

م(: »کنایه از موصوف آن است 
1. کنایه از موصوف )اس

که یک یا چند صفت یا لقب از موصوفی را بگویند و خود 

اده کنن��د؛ مثلاً به جای نام خدا بگویند 
آن موص��وف را ار

د »ام القری«. بی‌نشان 
»بی‌نشان« یا به جای شهر مکه بگوین

دا و ام‌القری، لقب ش��هر مکه است.« )نوروزی، 1376: 
صفت خ

مبر اکرم 
4( یا ترکیب »پنج نوبت زن شریعت« از صفات »پیا

99

)ص(« در بیت: 

پنج نوبت زن شریعت پاک 

چاربالش نهِِ ولایت خاک )هفت پیکر، 1383، 6( 

ت، »در این نوع کنایه، مکنی به، صفتی اس��ت که 
2. کنای��ه از صف

باید از آن متوجه صفت دیگری )مکنی عنه( شد؛ مثلاً از سیه گلیم، 

بدبخت و از س��یه کاس��ه، کثیف و بخیل را می‌توان فهمید.« )شمیسا، 

رمانبردار« 
»نرم گردن« کنایه از »مطیع و ف

2( یا مانند: عبارت 
76 :1373

در بیت: 

د ار تو کایی به جوش 
دو شخص ایمن‌ان

ی نرم گردن، یکی سفته گوش )شرف‌نامه، 1381: 63( 
یک

3. کنای��ه از فع��ل: این نوع کنایه از رایج‌ترین نوع آن اس��ت که در آن »فعل یا 

( در معنای فعل یا مصدر یا جمله‌ای دیگر )مکنی 
مصدری یا جمله‌ای )مکنی به

ه کار رفته باشد؛ مثلاً دست کفچه کردن که کنایه از گدایی کردن است.« 
عنه( ب

2( یا عبارت »دل از کف رفتن« کنایه از »عاشق شدن« در بیت: 
)شمیسا، 1385: 76

مرا عمرها دل زکف رفته بود 

بر این شخص و جان بر وی آشفته بود )بوستان، 1359: 157( 

ادامه مطلب در وبگاه نشریه�

کنایه در موارد 

بسیاری به مجاز 

و خصوصاً استعارة 

مرکب شباهت دارد 

و این شباهت 

به اندازه‌ای است 

که با وجود 

تعریف‌های مشخص 

و محدوده‌های خاصی 

که کنایه و استعاره 

در آن قرار دارند، 

باز هم بین خواص 

و استادان بزرگ 

ادبیات در این مورد 

اختلاف نظر وجود دارد

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

47



   اگر به فرهنگ‌ها 

ه کنیم، 
مراجع

ه تلفظ 
یابیم ک

درمی‌

واژة »خشن جامه« 

ت مذکور 
در عبار

 دمنه به 
کلیله و

از 

شکل »خَشَن جامه« 

ت، نه 
صحیح اس

»خَشِن جامه« 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

48

علی‌اصغر فیروزنیا 
کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی 
و دبیر دبیرستان‌های بجنورد

چکيده
نویسندة مقاله با ذکر شواهدی تلفظ کلمة »خَشِن جامه« را در درس 
»کبوتر طوق‌دار« نادرس��ت می‌داند و ش��کل صحیح آن را به صورت 

»خَشَن جامه« مطرح می‌کند.

کلید واژه‌ها:
خَشِن، خَشَن، خَشِن جامه، خَشَن جامه.

در درس »کبوتر طوق‌دار« )مندرج در ادبیات فارسی 3( چنین 
آمده است: »ناگاه صیّادی بدحالِ خَشِن جامه، جالی بر گردن و 

عصایی در دست، روی بدان درخت نهاد.« 
)ادبیات فارسی 3، 1389: 107( 
اگر به فرهنگ‌ها مراجعه کنیم، درمی‌یابیم که تلفظ واژة »خشن 
جامه« در عبارت مذکور از کلیله و دمنه به شکل »خَشَن جامه« 

صحیح است، نه »خَشِن جامه«. 
در اینجا شواهدی را برای تأیید این نظر نقل می‌کنیم. 

1. »خَشَن xašan: گیاهی است از انواع بوریا که از آن جامه بافند 
و درویشان پوشند.« )معین، 1371، ج 1: 1425( 

2. »خش��ن ]خَ شَ[ )اِ( گیاهی باش��د ک��ه از آن جامه بافند و  
فقیران و درویشان پوش��ند.« )برهان قاطع(، )از ناظم الاطباء(. 

)فرهنگ جهانگیری(. جامة ساخته شده از خشن: 
بر کش مسیح غم زِ دل، پیش که صبح بر کشد 

این خشن هزار میخ از سر چرخ چنبری                       خاقانی
ای که تو را به ز خشن جامه نیست 

حکم بر ابریشم و بادامه نیست                                   نظامی 
ترکیب: خشن پوشیدن: جامه‌ای که از گیاه خشن بافته باشند، 

در بر کردن. )ناظم الاطباء(« )دهخدا، 1336، ج 12: 589( 

3. »خش��ن – به فتح اول بر وزن چمن، گیاهی باشد که از آن 
جامه بافند و فقیران و درویشان پوشند.« )تبریزی، 1379، 342( 

4. »خش��ن پوش: آن که جامة بافته ش��ده از گیاه خشن در بر 
کرده باشد.« )گلچین معانی، 1381، ج 1: 334( 

5. »خَشَ��ن / kashan/ یک نوع گیاهی که از آن جامه می‌بافند 
و آن را کم بغلان ]تهی‌دستان و فقیران[ و قَشّاقان می‌پوشند.«

 )شکوری، 1384، ج 1: 697( 
غیاث‌الدین محمد رامپوری هم تلفظ واژة خشن را در  فارسی به 
فتحتین و در آخر نون، ذکر کرده است و کلمة مشابه آن را در 

عربی به فتح اول و کسر ثانی آورده است. 
)ر.ک. به غیاث‌اللغات، 1363: 333(

ضمناً واژة »بدحال« در عبارت منقول از کلیله و دمنه، با تعریف 
واژة »خَشَن جامه« پیوند دارد. )ر.ک. به لغت‌نامة دهخدا( 1336، ج 

6: 737، ذیل لغت »بدحال«( 
پس با عنایت به نکات یاد شده، قرائت کلمة مورد نظر به صورت 
»خَشَن جامه« بر شکل دیگر آن یعنی »خَشِن جامه« ترجیح دارد. 

منابع 
1. معین، محمد؛ فرهنگ فارسی، )6 جلد(، چاپ هشتم، تهران، امیرکبیر، 1371. 
2. دهخدا، علی‌اکبر؛ لغت‌نامه، )30 جلد( انتشارات مجلس شورای ملی، 1336(. 

3. تبریزی، محمدحسین؛ برهان قاطع، چاپ اول، تهران، نیما، 1379. 
4. شکوری، محمدجان؛ فرهنگ فارسی تاجیکی، تصحیح محسن شجاعی، 2 

جلد، چاپ اول، تهران، فرهنگ معاصر، 1384. 
5. غیاث‌الدین محمد رامپوری؛ غیاث‌اللغات، چاپ اول، تهران، امیرکبیر، 1363. 
6. گلچین معانی، احمد؛ فرهنگ اشعار صائب، )2 جلد(، چ3، امیرکبیر، 1381. 
7. گروه مؤلفان؛ ادبیات فارسی )3( )شاخة نظری به استثنای رشتة ادبیات و علوم 
انسانی(، چاپ دوازدهم، تهران، شرکت چاپ و نشر کتاب‌های درسی ایران، 1389. 



آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

49

1. تلفظ واژگان
- گوش پند نیوشان آواز او شَنوده )shanude( )ادبیات1 درس 
اول( تلفظ درس��ت آن شُ��نوده )shonude( اس��ت. )نیز ر.ک 

ادبیات 3، درس ششم( 
- ز ت��ن خون و خُوی )xoy( را ف��رو ریختند. )ادبیات 1 درس 
س��وم( در حالی ک��ه تلفظ این واژه بر وزن »مِی« اس��ت. )واژه 

نامک: ذیل واژة »خوی«( 
- جولقیّی سربرهنه می‌گذشت )ادبیات 1، درس هفتم( جولقی، 
»julaghi« تلفظ شده در حالی که تلفظ آن »jowlaghi« است. 
- خرامان )xaraman( بش��د س��وی آب روان )ادبیات 1 درس 

سوم(؛ تلفظ صحیح آن )xoraman( است. 
- که به ما سَوا )masava( فکندی همه سایة هما را )ادبیات 2 

درس اول(؛ تلفظ صحیح آن ماسِوا )maseva( است. 
- به دو چش��م خون فش��انم، هِله )hele( این نس��یم رحمت 

)ادبیات 2 درس اول(؛ تلفظ صحیح آن هَله )hale( است. 
- ب��ه دع��ای مس��تمندان )mostamandan( ک��ه ز جان ما 
بگردان، ره آفت قضا را )ادبیات 2 درس اول(؛ این واژه دو تلفظی 
اس��ت اما می‌دانیم که تلفظ دو هجاییِ این نوع واژگان، وجهة 

ادبی بیشتری دارد و بهتر است در متون ادبی آن‌ها را دو هجایی 
 .)mostmandan( :تلفظ کنیم

- لیکن )likan( جز علی )ع( کسی اعلام آمادگی نمی‌کند. )ادبیات 
2، درس سوم(؛ لیکن ممال »لکنِ« عربی و تلفظ آن )liken( است. 
- باز چو کشتی شکست نوبت وصل و لقَا )lagha( است. )ادبیات 
2، آواز عش��ق(؛ لقِا مصدر دوم باب مفاعله اس��ت و به کسر اول 

)legha( تلفظ می‌شود. 
- به هر جانب ک��ه روی آری، دَرَفش )darafsh( کاویان بینی. 
)ادبیات 2، درس س��یزدهم(؛ تلفظ درست درفش به کسر اول 

)derafsh( است. 
- صفوت آدمی��ان و تتََمّ��ة )tatamme( دور زمان )ادبیات 3، 

درس اول(؛ تلفظ صحیح آن )tatemme( است. 
- دامنی پر کنم هَدیة )hadiyye( اصحاب را )ادبیات 3، درس 
اول(؛ مرحوم محمدمعین ذیل این واژه نوشته است: »این کلمه 
را فصیحان فارس��ی به فتح اول و س��کون دوم و تخفیف سوم 

])hadye([  آورده‌اند.« 
- ای ط��اق نهم رَواق بالا )ravagh( بالا )ادبیات 3، درس اول(؛ 

تلفظ صحیح آن )revagh( است. 

 سرانجام بعد از سالیان بسیار و در واپسین سال‌های حضور کتب 
ادبیات فارسی در چرخة آموزش، کتاب گویای »ادبیات فارسی« 
و البته چند درس دیگر، از طرف سازمان پژوهش و برنامه‌ریزی 
آموزش��ی به بازار عرضه ش��د. نگارندة این سطور، که تجربه‌ای 
در ای��ن عرصه دارد، به عنوان ناظر علم��ی بر تولید 9 عدد نوار 
کاست شامل قرائت اشعار کتب ادبیات فارسی دورة راهنمایی و 
دبیرستان در ادارة کل آموزش‌وپرورش استان آذربایجان شرقی، 
ضمن عرض تبریک و آرزوی توفیق برای تمامی دست‌اندرکاران 
تهیة این اثر و ارج نهادن به تلاش‌های آنان، با این باور که نفس 
چنی��ن کاری از ضرورت‌های انکارناپذیر فرایند آموزش اس��ت، 
جهت ت��داوم و ارتقای طرح با معیارهای علمی و هنری، نکاتی 
را ک��ه حاصل تأمل و دقت در این اثر اس��ت، به محضر ارجمند 

پدیدآورندگان آن و همچنین دوس��تداران ش��عر و ادب پارسی 
تقدیم می‌کند. بدیهی است هر وسیله و ابزار کمک‌آموزشی، باید 
از نظر اعتبار علمی و دانشی در سطحی بالاتر از مخاطبانش – در 
این مورد دبیران و دانش‌آموزان – باشد تا آنان این اثر را به عنوان 
راهنما و گره‌گش��ای مشکلات خود بپذیرند. نکتة مهم دیگر در 
تولید چنین اثری، پاسخگویی به این سؤال مهم است که: »هدف 
از تهیه و تولید آن چیس��ت؟« ارائة تلفظ درس��ت واژگان، آشنا 
کردن مخاطبان با لحن درست کلام، رعایت تکیه‌ها، نشان دادن 
ظرافت‌ه��ا و زیبایی‌های متون ادبی یا هم��ة این موارد؟ در زیر، 
قرائت متون بخشی از کتب ادبیات عمومی متوسطه را از منظر 
صحت و اعتبار و تأمین اهداف مورد نظر محک می‌زنیم و داوری 

نهایی دربارة آن را به خوانندگان می‌سپاریم. 

سیله و ابزار 
هر و

ک‌آموزشی، 
کم

عتبار 
باید از نظر ا

و دانشی در 
علمی 

ی بالاتر از 
سطح

طبانش – در 
مخا

 دبیران و 
این مورد

ش‌آموزان – باشد 
دان

ن اثر را 
ن ای

ا آنا
ت

ن راهنما و 
به عنوا

گره‌گشای مشکلات 

ود بپذیرند. 
خ

م دیگر در 
ة مه

نکت

تولید چنین اثری، 

پاسخگویی به این 

ت که: 
ل مهم اس

سؤا

 تهیه و 
»هدف از

تولید آن چیست؟

رحیم تبریزی کندلجی
کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و 
دبیر ادبیات دبیرستان‌های بستان‌آباد

ان
رست

دبی
رة 

دو



 )kelile( 22 در »آورده‌ان��د« صفحة )kalile( »واژة »کلیل��ه -
تلفظ شده است. 

- بانگ و غریو و هَزاهَز )hazahaz( برخاست )ادبیات 3، درس 
ششم(؛ تلفظ صحیح آن »hazahez« است. 

- چیزی را که در او کراهیّت��ی )karahiyyati( نبود... )ادبیات 
3، درس شش��م(؛ تلفظ درس��ت ای��ن واژه ب��ه تخفیف »ی«  

)karahiyat( است نه به تشدید آن. 
- و آنچ��ه دارم از اندک مایه حطام دنیا حلال اس��ت و کَفایت 
)kafayat( اس��ت... )ادبیات 3، درس ششم(؛ تلفظ صحیح آن 

»kefayat« است. 
- س��رانجام گفت ایمَ��ن )iman( از هر دوان )زب��ان و ادبیات 
پیش‌دانش��گاهی درس پنجم(؛ ایمِن ممال آمِن عربی اس��ت و 

»imen« تلفظ می‌شود. 
- این پیر زنِدیق )zendigh( آمد. )زبان و ادبیات پیش‌دانشگاهی، 

درس هفتم(؛ تلفظ این واژه »zandigh« است. 

2. خطاهای دستوری و نحوی 
- بی‌ادب تنها نه خود را داش��ت بد/ بلکه آتش در همه آفاق زد 

)ادبیات 2، درس اول( 
مصرع اول به صورت جملة وابسته و به صورت متصل به مصراع 
بعدی قرائت ش��ده است. حال آن‌که در پایان مصراع اول درنگ 

کامل لازم است. 
- نوای گرم نی از آتش��ین نفسی اس��ت )ادبیات 1 درس اول(. 
»ی« در آتش��ین نفس��ی به صورت »ی« مصدری قرائت شده 

است؛ در حالی که »ی« وحدت و نکره است. 
به سهراب گفت ای یل شیر گیر/ کمند افکن و گرد و شمشیر 
گیر )ادبیات 1، درس سوم(؛ »کمند افکن« باید با نقش منادایی 

قرائت گردد. 
- کز رخ نوربخش او نور نثار می‌رس��د )ادبیات 1، ش��عرِ حفظ 
کنیم(؛ »نثار« به صورت مضافٌ‌الیه )نورِ نثار( قرائت شده است 

در حالی‌که بعد از »نور« درنگ کوتاهی رعایت می‌شود. 
- ز قلب سپاه، اندر آشفت توس )ادبیات 2، درس دوم(؛ »اندر« 
به عنوان حرف اضافة دوم برای واژة »قلب« قرائت ش��ده است 
)ز قلب س��پاه اندر، آشفت توس(. حال آن‌که اندر پیشوند فعل 

است  اندر آشفت. 
- هم��ه آرزویم اما، چه کنم که بس��ته پای��م )ادبیات 2، درس 
هجدهم(؛ »بسته« به صورت فعل و »پا« با نقش مفعولی قرائت 
شده است. حال آن‌که »بسته پا« صفتی است در نقش مسند و 

»َ- م« مخفف فعلِ »هستم« است بسته پا هستم. 
- و امی��ر از آن جهان آمده، به خیمه فرود آمد. )ادبیات 3، درس 
ششم(؛ »از آن جهان آمده« بعد از نقش نمای اضافه و به صورت 
گروه وصفی برای »امیر« قرائت شده است. به نظر می‌رسد این نوع 
قرائت با سبک تاریخ بیهقی و متون آن دوره تناسبی نداشته باشد. 

قرائت صحیح آن اس��ت که بعد از »امیر« درنگ کنیم؛ در این 
صورت، »آمده« فعل وصفی است. کاربرد فعل وصفی در متون 
این دوره بس��امد نسبتاً زیادی دارد. یک نمونه از این کاربرد در 

همین درس »کشتی پر شده، نشستن و دریدن گرفت«. 
- زندگان��ی خواجه عمی��د دراز باد )ادبیات 3، درس شش��م(؛ 
»خواجه« به صورت ش��اخص قرائت شده است. گویی »عمید« 
اسم یکی از شخصیت‌های تاریخ بیهقی است. در قرائت صحیحِ 
این عبارت، »عمید« صفت است برای »خواجه«  خواجة عمید. 
البته در کتاب درس��ی »ی« میانجی بعد از »خواجه« نیامده و 

احتمالاً خطای رسم‌الخطّیِ کتاب دلیل این قرائت بوده است. 
- بشکست داغ دیر یاسین پشت ما را )ادبیات 3، درس هشتم(؛ 
»پش��ت« به سکون آخر و با فک اضافه قرائت شده است. البته 
این قرائت مسبوق به سابقه است و از زمان تألیف کتاب درسی 
و تش��کیل کلاس‌های توجیهی، از ط��رف مؤلفان محترم رواج 
یافته است. ظاهراً این قرائت نوعی توجیه یا سرپوش گذاشتن بر 

»ایراد قافیه‌«ای است که شاعر مرتکب شده است. 
آیا بهتر نیس��ت جمله را مطابق نقش‌های نحوی آن بخوانیم و 
ایراد قافیه را هم بپذیریم؟ در این قرائت، ایراد قافیه »غلوّ« را با 
تن دادن به ایراد و عیبی بزرگ‌تر پنهان کرده‌اند و آن این است 
که با وارد کردن یک س��اخت نحوی کهن در ش��عری امروزی، 
متن را دچار اضطراب سبک‌شناختی و زبان‌شناختی نموده‌اند. 

- همه بیش��ی تو بکاهی، همه کمّی تو فزای��ی )زبان و ادبیات 
فارس��ی پیش‌دانش��گاهی، درس دوم(؛ »ی« در »بیش��ی« و 
»کمّی« به صورت »ی« مصدری قرائت شده است. حال آن‌که 

نشانة نکره و وحدت است. 
- ک��ه من راس��ت گویم ب��ه گفتار خوی��ش )زب��ان و ادبیات 
پیش‌دانش��گاهی، درس پنجم(؛ »راست« با نقش قیدی قرائت 
ش��ده اس��ت. این قرائت با وج��ود صحّت، با توجیه دس��توری 
و معنای��ی مصراع تناس��ب چندانی ن��دارد. ظاهراً بهتر اس��ت 

»راست‌گو« + »َ- م« بخوانیم. 
- دمیدن��د گفتی، ش��ب آمد ب��ه روز )زبان و ادبیات فارس��ی 
پیش‌دانش��گاهی، درس پنجم(؛ بعد از »گفتی« درنگ کرده‌اند 
در نتیجه قیدِ »گفتی« متعلق به فعل »دمیدند« قرائت ش��ده 
است. حال آن‌که محل درنگ بعد از »دمیدند« است؛ بنابراین، 

»گفتی« قیدی است متعلق به جملة بعد از خود. 

3. خروج از وزن عروضی
- مگر ای سحاب رحمت تو بباری ار نه دوزخ ... )ادبیات، درس 
اول(؛ هم��زة »ارنه« در قرائت ابقا و موجب خروج از وزن ش��ده 

است. حال آن‌که قرائت صحیح آن با حذف همزه است. 
- به گرز گران دست برد اشکبوس )ادبیات 2، درس دوم(؛ قرائت 
»اشکبوس« با ابقای همزه موجب نادرستی وزن شعر شده است. 

قرائت صحیح این مصراع با حذف همزة »اشکبوس« است. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

50



4. عدم رعایت تکیه‌ها و درنگ‌ها 
- ما را آن ده که آن به )ادبیات 2، درس اول( در قرائت کتاب گویا، 
تکیه روی »به« )آخرین واژة عبارت( است. حال آن‌که در قرائت 

صحیحِ این عبارت، تکیه روی واژة »آن« در هر دو جمله است. 
- از او خواس��ت دس��توری اما ندید )ادبیات 2، درس سوم(؛ در 
قرائ��ت کتاب گویا تکیه روی هجای ما قبل آخر »دس��توری« 
اس��ت. در این قرائت معنی مصراع چنین می‌شود: »از او امری/ 
فرمانی خواس��ت اما ندید« در قرائت صحیح، تکیه روی هجای 

پایانی »دستوری« است. 
- در لشکرگاه می‌گشت. )ادبیات 2 آورده‌اند، ص 27(؛ در قرائت 
کتاب گویا تکیه روی »گاه« است و بعد از »لشکرگاه« درنگ هم 
رعایت نش��ده است. در قرائت صحیح بعد از »لشکرگاه« درنگ 

رعایت می‌شود و تکیه روی هجای اول »می‌گشت« است. 
- ورنه س��زاوار خداوندی‌اش )ادبی��ات 3، درس اول(؛ در قرائت 
این عبارت بهتر است بعد از »ورنه« درنگ کنیم و هجای پایانی 
»ورن��ه« را با تکیه ادا کنیم. ح��ال آن‌که هیچ درنگ و تکیه‌ای 

رعایت نشده است. 
- این مدعیان در طلب��ش بی‌خبران‌اند )ادبیات 3، درس اول(؛ 
بعد از »مدعیان« درنگ لازم اس��ت. در حالی که در کتاب گویا 

بدون رعایت درنگ قرائت شده است. 
- گفت که شاید بود که فروشندة این جادو بوده است. )ادبیات 
3، آورده‌ان��د، ص 22(؛ در قرائت کتاب گویا هجای اول واژة 
»ش��اید« با تکیه ادا ش��ده اس��ت که در این صورت معنای 
قیدی از آن اس��تنباط می‌شود. حال آنکه در متون کهن، 
این واژه اغل��ب کاربرد فعلی دارد و با تکیة هجای پایانی 

قرائت می‌شود. 
- در باب عدم رعایت تکیه و درنگ به این موارد بسنده 

می‌کنم. متأسفانه بسامد این خطا بسیار است. 

5. لحن
بدیه��ی اس��ت که لح��ن قرائت اش��عار 
حماس��ی با اش��عار غنایی، تعلیم��ی و... 
متفاوت اس��ت. حتی می‌ت��وان گفت در 
یک شعر ممکن است ابیات و قسمت‌های 

مختلف، لحن‌های متفاوتی 
را اقتض��ا کنند. برای نمونه، بیت مطلع و 

بیت میانی غزلی 
از حافظ را می‌آورم تا معلوم گردد که لحن 

در قرائت یک 
ش��عر و اجزای مختل��ف آن چه جایگاه و 

اهمیتی دارد! 
- شاه شمشاد قدان خسرو شیرین دهان 
که به مژگان شکند قلب همه صف‌شکنان... 

- با صبا در چمن لاله سحر می‌گفتم 
که شهیدان که اند این همه خونین کفنان 

بیت مطلع با لحنی تند و سرش��ار از حرکت ادا می‌ش��ود که با 
محتوای آن نیز هماهنگ است؛ در حالی که بیت بعدی با لحنی 
آرام و سنگین قرائت می‌شود که باز هم با محتوای آن هماهنگی 
کامل دارد. این در حالی اس��ت که در کتاب گویا بیشتر اشعار 
– اعم از تعلیمی، حماس��ی و غنایی – با لحنی یکسان و مشابه 
قرائت شده‌اند. شاید مهم‌ترین ایراد وارد بر این اثر، همین باشد. 
به عنوان نمونه‌ای از موارد بس��یار، بخش نخس��تِ »رزم رستم و 
اشکبوس« را ملاحظه فرمایید که گویندة زن آن را با لحنی خبری 

قرائت کرده است و به هیچ روی، حس حماسی را القا نمی‌کند. 

موسیقی متن
از اظهارنظر در این باب خودداری می‌کنم اما انتظار دارم دوستان 
اهل فضل که در هر دو زمینة ادبیات و موسیقی صاحب دانش 
و ذوق و تجربه‌اند، »کتاب گویا« را از این منظر در معرض نقد 

و داوری قرار دهند.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

51



آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

52

فرشاد مرادی 

دانشجوی دکترای زبان و ادب 

گاه پیام نور 
فارسی و مدرس دانش

قروة کردستان

مقدمه

ش‌آموزان نیز 
قریر« می‌کنند و دان

ها را »ت
ا و عبارت‌

ت، معنی بیت‌ه
سال‌هاس��ت که همکاران رش��تة ادبیا

ی و آثار 
گفته‌های آنان را بی‌کم و کاس��ت می‌نویس��ند و به یاد می‌سپارند. نگاهی گذرا به تلاش‌های علم

ض را پیشه نکردند، 
وباره‌گویی مح

ه تنها خود حفظ و د
زرگواران، ن

ش و ادب نشان می‌دهد که آن ب
بزرگانِ دان

ن آموزش و 
ی از بنیان‌های نوی

 با آگاه
ار باز داش��ته‌اند؛ گویی

نیز از این ک
ش و ادب را 

بلکه خواهندگان دان

گاه نو به آموزش، جای‌گزینی 
ن برافروخته‌اند. ن

راراه آیندگا
ود و دیگران، چراغی ف

نهادینه کردنِ آن‌ها در خ

ار و درون‌مایة کتاب‌های درسی و به 
دگرگونی در ساخت

 کاربردی به جای تکرار طوطی‌وار، 
تِ درونی و

دریاف

کار دارند، 
 با آموزش سرو

ش از همه
ت. معلمان، که بی

ش را در پی داش
ی آموز

ی در روش‌ها
دگرگون

تبع آن، 

غاز کتاب‌های 
د. در آ

ش گیرن
ب در پی

ی آموزشی کتا
ناگزیرند شیوه‌های نوینی برای دستیابی به هدف‌ها

اره بر این نکته 
ب آموزش همو

ن، با بیان روش‌های مناس
ش‌آموزا

 با دبیران و دان
ی و در بخش سخنی

درس

ب، نیروی 
یِ مبتنی بر حفظ مطال

یز از روش‌های سنّت
ع و پره

ی متنو
تأکید شده است که باید با ارائة روش‌ها

شیوة معمول، راهکارهای 
شتار کاستی‌های 

رد. در این نو
ش‌آموزان تقویت ک

را در دان
 و نوآوری 

آفرینندگی

ت‌وار آمده است. 
ش، فهرس

 کارگیری این رو
 کاربردیِ به

تاوردهای
ش معنی و دس��

ی آموز
ش��نهادی برا

پی

در روش‌های موجود 

معلم نه خود وقت کافی 

برای اندیشیدن در معانی 

گوناگون ابیات را دارد 

و نه به دانش‌آموزان 

اجازه می‌دهد روخوانی 

و روان‌خوانی را تمرین 

کنند. این در حالی 

است که دانش‌آموزان 

دورة ابتدایی، که 

خود به روخوانی 

متون می‌پردازند، در 

روان‌خوانی و درک کلی 

متون از دانش‌آموزان 

دوره‌های راهنمایی و 

دبیرستان موفق‌ترند

چکيده

ی و دبیرستان‌ها 
س راهنمای

س ادبیات فارسی در مدار
شیوة رایج در تدری

ش‌آموزان است. 
نثور کهن برای دان

ت و متون م
ریر معنی ابیا

ی بر تق
مبتن

ش و ارائة شیوه‌ای پیشنهادی 
این نوشتار به بررسی کاستی‌های این رو

ة مورد نظر نویسندگان کتاب‌های درسی است – برای 
– که همان شیو

پردازد.
منثور می‌

ت و متون 
س ابیا

تدری

ی، آموزش، نوشتن.
عر، معن

کلید واژه‌ها: ش



آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

53

3. یک‌نواخت��ی کلاس و خس��تگی جس��می و ذهن��ی شود تا نمرة قبولی را کسب کنند. مُنزَل می‌دانند که باید دقیقاً در برگه‌های امتحانی نوشته از یک بیت یا نوشته را ندارند. آن‌ها گفته‌های معلم را وحیِ فرصتی برای اندیشه در معانی دیگر و استنباط‌های گوناگون دانش‌آموزانی که با این شیوه معنای ابیات را حفظ می‌کنند، معانیِ گوناگون از سوی دانش‌آموزان؛ 2. جلوگیری از نگرش‌های متنوع به ابیات و عبارات و بیان دانش‌آموز نهادینه می‌شود. معلم امکان تصحیح و یادآوری وجود ندارد، غلط‌نویسی در غلط‌های املایی در نوشته‌های آنان زیاد است و چون برای قافلة نوشتن معانیِ تجویزی است. به همین سبب، تعداد در این ش��یوه، تنها دغدغ��ة دانش‌آموزان ج��ا نماندن از دانش‌آموزان به سبب شتاب در نوشتن معنی؛ 1. بس��امد بالای غلط‌های املایی و نگارشی در کتاب‌های کاستی‌های شیوة رایج 
5. پرحجم‌ش��دن کتاب درسی به سبب نگارش معانی در واژه‌ها در فرهنگ‌ها و واژه‌نامه‌هاست – تجربه کنند. ابتدایی‌تری��ن اصول پژوهش را – ک��ه همانا یافتن معنی می‌ش��ود. در نتیج��ة این ام��ر، دانش‌آم��وزان نمی‌توانند مؤلف��ان از آوردن ای��ن واژه‌نام��ه نیز عم�اًل نادیده گرفته پایانی کتاب‌های ادبیات ش��ده است. به این ترتیب، هدف تقریریِ معلم س��بب بی‌توجهی دانش‌آم��وزان به واژه‌نامة واژه‌نام��ة پایانی کتاب‌های ادبیات اس��ت. نوش��تن معانی اصلی‌تری��ن علت این ناتوانی، ع��دم مراجعة دانش‌آموز به نمی‌توانند حروف الفبای فارس��ی را ب��ه ترتیب نام ببرند. متأس��فانه بیش��تر دانش‌آموزان تا پایان دورة دبیرس��تان بیگانگیِ آنان با کارهای پژوهشی؛ 4. ناتوان��ی دانش‌آم��وزان در بهره‌گی��ری از واژه‌نامه‌ه��ا و ادبیات را به خسته‌کننده‌ترین کلاس‌ها تبدیل می‌کند. وادار کردن دانش‌آموزان به نوشتن معانی تجویزی کلاس دانش‌آموزان؛ 

6. ناتوان��ی دانش‌آموز در روخوان��ی و روان‌خوانی متون آنان از مرور درس‌ها – حتی در شب امتحان – می‌شود. متون بخوانند و به خاطر بسپارند که این امر سبب دل‌زدگی علاوه بر متن اصلی کتاب، نوشته‌های خود را نیز از لابه‌لای دانش‌آم��وزان برای آمادگی در آزمون‌های پایانی مجبورند بین سطرها؛ 
اس��ت که دانش‌آموزان دورة ابتدایی، که خود به روخوانی می‌دهد روخوانی و روان‌خوانی را تمرین کنند. این در حالی معان��ی گوناگون ابیات را دارد و نه ب��ه دانش‌آموزان اجازه در این روش معلم نه خود وقت کافی برای اندیش��یدن در نظم و نثر؛ 

مت��ون می‌پردازن��د، در روان‌خوانی و درک کل��ی متون از 
دانش‌آموزان دوره‌های راهنمایی و دبیرستان موفق‌ترند.

7. بی‌به��ره بودن دانش‌آموزان – به ویژه در س��ال س��وم و 
پیش‌دانشگاهی – از دریافت نکات حاشیه‌ای و زیباشناسی 

متون نظم و نثر؛ 
8. تبدیل ش��دن کلاس ادبیات به کلاس املا و خس��تگی 
معلم به س��بب دوباره‌گوییِ نوش��ته‌های پیش��ین خود که 
سالیان سال از روی آن‌ها معنی ابیات را برای دانش‌آموزان 

خوانده است؛ 
9. بدبینی و تردید دانش‌آموزان نسبت به توان علمی معلم؛ 
به سبب تکیه معلم به معانیِ‌از پیش نوشته شده، این اندیشه 
در ذه��ن دانش‌آموز تقویت می‌گردد که اگر کتاب از معلم 
گرفته شود، نمی‌تواند بیت را معنی کند یا اگر همان کتاب را 
به یکی از دانش‌آموزان بدهد، وی نیز می‌تواند معانی نوشته 

شده را روخوانی و برای دانش‌آموزان تکرار کند. 

راهکار پیشنهادی برای آموزشِ معنی 
1. جمع‌خوانی ابیات با نظارت معلم؛ 

این کار سبب ایجاد روحیة نشاط و شادی در کلاس می‌شود 
و فضای عاطفیِ متناسب با هر درس را فراهم می‌آورد و به 

دریافت معنی کمک می‌کند. 
2. بی��ان معنی ابیات و عبارات از س��وی دانش‌آموزان و به 

نوبت؛ 
معلم ب��ا راهنمایی خود، دانش‌آموزان را به اندیش��یدن در 
معن��ی ابیات و عبارات وامی‌دارد و پس از ش��نیدن معنی، 

دربارة درستی یا نادرستی آن گفت‌وگو می‌کند. 
لازم ب��ه یادآوری اس��ت که برخی ابی��ات و جمله‌ها – که 
تعدادشان به ده‌درصد هم نمی‌رسد – نیاز به تأکید دارند و 
معلم به تشخیص خود می‌تواند بر این گونه ابیات و عبارات 
بیشتر تأکید کند. همچنین، نوشتن معنی واژه‌هایی که برای 
دانش‌آموزان مشکل است و در کتاب نیز معنی نشده است، 
اشکال ندارد. البته به مرور زمان دانش‌آموزان خود به خود از 

نوشتن معانی ساده و غیرضروری پرهیز می‌کنند. 

متأسفانه بیشتر دانش‌آموزان تا پایان دورة 

دبیرستان نمی‌توانند حروف الفبای فارسی را به 

ترتیب نام ببرند. اصلی‌ترین علت این ناتوانی، 

عدم مراجعة دانش‌آموز به واژه‌نامة پایانی 

کتاب‌های ادبیات است



3. با جلوگیری از نوش��تن معن��یِ واژه‌های 
ش��ماره‌دار،  عبارت‌ه��ای  و  س��تاره‌دار 
دانش‌آموزان ناگزیر می‌ش��وند واژه‌نامة پایان 
کتاب و توضیحات پایان درس‌ها را بخوانند. 
ای��ن کار، اعتماد به نف��س را در آنان تقویت 
می‌کند و س��بب دل‌گرمی و امیدواری آنان 
می‌شود. به این ترتیب، آن‌ها می‌توانند معنی 
واژه‌ها و عبارت‌های بی‌س��تاره و بی‌شماره را 

نیز حدس بزنند. 

دستاوردهای این شیوه 
1. زای��ش اندیش��ه‌های ن��و در دانش‌آموز و 
دریافت معنی با به‌کارگیری شیوة کارِ گروهی 

و پرسش و پاسخ؛ 
2. کمک به دانش‌آموزان گوشه‌گیر برای بیان 

اندیشه‌های خود؛ 
3. جلوگیری از خستگی دانش‌آموز و معلم به 

سبب تنوع در شیوة ادارة کلاس؛ 
4. رواج روش آموزش سقراطی و کارگروهی 

به جای سخنرانی؛ 
5. کاه��ش غلط‌ه��ای املای��ی و نگارش��ی 
دانش‌آموزان به سبب بی‌نیازی آنان از نوشتن 
گفته‌های معلم و پرهیز از رواج تندنویس��یِ 

همراه با بی‌دقتی؛ 
6. آش��نایی دانش‌آم��وز با گام‌ه��ای آغازین 

پژوهش. 

سخن پایانی 
نگارنده خود در مدارس پسرانه و دخترانة شهر 
و روس��تا این شیوه را به کار برده و با مقایسة 
کلاس‌هایی که با روش س��نتی و با این روش 
معنی ش��عر را آموخته‌اند، دریافته اس��ت که 
می��زان قبولی دانش‌آموزانی ک��ه با این روش 
معنی شعر را یاد می‌گیرند در آزمون‌های نهایی 
و کلاسی به مراتب بیشتر از دیگر دانش‌آموزان 
است. به همین جهت، دغدغة کاهش میزان 

قبولی را نیز نداشته است. 

 ابیات و 
برخی

ا نیاز به 
جمله‌ه

تأکید دارند و 

ص 
معلم به تشخی

ود می‌تواند بر 
خ

 ابیات 
این گونه

ت بیشتر 
و عبارا

د کند
تأکی

صابر معصومی
کارشناس ارشد و دبیر 

زبان و ادب فارسی 
دبیرستان‌های خلخال

چکيده
فعالیت‌های آموزش��ی در سایة فناوری و ابزار و وسایل آموزشی به 
منظور یاددهی و یادگیری بیشتر، بهتر و عمیق‌تر صورت می‌گیرد. 
همچنین با استفاده از تجربیات علمی و عملی می‌توان به این مهم 
دست یافت. »معلم« به عنوان زمامدار کلاس با ایجاد فضای مناسب 
آموزشی و فراهم نمودن تجهیزات به خوبی می‌تواند به اهداف اصلی 
آموزش، که همانا پیش��رفت و بهبود کیفیت آموزش است، دست 
یابد. اس��تفاده از چارت‌ها و تصاویر، گام مهمی در جریان آموزش 
است. با این روش می‌توان مسائل و مفاهیم انتزاعی را، که یادگیری 
آن‌ها برای فراگیرندگان دشوار است، به صورت انتفاعی و تجسمی 
درآورد و یادگیری را سرعت و تداوم بخشید. درس »کلاس نقاشی« 
از ادبیات فارس��ی )1( سال اول متوسطه از جمله مفاهیم انتزاعی 

است که با استفاده از تصویر به آن دست یافته‌ایم.

کلید واژه‌ها:
تدریس، یاددهی و یادگیری، مفاهیم انتزاعی، کلاس نقاشی، تصاویر.

مقدمه
در آموزش‌وپ��رورش، با توجه ب��ه برنامه‌های از پیش تعیین 
ش��ده، عمده‌تری��ن فعالیت‌ها و چالش‌ه��ا در زمینة آموزش 
صورت می‌گیرد. اگر برای هر یک از این فعالیت‌ها حد و مرز 
مشخصی قائل شویم، چه بسا تمام فعالیت‌ها قرین موفقیت و 
پیشرفت خواهد شد. پس لازم است که با برنامه‌ریزی منظم 
و دقیق در عرصة آموزش، از تجربیات علمی و عملی صاحبان 
اندیش��ه بهره ببریم. در این میان آنچه حائز اهمیت اس��ت، 
نقش معلم در هدایت و رهبری فضای آموزشی است. اوست 
که با ایجاد ش��رایط مناسب و مس��اعد برای یادگیری نقش 
ایفا می‌کند؛ بنابراین برای ایفای چنین نقشی باید صلاحیت 
لازم را داشته باشد تا به کارآمدی نظام آموزشی یاری رساند. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

54



همچنین فضاهای آموزش��ی و فعالیت‌های یاددهی و یادگیری 
باید از شرایط لازم برخوردار باشند تا یادگیری مفید و مؤثر، که 

همان یادگیری پایدار و تغییر در رفتار است، تحقق یابد. 
مسئلة دیگر در ارتباط با این موضوع مسئلة تدریس و اجرای 
آن اس��ت. از تدریس تعاریف مختلفی ش��ده اس��ت؛ از جمله 
اینکه همکاری متقابلی اس��ت که بین معلم و شاگرد و محتوا 
در کلاس درس جری��ان دارد.« )ش��عبانی، 1387: 103( بنابراین، 
فعالیت معلم  و نحوة اجرای آن در کنار محتوا، روش و وسایل 
آموزش��ی اهمیت بسیار دارد. محتوا همان مفاهیمی است که 
ب��ه فراگیرندگان یاد داده می‌ش��ود. در مورد روش و وس��ایل 
آموزش��ی باید گفت که معلم با بهره‌گیری از روش‌ها و وسایل 
لازم، زمینه را برای یادگیری ش��اگردان فراهم می‌کند. از آنجا 
که یادگی��ری مفاهیم انتزاعی و ذهنی به مراتب دش��وارتر از 
مس��ائل و مفاهیم عینی و تجسمی اس��ت، لازم است در این 
زمینه با به کارگیری روش‌ها و وس��ایل لازم در فرایند آموزش 

به اهداف آموزشی رسید. 
تحقیقات نشان می‌دهد که وسایل آموزشی مناسب در انتقال و 
تفهیم مفاهیم نقش مؤثری دارند. آن‌ها »سبب ایجاد علاقه در 
امر یادگیری ش��اگردان می‌شوند، مفاهیم آموزشی را سریع‌تر و 
صریح‌تر بیان می‌کنند و موجب تکامل و افزایش عمق و میزان 
یادگیری می‌گردند.« )هم��ان منبع: 189 – 190( برای نمونه 
می‌توان به »تصاویر یا پوس��ترهای آموزشی« اشاره کرد. آنچه 
در این تصاویر به کار گرفته می‌ش��ود، همان محتوای آموزشی 
است که دانش‌آموز با توجه به آن می‌تواند مفاهیم انتزاعی را به 
راحت��ی به صورت انتفاعی درآورد. برای مثال، در کتاب ادبیات 
فارسی )1( درس شانزدهم »مسجد جلوه گاه هنر اسلامی« به 
برخی از اصطلاحات هنر اس�المی برمی‌خوریم که جز با توسل 
به تصاویر و نمونه‌های عینی آن‌ها نمی‌توانیم در تفهیم و انتقال 

مطالب توفیق یابیم. 

ل��ذا ما برای تس��هیل در ام��ر آموزش، بر آن ش��دیم که درس 
ش��انزدهم ادبیات فارسی )1( را، که نمونه‌ای از مفاهیم انتزاعی 
در آن به کار رفته اس��ت، به شیوة استفاده از تصاویر آموزشی، 

مورد بررسی قرار دهیم. 
لازم ب��ه یادآوری اس��ت ک��ه در ای��ن روش تفاوت‌های فردی 
دانش‌آموزان نی��ز در خور توجه اس��ت. درواقع، می‌توان گفت 
که در ای��ن روش میزان بهره‌گیری و دریافت محتوا برای همة 
فراگیرندگان یکسان است. به همین جهت در این نوع کارکردها 

می‌توانیم به موفقیت بیشتری نائل شویم. 
درس ش��انزدهم با عنوان »کلاس نقاشی« یک خاطره است و 
قسمتی از آن به توصیف نقاشی اسب و نحوة طراحی آن مربوط 
می‌شود. در این درس اصطلاحات و واژگان نامأنوس و ثقیلی به 
کار رفت��ه که یادگیری آن برای اکثر دانش‌آموزان و حتی برای 
برخی همکاران دشوار است. از جمله واژگانی: »وَقَب«، »آخُره«، 
»یال«، »غارب«، »گُرده« و »کُلّه«. وقتی به جملة »دست معلم 
از وَقَب حیوان روان ش��د؛ فرود آمد.« می‌رس��یم، در وهله اول 
تصور و تجسم مطلب برای دانش‌آموزان دشوار است اما با دیدن 
تصویر این مش��کل بر طرف می‌ش��ود و ماهیت موضوع بر آنان 

آشکار می‌گردد. 
برای این بخش از درس مذکور، تصویری از اس��ب را به کمک 
رایان��ه طراحی کرده‌ایم تا ش��اید بتوانیم گامی در جهت بهبود 

کیفیت آموزشی برداریم. 

منابع 
1. شعبانی، حسن؛ مهارت‌های آموزشی و پرورشی، جلد اول )روش‌ها و فنون 

تدریس(، چاپ بیست‌ودوم، تهران، انتشارات سمت، 1387. 
2. ادبیات فارسی )1( سال اول متوسطه، چاپ نهم، تهران، شرکت چاپ و نشر 

کتاب‌های درسی ایران، 1384. 

با بهره‌گیری از 
معلم 

سایل 
روش‌ها و و

زمینه را برای 
لازم، 

شاگردان 
ادگیری 

ی

فراهم می‌کند. از آنجا 

ی مفاهیم 
ادگیر

که ی

انتزاعی و ذهنی به 

ب دشوارتر از 
مرات

و مفاهیم عینی 
سائل 

م

و تجسمی است، لازم 

ه با 
زمین

ت در این 
اس

ی روش‌ها و 
ه کارگیر

ب

رایند 
سایل لازم در ف

و

ش به اهداف 
آموز

آموزشی رسید

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

55

از ادبیات فارسی 1



چکيده

در بیتِ بنده همان به که ز تقصیر خویش/ عذر به درگاه خدای آورد، واژة تقصیر باید کوتاهی در عبادت معنی شود 

نه گناه. در بیت مجلس تمام گشت و به آخر رسید عمر/ ما هم‌چنان در اولِ وصف تو مانده‌ایم نیز منظور از واژة 

مجلس همان کتابِ گلستان یا مقدمة آن است و نباید به معنی عمر در نظر گرفته شود. برای معنا کردن بیت 

بترس از جهان‌دار یزدان پاک/ خرد را مکن با دل اندر مغاک، حرف اضافة با باید در مفهوم به همراهِ لحاظ شود 

تا بتوان مصراع دوم را درست و دقیق معنا کرد. همچنین، جهتِ‌ارائة معنایی مناسب برایِ بیت )نبرم از تو امید 

ای نگارین! / که تا از من نبرد جانِ شیرین( باید به دو نکته توجه خاص نمود: یکی حروف ربط که تا و دیگر 
توجه به معنای نهفته در دو بیتِ ذکر شده پس از آن. 

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسیامیر ترکمندی
 و مدرس مراکز پیام نور بیجار

مقدمه

نگارندة این مقاله کوشیده است تا با استدلال‌های روشن و قریب به ذهن، 

چهار نکتة مهمِ درسی در کتاب ادبیاتِ فارسیِ سوم ریاضی را توضیح دهد. 

به این امید که همکاران محترم رش��تة زبان و ادبیات فارسی در صورت 

پذیرفتن توضیحات این حقیر، معنا و مفهومی واحد را به دانش‌آموزان 

خود ارائه نمایند. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

56

درس اول/ صفحة یک 
»بنده همان به که ز تقصیر خویش/ عذر به درگاه خدای آورد 

ورنه سزاوار خداوندی‌اش/ کس نتواند که به جای آورد« 
در مصراع اولِ بیت نخس��ت، واژة تقصیر به معنای کوتاهی در 
عبادت به کار رفته است و نباید آن را گناه معنی کرد. قرینه‌های

مؤیدّ این س��خن یکی اینکه آوردن »ورن��ه« در آغازِ بیتِ دوم 
بیانگرِ ارتباط مستقیم میان مفاهیم نهفته در دو بیت بالاست و 
نباید هر بیت را به صورت مس��تقل و بدون توجه به بیت دیگر 
معنا نمود. همچنین با توجه به اینکه منظورِ ش��اعر از س��زاوارِ 



دنبالة مطلب در وبگاه نشریه

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

57

ن مقدمة 
نویسندگا

زمانی 
د را 

کتابِ خو

ه کارِ 
می‌نویسند ک

تدوین و نوشتن 

 پایان 
کتابشان به

رسیده باشد. نویسنده 

س از خاتمة نگارشِ 
پ

ر مقدمة 
ود، د

اثر خ

ن انگیزه، هدف و 
آ

ب مطرح 
محتوای مطال

شده در نوشتة خود 

ا بیان می‌کند. سعدی 
ر

سیاری 
مانند ب

نیز 

از نویسندگان در 

ه بیان 
ستان ب

ة گل
مقدم

هدف و انگیزة خود 

ن کتاب 
برای تحریر ای

چنین 
گ و هم

گران‌سن

ن، مطرح شده 
ضامی

م

در آن می‌پردازد

خداون��دی‌اش همانا عبادتِ در خور و س��زاوارِ خداوند اس��ت، 
بنابراین منظور از تقصیر نیز کوتاهی در عبادت خداوند است. 

دلیلِ دیگر، اینکه س��عدی – علیه الرحمه – در ادامة س��خنِ 
خویش )صفحة دو، س��طر 19( بارِ دیگ��ر واژة تقصیر را دقیقاً 
در مفهوم کوتاهی در عبادت به کار برده اس��ت: »عاکفانِ کعبة 
جلالش به تقصیرِ عبادت معترف که: ما عَبَدناکَ حقَّ عِبادَتکَِ«. 
معنی دو بیت: با توجه به اینکه هیچ انسانی قادر نیست عبادتی 
را که شایستة ذات اقدس خداوندی است به جا بیاورد، بنابراین 
ب��رای بندگان هم��ان بهتر که به خاط��ر کوتاهی‌های خود در 
عبادت خداون��د، به درگاه او توبه کنند و عذرِ تقصیر بخواهند؛ 

زیرا عبادتی که شایستة اوست، از عهدة بندگان برنمی‌آید. 

درس اول / صفحة سه 
»مجلس تمام گشت و به آخر رسید عمر 

ما همچنان در اول وصف تو مانده‌ایم« 
در بیتِ بالا واژة مجلس به معنای کتاب، نوشته و سخن به کار 
رفته اس��ت و در نهایت، منظورِ سعدی همان کتاب گلستان و 
مجالس سخنوری خود است؛ بنابراین، نباید آن را در مفهوم عمر 
به حس��اب بیاوریم. زیرا با توجه به ادامة مصراع »به آخر رسید 
عمر« اگر »مجلس تمام گشت« را هم به معنی تمام شدن عمر 
در نظر بگیریم به نوعی در کلامِ س��عدی قائل به نوعی حش��و 

شده‌ایم که با بلاغتِ او مغایرت دارد. 
توضیحِ دیگر اینکه در بیش��ترِ مواقع، نویسندگان مقدمة کتابِ 
خود را زمانی می‌نویس��ند که کارِ تدوین و نوشتن کتابشان به 
پایان رس��یده باشد. نویسنده پس از خاتمة نگارشِ اثر خود، در 
مقدمة آن انگیزه، هدف و محتوای مطالب مطرح شده در نوشتة 
خود را بیان می‌کند. سعدی نیز مانند بسیاری از نویسندگان در 
مقدمة گلستان به بیان هدف و انگیزة خود برای تحریر این کتاب 
گران‌سنگ و همچنین مضامین، مطرح شده در آن می‌پردازد، 
بنابراین، مقصود س��عدی – رحمت‌الله علیه – از »مجلس تمام 
گشت« همان به پایان رسیدن کتابِ گلستان و به عبارت دیگر، 
به پایان رسیدنِ سخنان خود او در مقدمة این اثر ارزشمند است 
و با توجه به دلایل ذکر شده در بالا نمی‌توان آن را به معنای »به 

پایان رسیدن عمر« دانست. 
معنی بیت: بالاخره این کتاب )گلس��تان یا مقدمة گلستان( به 
پایان رسید و عمرِ ما نیز در حالِ به پایان رسیدن است اما هنوز 

نتوانسته‌ایم تو را آن‌گونه که هستی، توصیف و ستایش کنیم. 

درس دوم/ صفحة یازده/ رزم رستم و اسفندیار 
»بترس از جهان‌دار یزدان پاک   خرد را مکن با دل اندر مغاک« 
در توضیحاتِ کتابِ ادبیات برای مصراعِ دومِ این بیت به اشتباه 
این معنی ذکر شده است: عقل و احساسات خود را تباه مکن و 
برخلافِ عقل و احس��اسِ خود عمل نکن. درواقع در توضیحاتِ 
کتاب حرف اضافة »با« به معنیِ »و« لحاظ شده است؛ در حالی 
که می‌بایس��ت به معنایِ‌»به همراهِ« در نظر گرفته می‌شد. در 

تش��ریح مفهوم ای��ن بیت ذکر یک نکتة مه��م و تدقیق در آن 
الزامی اس��ت و آن اینکه اتفاقاً اس��فندیار در مواجهه با رس��تم 
گرفتارِ احساسات اس��ت و دقیقاً براساسِ احساسات و در عین 
ح��ال برخلافِ عقل و خرد عمل می‌کند. بنابراین، رس��تم از او 
می‌خواه��د که عقل و خ��رد خود را به همراهِ احساس��اتش در 
تاریکی و ضلال فرو نبرد. با توجه به آنچه گفته شد، حرف اضافة 
»ب��ا« در جملة »خرد را مکن ب��ا دل اندر مغاک« به معنی »به 
همراه« است؛ یعنی، احساسات تو در تاریکی و ضلال قرار دارد. 
پس تلاش کن مانعِ آن ش��وی که عقل و خردت هم به همراه 
احساساتت در تاریکی فرو رود و به عبارت دیگر تلاش کن عقل 

و خرد و منطقت گرفتار احساساتت نشود. 
لازم به ذکر اس��ت که فردوس��ی در ادامه نی��ز یک بار دیگر بر 
بی‌خردانه عمل کردن اس��فندیار تأکید می‌کند و معتقد است 
که او در مقابله با رستم عقل و خرد را کنار گذاشته و براساس 

احساساتش رفتار می‌کند: 
»تو با من به بیدادکوشی همی    دو چشم خرد را بپوشی همی« 
معنی بیت: از خداوند و آفریدگارِ پاک بترس و عقل و خرد خود 

را گرفتار احساساتِ نادرست خویش مکن. 

درس ویس و رامین / صفحة 96 
»نبرّم از تو امید ای نگارین

که تا از من نبرد جان شیرین« 
ارائة یک معنا و مفهومِ دقیق برای این بیت – طوری که جامعِ 
لفظ و معنی باشد – در گرو دو نکته است: یکی توجه به حرف 
رب��ط »که« در ابتدای مصراع دوم و دیگر توجه به دو بیتی که 

پس از این بیت ذکر شده است. 
در بسیاری از موارد دیده شده است که همکارانِ محترمِ ادبیات 
ب��دونِ توجه به این دو نکته، معنایی س��اده و س��طحی، که با 
محت��وای اصلی این بیت همخوانی ندارد، ارائه می‌کنند و اغلب 
آن را این‌گونه معنی می‌کنند: ای معش��وقِ زیبای من! تا زمانی 
که زنده هستم از وصالِ‌دوبارة تو ناامید نخواهم شد. در حالی که 
شاعر مفهومی غیر از آنچه ذکر شد، بیان می‌کند و آن این است: 
ای معشوق زیبای من! هیچ‌گاه از وصال مجدد تو نا امید نخواهم 
شد تا بتوانم پیوسته زنده بمانم و روح و جانم مرا ترک نگوید؛ چرا 
که امید وصال تو به من توانِ زندگی می‌بخشد. در معنی کردن 
بیت بالا باید به حرف ربط »که« توجه ویژه ش��ود که به همراه 
حرف ربط »تا« برای تعلیل و در مفهومِ »برای اینکه و به خاطر 
اینکه« به کار رفته است و شاعر به وسیلة آن می‌خواهد در ادامه، 

دلیلِ قطع امید نکردن ویس از وصال رامین را توضیح بدهد. 
نکتة دیگری که برای معنی کردنِ دقیقِ این بیت باید به آن توجه 
شود، تدقیق در بیت بعدی است که شاعر در آن به صراحت این 
نکته را بیان می‌کند که دلیلِ آنکه تا این لحظه زنده مانده‌ام، این 

است که هنوز از وصال معشوق قطع امید نکرده‌ام. 
»مرا تا عشق صبر از دل براندست
به این امید جان من بماندست« 



اشرف روشندل‌پور 
دانشجوی کارشناسی 
ارشد زبان و ادب 
فارسی دانشگاه آزاد 
اسلامی واحد دزفول

مقدمه
یکی از عوامل مهم و مؤثر در پیشرفت نظام آموزش‌وپرورش هر 
کشور، محتوای کتاب‌های درسی و برنامه‌ریزی درست برای نیل 

به اهداف آموزشی و تربیتی است. 
کتاب‌های ادبیات دورة متوس��طه براس��اس انواع ادبی تنظیم 
شده‌اند که عبارت‌اند از: ادبیات حماسی، ادبیات غنایی، ادبیات 
تعلیمی و ادبیات نمایش��ی. نیز در هر کتاب ادبیات، فصل‌های 
مختلفی گنجانده شده است. برخی از این فصل‌ها در هر چهار 
کتاب ادبیات )1(، )2(، )3( عمومی و )3( تخصصی مشترک‌اند 
اما برخی از آن‌ها مانند ادبیات تمثیلی، ادبیات انتقادی و ادبیات 

توصیفی فقط مختص کتاب ادبیات )3( تخصصی است. 
در این مقاله منظور نگارنده از ادبیات تمثیلی، فصلی اس��ت که 
در کت��اب ادبیات )3( تخصصی به این موضوع پرداخته اس��ت 
وگرنه در برخی از دروس دیگر کتاب‌های ادبیات دورة متوسطه، 
مطالب به صورت حکایت و تمثیل بیان شده‌اند. در اینجا دروس 
فصل ادبیات تمثیلی را در س��ه بخش س��اختار، تحلیل و نقد، 
بررسی کرده و ضمن بیان نکات مثبت و منفی هر درس، جایگاه 

این نوع ادبی را در کتاب یاد شده مشخص نموده‌ایم. 

ارائة محتوای اصلی 
تمثیل در آثار بزرگان زبان و ادب فارسی نقش بسیار برجسته و 
مؤثری دارد و قسمت عمدة بسیاری از متون منظوم عرفانی ما 
به صورت تمثیل اس��ت. بزرگانی چون مولوی و عطار در دو اثر 
ارزشمند مثنوی و منطق‌الطّیر، مسائل را به شیوة تمثیل بیان 
کرده‌اند. این روش به نوعی الهام‌گرفته از آیات قرآنی است؛ زیرا 
در قرآن کریم برای محس��وس شدن برخی مسائل، مطالب به 

شیوة تمثیل بیان شده‌اند. 
سیروس شمیس��ا در کتاب »بیان« خود آورده است که تمثیل 
از ارتباطی دوگانه بین مش��به و مشبهٌ  به به وجود می‌آید و بیان 
حکایتی اس��ت که یک معنای ظاه��ری دارد اما مقصود گوینده 
معنای کلی‌تر دیگری اس��ت. قهرمانان حکایت تمثیلی ممکن 
است افراد انسانی )تمثیل غیرحیوانی( یا جانوران )تمثیل حیوانی( 
باشند. این قسم اخیر، معروف‌ترین نوع تمثیل است و فرنگیان به 
آن فابل می‌گویند. مثلاً در کتاب »کلیله و دمنه«، که عالی‌ترین 
مجموعة فابل در ادبیات فارسی است، هر یک از حیوانات مظهر 

یک طبقه از افراد هستند. )شمیسا، 1372، 209- 205( 
همچنین این نویسنده در کتاب »انواع ادبی«، فابل را در حقیقت 

چکيده: کتاب درسی در تحقق اهداف آموزشی نقش مهمی دارد. 
درواقع، اهداف آموزش‌وپرورش حتی اگر مشخص، دقیق، عالی و جامع 
باشند، بدون وجود محتوایی خوب و مناسب تحقق نخواهند یافت. در 
این مقاله سعی شده است ادبیات تمثیلی به کتاب ادبیات تخصصی پایة 
سوم دبیرستان، در سه بخش ساختار، تحلیل و نقد، بررسی کاستی‌ها و 
نکات مثبت در هر درس پرداخته شود. در بخش ساختار، ابیات درس با 
منبع اصلی مقایسه شده و قسمت‌های حذف شده مشخص گردیده‌اند. 
در بخش تحلیل، چگونگی آغاز درس و نیز متن درس و اهمیت آن و 
در بخش نقد، جایگاه درس، نکات مثبت و منفی آن، و تناسب با اهداف

 فصل و زمان تدریس بررسی شده است. این بررسی روشن می‌سازد که 
مؤلفان محترم کتاب، در فصل ادبیات تمثیلی از کتاب‌های ارزشمندی 
چون منطق‌الطیر و مثنوی نمونه‌های بس��یار مناس��بی را برگزیده‌اند 
اما لازم اس��ت ب��رای رفع ابهامات برخی ابیات و نیز نزدیک‌تر ش��دن 
دانش‌آموزان به اهداف درس، ضمن بازنگری بخش‌های منتخب، حجم 

مطالب هر دو درس این فصل را با زمان تدریس متناسب سازند. 

کلید واژه‌ها:
کتب درسی، ادبیات دورة متوسطه، ادبیات تمثیلی، مثنوی، منطق‌الطیر.

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

58



داستان کوتاهی معرَفی می‌کند که به شیوة تمثیلی نوشته شده 
اس��ت. در فابل، نویس��نده یک اصل اخلاقی یا رفتاری را بیان 
می‌کن��د؛ به این صورت که معمولاً در پای��ان آن، راوی یا یکی 
از قهرمانان، آن اصل اخلاقی را در یکی دو جملة کوتاه پرمعنا، 
که جنبة ارس��ال‌المثلی دارند، بیان و به اصطلاح نتیجه‌گیری 
می‌کند. همچنین این نویسنده دو نوع دیگر تمثیل را پارابل یا 

مثل‌گویی و اگزمپلوم یا داستان – مثال عنوان می‌کند. 
)شمیسا، 1373: 252- 250( 
به نظر می‌رسد که بزرگان زبان و ادب فارسی به سه دلیل در آثار 
خود از تمثیل اس��تفاده کرده‌اند: 1. گاهی درک مسائل عرفانی 
و اخلاقی بسیار دش��وار و سخت است و شاعران و نویسندگان 
برای طرح آن مسائل از شیوة تمثیل استفاده می‌کنند. 2. گاهی 
در برخی از آثار، نویس��ندگان جرئت نداش��ته‌اند که مطالب را 
بی‌پ��رده و صریح بیان کنند و از ترس اینکه مبادا بازخواس��ت 
ش��وند، آن مطالب را از زبان حیوانات و به ش��یوة تمثیل بیان 
کرده‌اند. 3. دلیل س��وم اینکه شاید چون انسان‌ها به طور کلی 
از ش��یوة نصیحت مستقیم گریزان‌اند، برخی مسائل را به شیوة 
تمثیل مطرح کرده‌اند و این‌گونه بیان بر مخاطبان تأثیر بیشتری 

داشته است. 
ب��ه دلی��ل اهمیت فراوان دو اث��ر مثنوی و منطق‌الطّی��ر، از این آثار 
نمونه‌هایی در کتاب‌های ادبیات دورة متوس��طه درج شده است که 
البته فقط در کتاب ادبیات )3( تخصصی تحت عنوان فصل »ادبیات 

تمثیلی« آمده‌اند. در اینجا به بررسی دروس این فصل می‌پردازیم. 

الف – ساختار دروس 
کت��اب ادبیات )3( تخصصی ش��امل یازده فصل می‌ش��ود که 
ادبیات تمثیلی، فصل هش��تم کتاب و ش��امل دو درس »سی 
مرغ و سیمرغ« و »طوطی و بازرگان« است. درس بیست‌ویکم 
این کتاب با عنوان »س��ی‌مرغ و س��یمرغ«، درواقع خلاصه‌ای 
از منطق‌الطّیر عطار اس��ت که عمده‌ترین اندیشه‌های عرفانی 
به ش��یوة تمثیل در آن مطرح شده‌اند )در صفحة 120 کتاب 
درس��ی(. در مجموع، این داس��تان در منبع اصلی و براساس 
تصحیح صادق گوهرین مش��تمل بر 3838 بیت است و البته 
بای��د گفت که در لابه‌لای داس��تان، قصه‌ه��ای کوتاه دیگری 

مطرح شده است. 
شروع داستانی در منبع اصلی با این ابیات است: 

مرحبا ای هدهد هادی شده 
در حقیقت پیک هر وادی شده 

ای به سر حدّ سبا سیر تو خوش 
با سلیمان منطق‌الطیر تو خوش 

)عطار نیشابوری، 1382: 25( 
داستان مورد نظر در منبع اصلی با این بیت به پایان رسیده است: 

این زمان باری سخن کردم تمام 
کار باید، چند گویم والسّلام                               )همان: 246( 
اما اولین بیت درس، بیت ش��مارة 681 داس��تان و آخرین بیت 
آن، بیت ش��مارة 4236 اس��ت. در مجموع، 53 بیت از داستان 
در درس آمده و معنای برخی از ابیات به صورت روان و س��اده 
ذکر شده است. این سطور، بین ابیات درس پیوستگی معنایی 

مناسبی برقرار کرده‌اند. 
قال��ب اش��عار منطق‌الطّیر، مثن��وی و در بحر »رمل مس��دّس 
محذوف« اس��ت که مناس��ب با طرح مضامین پندآموز عارفانه 

است. 
همچنین شعر »طوطی و بازرگان« بیست‌ودومین درس کتاب 
ادبیات )3( تخصصی و دومین قس��مت فصل ادبیات تمثیلی، 
در صفحة 128 کتاب درس��ی آمده اس��ت. این داستان که در 
بردارندة مفاهیم عرفانی بس��یار ارزش��مندی است، یک نمونه 
تمثیل غیرحیوانی اس��ت و از دفت��ر اول مثنوی مولانا با عنوان 
»قصة بازرگان که طوطی او را پیغام داد به طوطیان هندوستان« 

انتخاب شده است. 
اصل داس��تان براساس مثنوی نیکلس��ون 365 بیت است که از 
بیت شمارة 1547 شروع می‌شود و تا بیت شمارة 1912 خاتمه 
می‌یابد اما فقط 70 بیت از آن در کتاب درسی درج گردیده است. 
ش��روع داستان در مثنوی و در کتاب درسی بیت شمارة 1547 

به قرار زیر است: 
بود بازرگان و او را طوطی‌ای 

در قفس محبوس زیبا طوطی‌ای 
)مولوی، 1376: 1/76( 

آخرین بیت درس، بیت شمارة 1847 است: 
جان من کمتر ز طوطی کی بود؟ 
جان چنین باید که نیکو پی بود 

اما آخرین بیت داستان در مثنوی این‌گونه است: 
سال‌ها تو سنگ بودی دل‌خراش 

آزمون را یک زمانی خاک باش 
)همان: 94( 
وزن این شعر »فاعلاتن فاعلاتن فاعلن« و در بحر »رمل مسدّس 
محذوف« اس��ت. نکات مبهم و دش��وار هر درس، در قس��مت 

توضیحات آن شرح داده شده است. 
مولانا در ضمن این داس��تان، داس��تان‌های دیگری در مثنوی 
آورده است که برخی از آن‌ها عبارت‌اند از: 1. صفت اجنحة طیور 
عقول الهی، 2. تفسیر قول فریدالدّین عطار – قدّس‌الله‌سرّه، 3. 
تعظیم ساحران بر موسی علیه‌السّلام و... این شیوة طرح داستان 
در داس��تان، که اپیزود نامیده می‌شود، درواقع برگرفته از شیوة 

قرآن کریم است. 
دنباله مطلب در وبگاه نشريه 

ر آثار بزرگان 
تمثیل د

ب فارسی 
زبان و اد

سیار برجسته و 
ش ب

نق

ی دارد و قسمت 
مؤثر

سیاری از 
عمدة ب

رفانی 
ن منظوم ع

متو

ما به صورت تمثیل 

رگانی چون 
ت. بز

اس

مولوی و عطار در دو 

 مثنوی و 
اثر ارزشمند

ل را 
سائ

منطق‌الطیر، م

ل بیان 
به شیوة تمثی

ش به 
د. این رو

کرده‌ان

ی الهام‌گرفته از 
نوع

آیات قرآنی است

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

59



اشاره
انس��ان های موفق هم��واره از موقعیت‌های س��اده فرصت‌های 
طلایی می‌س��ازند. فرصت‌س��ازی یک معلم موف��ق عبارت از 
تصحیح نگرش و تعالی هویتی انس��انی دانش‌آموزان است. این 
دیدگاه معصومه زینلیان، کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی 
از اس��تان چهارمحال بختیاری، شهرس��تان بروجن است. او با 
حدود 26 سال سابقة کار در آموزش‌وپرورش کارنامه‌ای پربار از 
نگارش مقالات آموزشی دارد؛ از جمله مقالة ساختار گروه فعلی، 
راه‌های تشخیص فعل ساده از مرکب، ترجمة مکبث شکسپیر و 
تألیف کتاب کمک‌آموزشی تاریخ ادبیات ایران و جهان )به کمک 
یکی از همکاران( که در مرحلة ویراستاری است، و بسیار مقالات 
دیگر. این مدرس مدرسه و دانشگاه بزرگ‌ترین موفقیت خود را 
برقراری پیوند عاطفی با دانش‌آموزانش می‌داند؛ ارتباطی که با 

گذشت سالیان متوالی همچنان پابرجاست... . 
او می‌گوی��د ک��ه ب��ا ادبی��ات زندگ��ی می‌کن��د و دل در گرو 

دانش‌آموزانش دارد. 

به نظر شما علت چنین علقه و ارتباطی چیست؟ آیا می‌تواند 
علاقه‌مندی وافر شما به ادبیات علت اصلی باشد؟ 

ی��ک دلیل می‌تواند علاقة من به درس ادبیات باش��د، اما دلیل 
مهم‌تر، توفیق الهی است. من با 26 سال سابقة کار، هر روز وقتی 
می‌خواهم برای تدریس به مدرس��ه یا دانش��گاه بروم، با خودم 
تک��رار می‌کنم که جهد، بی‌توفیق ندهد هیچ ثمری! این جمله 
متعلق به جلال‌الدین همایی اس��ت. همواره به هنگام خروج از 
منزل می‌گویم خدایا تسلط بر ادبیات حرکتی، کلامی و ادبیات 
علم��ی را از تو می‌خواهم. یعنی یقیناً اصل توکل بر خداس��ت. 
من به طور ملموس حس کرده‌ام روزهایی که با این جمله وارد 

کلاس می‌شوم، چقدر در کارم موفق‌ترم. 

به نظر ش�ما یک معلم موفق چگونه معلمی است؟ حالا به‌طور 
خاص یک معلم موفق ادبیات! 

یک بخش به ادبیات علمی برمی‌گردد که معلم باید از نظر علمی 
غنی باشد، اما بخش دیگر و مهم‌تر ادبیات انسان‌شناسی و اخلاق 
عملی است. ادبیات علمی دو رویه است؛ یک‌جا علم می‌آموزد و 

جای دیگر، ادبیات زندگی را به دانش‌آموزان یاد می‌دهد. 

منظورتان بیشتر آموزه‌ها و تعالیم اخلاقی و عرفانی موجود در 
ادبیات است؟ 

ه��م محتوای ادبیات و هم رفتار و عملکرد معل��م ابزار کار ما در 
ادبیات فکرهای لطیف است. لذا یک معلم در درجة اول باید مهارت 
ارتباط داشته باشد تا علم ادبیات. اگر معلم مهارت ارتباطی نداشته 
باشد، علم او مورد استفاده قرار نمی‌گیرد. تجربة 26 سال کار من 
نشان می‌دهد که اگر معلم با مهارت به دل و قلب دانش‌آموز راه 
یابد، او به مرور به درس معلم، که ادبیات باشد، علاقه‌مند می‌شود. 

چطور یک معلم می‌تواند دل دانش‌آموزان را تسخیر کند؟ 
در درجة اول باید تفاوت‌های فردی آن‌ها را بشناسد. همین‌طور 
از میزان درک و اس��تعداد هر دانش‌آموز آگاه باشد؛ چون درک 
همه از مطالب یکسان نیست. از انگیزه‌های آنان نیز باید اطلاع 
یابد؛ چون تفاوت‌های فردی، درک و انگیزه‌ها در نهایت به بعد 

عاطفی انسان بازمی‌گردد. 

در حقیقت شما می‌خواهید بگویید که اگر انتظار معلم مبتنی 
بر استعدادها و توانایی‌های دانش‌آموزان باشد، ارتباط منطقی 

و مناسبی برقرار می‌شود؟ 
دقیقا؛ً اگر هر فرد به طور صحیح شناخته شود، ارتباط لازم برقرار 
می‌ش��ود. وقتی دانش‌آموز به واسطة برقراری ارتباط مناسب به 
موضوع درس علاقه‌مند شد، دیگر خود به خود به حرکت می‌افتد. 

به جز برقراری ارتباط مناس�ب ب�ا دانش‌آموز، معلم موفق چه 
ویژگی‌های دیگری دارد؟ 

معلم باید بداند که معلمی ش��غل نیس��ت بلکه وسیله‌ای برای 
ارش��اد دانش‌آموزان و آگاهی دادن به آنان اس��ت. خصوصاً این 
نکته در ادبیات به دلیل محتوایش پررنگ‌تر اس��ت. اگر ش��ما 
تاریخچة ادبیات را نگاه کنید، برای مثال دورة شعر نیمایی کاملًا 
تربیتی اس��ت. اگر دید معلم این ش��د که دانش‌آموز با خواندن 
ش��عر حافظ اخلاق عملی‌اش ارتقا یابد و دید و نگرشش تغییر 
کند، این ش��یوه می‌تواند درس ادبی��ات را به یک حلاوت ادبی 
تبدیل کند، و اّال فراگیری چند لغت جدید می‌تواند توسط خود 

دانش‌آموز صورت پذیرد. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

60

 فاطمه خرقانیان با معصومه زینلیان



ش�ما خودتان برای رس�یدن به اهدافی که ذکر کردید، از چه 
روش‌هایی در تدریس استفاده می‌کنید؟ 

من س��عی می‌کنم تدریس را با طرح کلیات و ارائة مفهوم کلی 
آغ��از کنم. من این نکت��ه را در کلاس‌های ضمن خدمت خیلی 
توصیه کرده‌ام که اول مفاهیم را به دانش‌آموزان بگویند. مثلاً اگر 
درس شعر حافظ است، مفهوم کلی شعر را برای دانش‌آموزان بیان 
کنند. در حقیقت، ابتدا و انتهای جاده را به دانش‌آموز نشان دهند، 
دانش‌آموز خود در مسیر حرکت خواهد کرد؛ یعنی خود به خود 

شعر را معنی می‌کند، مگر جایی که معنی چند لغت را نداند. 

از چه ابزارها و رس�انه‌های کمک‌آموزش�ی در کلاس استفاده 
می‌کنید؟ 

من س��ال 76 از بچه‌ها خواس��تم تمام ش��عرهای کتاب دورة 
پیش‌دانش��گاهی را روی س��ی‌دی بخوانند و البت��ه هر کدام با 
آهنگ خاص خود. مثلًا درس سیاوش با آهنگ حماسی و شعر 
حافظ با آهنگ عرفانی ضبط شد. آن سی‌دی هنوز باقی است. 
قبل از تدریس سی‌دی را می‌گذارم تا دانش‌آموزان گوش کنند. 
همین‌طور دانش‌آموزانی بودند که متن کتاب را خواندند. از این 

کارها در طول تدریس زیاد انجام داده‌ام. 

بد نیست مروری هم بر کتاب‌های درسی داشته باشیم؛ به نظر 
شما کتاب‌های درسی ادبیات چه معایبی دارند؟ 

نظر ش��خصی من این اس��ت که یک مقدار مباحث زبان فارسی 
حالت تکراری دارد، که چندان نیاز نیست. مثل فعل ساده و مرکب 
که در هر س��ه کتاب وجود دارد، اما به بعضی از مباحث اساسی 
نظیر انواع متمم به صورت گذرا اشاره شده است. نکتة بعد اینکه 
در کتاب دوم و س��وم متون سنتی کمی وجود دارد که ای کاش 
از این لحاظ وزین‌تر می‌بود، اما کتاب پیش‌دانشگاهی تلفیقی از 

ادبیات سنتی و معاصر است و بسیار کتاب مناسبی است. 

آیا کتاب‌های درسی حسن خاصی دارند؟ 
این کتاب‌ها فرزندان ما را با ادبیات هش��ت س��ال دفاع مقدس 
و نی��ز ادبیات انقلاب آش��نا می‌کنند و این بزرگ‌ترین حس��ن 

کتاب‌های ماست. 

مجلة رشد آموزش زبان و ادب فارسی را چگونه می‌بینید؟ 
آیا نظر خاصی دربارة محتوای این مجله دارید؟ 

من مشترک این مجله هستم و از مطالبش استفاده می‌کنم. به 
نظرم اگر مقالات مجله با مطالب کتاب درس��ی مطابقت داشته 

باشد، بهتر است. 
برای مثال، کتاب درس��ی، تک‌واژ فعل رفته اس��ت را بر مبنای 
زبان ساختاری می‌گوید، اما نویس��ندة مقاله‌ای در مجله آن را 
بر مبنای دستور تاریخی می‌گوید و این مسئله غالباً معلمان را 
دچار مشکل و سردرگمی می‌کند. من فکر می‌کنم نیاز و مطالبة 

عموم معلمان مطالعه محتوایی همسو با کتاب درسی است. 

لطفاً یکی از آثار شاخص خودتان را معرفی کنید. 
چون من در گروه استان هستم، دیدم اکثر دبیران ما در بحث 
س��اختار گروه فعلی و بحث س��اده و مرکب دچار مشکل‌اند. 
پس آمدم بین زبان فارس��ی تاریخی و زبان فارسی ساختاری، 
که اکنون مبنای کتاب درسی اس��ت، مقایسه‌ای انجام دادم؛ 
یعنی، ساختار فعل را با توجه به دیدگاه تاریخی و نیز دیدگاه 
س��اختاری بررس��ی کردم که بخش‌هایی از این کار به صورت 
مقاله در مجلة پویه و نیز رش��د ادب فارس��ی به چاپ رسیده 
است. سپس آن بخش از کار را که به تدریس معلم در کلاس 
کمک می‌ک��رد، به صورت جزوه به مناطق هفده‌گانة اس��تان 
فرستادیم که با استقبال بسیار زیادی از جانب همکاران استان 
ما و بوش��هر مواجه ش��د و به عنوان جزوة کمک‌آموزش��ی در 

مناطق مورد استفاده قرار گرفت. 

این جزوه دقیقاً به چه مواردی اشاره داشت؟ 
من در جزوه صرفاً راه‌های تشخیص فعل ساده از مرکب را بیان 
کردم که مورد نیاز دانش‌آموز و معلم بود و به صورت تجربی به 

آن رسیده بودم. 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

61

با معصومه زینلیان



علی‌اصغر فیروزنیا 
کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی 
و دبیر ادبیات دبیرستان‌های بجنورد
علم و ادب پیشه کن ای هوشیار 

تا که وطن بر تو کند افتخار 
تا به کی ای در صدف تن نهان؟ 

گوهر خود را بنما آشکار 
چشمه صفت از دل خارا بجوش 

رود صفت راه به دریا سپار 
ابر شو از سینة دریا برآ 

بر سر صحرای جگر تشنه بار 
مهرِ فلک، دیده به تو دوخته است 

قله صدا می‌کندت ای سوار 
میهن ما مهد چو فردوسی است 

مانده ز مردان کهن یادگار 
زانوی غم در برِ تو تا به چند 
خیز و قدم در ره مردان گذار 
توشة ره، راستی است و خرد 

اهل رهی گر تو بیا و بیار 

حسین معیاری
کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی 

و دبیر ادبیات دبیرستان‌های تهران و شهرری
همین که سرو بر انبوه عاشقانه رسید، 

از اوج سبز آمیز، از آسمان لبریز، 
صبور گشت و صمیمانه سر به زیر انداخت 

کبوتری چابک، 
که طوق رنگ به رنگش غریب و زیبا بود، 

در امتداد طلوع ستارگان گم شد 
سحر صدای غرور، 

که خانه خانة تن را به خواب می‌بازید، 
شکست و لرزش احساس را به جان آویخت 

به پیشگاه کریم، سکوت گویان شد. 

سیدفضل‌الله طباطبایی ندوشن )امید( 

چند هایکو 
دریا 

آفتاب قرآن/ با دل‌های یخ زده/ دریا می‌سازد 

اگر 
اگر امروز / بیش��تر تلاش کنی��م/ اگرهای فردا / 

کمتر خواهد شد 

کوکو 
کوکو/ مرغی که هیچ‌گاه/ به گم‌شده‌اش/ 

نخواهد رسید 

صراط مستقیم 
راه علی / همیشه/ صراط مستقیم است/ 

بی‌انصافی نیست/ که در میان کوچة چپ/ 
نام علی را می‌آوریم؟! 

نماز 
نماز، نیازی / که »بی‌نیاز« نیازی/ به آن ندارد. 

دورباعی 
هستیم اگرچه بیمة اهل‌البیت 

خوردیم بسی ولیمة اهل البیت 
صد شکر خدا که باز هم لبریزیم 

از مرحمت کریمة اهل‌البیت 

هر نقطه که بنگری پلاک افتاده 
صد غرقه به خون چاک چاک افتاده 
در وصف شلمچه باید این‌گونه سرود: 

یک قطعه از آسمان به خاک افتاده 

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

62



چکيده
نویس��نده معتقد است که در کتاب درسی ادبیات فارسی )عمومی( سال چهارم 
متوسطه، توضیح بیت هشتم غزل »اکسیر عشق« از سعدی، کامل نیست و سعی 

دارد تا این بیت را درست و کامل معنی کند.

کلید واژه‌ها:
وفا، مجموع، خرسند، مدح شبیه به ذم، لف و نشر.

در کتاب ادبیات فارس��ی )عمومی( 1 و 2 س��ال چهارم متوسطه مؤلفان 
محترم کتاب درسی در توضیح بیت: 

بیزارم از وفای تو، یک روز و یک زمان 
مجموع اگر نشستم و خرسند اگر شدم 

از غزل »اکسیر عشق« سعدی نوشته‌اند: 
)نسبت به تو وفادار نبوده‌ام؛ اگر یک روز آسوده و آرام زندگی کرده باشم.( 
درس��ت است که در اینجا س��خن از وفاداری به معشوق است اما به نظر 
می‌رسد که این توضیح نمی‌تواند معنای کاملی را به ذهن خواننده انتقال 
دهد و در او لذت ادبی ایجاد کند. به گمان من، زیبایی این بیت آن است 
که شاعر در ضمن غزل گفتن و درّ سفتن، که انتظار می‌رود از وفاداری و 
دلدادگی خود به معشوق، سخن بگوید، با زیبایی هرچه تمام‌تر، خواننده 
را غافلگیر می‌کند. در مصرع اول با مدح ش��بیه به ذم، به گونه‌ای سخن 
می‌گوید که گویی شاعر از وفاداری به معشوق، اظهار بیزاری کرده است. 
اینجاست که سحر کلام سعدی، با لف و نشری مرتب، چنان مصرع دوم 
را به مصراع اول پیوند می‌دهد که خواننده را متحیر می‌کند. پس آن‌گاه 
که این تحیر فرو می‌نشیند و جای خود را به تعمق می‌دهد، خواننده، به 

چنان وجد و لذتی می‌رسد که بارها به خوانش آن می‌نشیند. 
بنابراین، اگر این بیت را چنین معنی کنیم زیباتر و خیال‌انگیزتر خواهد بود: 
»اگر از پیمان عشقی که با تو بسته‌ام؛ یک روز آسوده‌خاطر و فارغ باشم؛ یا 

یک لحظه از عشق تو قانع بشوم، از آن روز و آن لحظه بیزارم.« 

 با مجله هاي رشد آشنا شويد

مجله هاي دانش آموزي 
 ) به صورت ماهنامه و هشت شماره در هر سال تحصيلي منتشر مي شوند ( :

مجله هاي بزرگسال عمومي 
 )به صورت ماه نامه و هشت شماره در هر سال تحصيلي منتشر مي شوند(:

 )به صورت فصلنامه و   چهارشماره در هر سال تحصيلي منتشر مي شوند(:

مجله هاي رش��د عمومي و تخصصي، براي معلمان، مديران، مربيان، مشاوران 
و كاركن��ان اجرايي م��دارس، دانش جويان مراكز تربيت معلم و رش��ته هاي 
دبيري دانش��گاه ها و كارشناس��ان تعليم و تربيت تهيه و منتش��ر مي شوند. 

 4 ش��مارة  شمالي،س��اختمان  ايرانش��هر  خياب��ان  ته��ران،  نش�اني:   
آموزش وپ��رورش ، پلاك 266، انتش��ارات و تکنولوژی آموزش��ی. 

 تلفن و نمابر:  88301478 ـ 021

مجله هاي رشد توسط دفتر انتشارات و تکنولوژی آموزشی
  ســـازمان پژوهـــش  و برنامه ريزي آموزشي وابســـته به 
وزارت آموزش  و پرورش تهيــــه و منتشــــر مي شوند:

دفتر انتشارات و تکنولوژی آموزشی

وزش ابتــدايي  رشد آموزش راهنمـايي تحصيلي  رشد تكنولوژي   رشد آمـ
آموزشي  رشد مدرسه فردا  رشد مديريت مدرسه  رشد معلم 

 رش�د برهان راهنمايي )مجله رياضي براي دانش آموزان دورة راهنمايي تحصيلي( 
 رشد برهان متوسطه )مجله رياضي براي دانش آموزان دورة متوسطه(  رشد آموزش قرآن 
 رشد آموزش معارف اسلامي  رشد آموزش زبان و ادب فارسي  رشد آموزش هنر  
رشد آموزش مشاور مدرسه  رشد آموزش تربيت بدني  رشد آموزش علوم اجتماعي 
 رش�د آموزش تاريخ   رش�د آموزش جغرافيا  رش�د آموزش زبان  رشد آموزش 
رياضي   رشد آموزش فيزيك  رشد آموزش شيمي   رشد آموزش زيست شناسي   
رشد آموزش زمين شناسي  رشد آموزش فني و حرفه اي  رشد آموزش پيش دبستاني

مجله هاي بزرگسال و دانش‌آموزي تخصصی

)براي دانش آموزان آمادگي و پاية اول دورة دبستان(

)براي دانش آموزان پايه هاي دوم و سوم دورة دبستان(

)براي دانش آموزان پايه هاي چهارم، پنجم و شش�م دورة دبس�تان(

)براي دانش آموزان دورة راهنمايي تحصيلي(

)براي دانش آموزان دورة متوسطه و پيش دانشگاهي(

 حسین نظریان 
کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی 

و دبیر ادبیات دبیرستان‌های دلفان لرستان

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

63



قابل توجه نويس��ندگان محترم، چنان‌چه مقالة ارسالي شرايط زير را نداشته 
باش��د، پذيرش و داوري نمي‌ش��ود.فصلنامة رش��د آموزش زبان و ادب فارس��ي 
حاصل تحقيقات پژوهشگران و متخصصان زبان و ادبيات فارسي به ويژه دبيران 
و مدرس��ان است. خواهش��مند اس��ت در نگارش مقالات نكات زير رعايت شود:
•1. مقالات ارس��الي بايد در چارچوب اهداف مجلة رش��د آموزش زبان و ادب فارسي و 
متناس��ب و مرتبط با س��اختار و محتواي كتاب‌هاي درس��ي باشدو به طور مستقيم 
و غير مس��تقيم در جهت گش��ايش گره‌ها و گسترش مباحث كتاب‌هاي درسي يا ارائة 
روش‌هاي مناسب تدريس هريك از مواد آموزشي زبان و ادب فارسي در دورة متوسطه 
و پيش‌دانشگاهي باشد.)طبق اهداف( •2. اگر مقاله به تصوير، طرح نمودار و جدول نياز 
دارد، پيش‌نهاد يا ضميمه گردد و محل قرار گرفتن آن‌ها در حاش��ية مطلب مشخص 
شود.•3. نثر مقاله به فارسي روان، ساده و سالم باشد و به دور از هرگونه تكلف و تصنع 
يا سره‌نويسي افراطي، به فارسي معيار نوشته شودو در انتخاب واژه‌هاي علمي و فني 
دقت ش��ود. •4. مقاله‌هاي ترجمه ش��ده با متن اصلي هم‌خواني داشته باشد و متن 
اصلي نيز ضميمة مقاله باشد.•5. اهداف مقاله و چكيدة نظريه و پيام آن در چند سطر 
در ابتداي آن بيايد.•6. معرفي نامة كوتاهي از نويسنده همراه يك قطعه عكس و سياهة 
آثار وي پيوست باشد.•7. هيئت تحريريه در رد، قبول،ويرايش فني و محتوايي و كاهش 
حجم آزاد است.•8. آراي مندرج در مقاله‌ها، مبين نظر دفتر انتشارات كمك آموزشي 
و هيئت تحريريه نيس��ت و مسئوليت پاسخ‌گويي به پرسش‌هاي خوانندگان، با خود 
نويسنده يا مترجم است.•9. مقالات رد شده بازگردانده نمي‌شود.•10. اصل مقاله براي 
بررسي به هيئت تحريريه تحويل شود. از ارسال تصوير آن خودداري كنيد.•11. مقالات 
نبايد در هيچ‌يك از نش��ريات چاپ شده باش��د.•12. مقالاتي كه در زمينة راهبردهاي 
ياددهي- يادگيري نوشته و ارسال شوند، در اولويت بررسي و چاپ‌اند. خواهشمند است 
جهت‌گيري مقالات به سوي ش��يوه‌هاي آموزش زبان  ادبيات و نو‌آوري‌هاي آموزشي 
باش��د.•13. مقالة پژوهشي حاوي يك مسئلة علمي، نظر انديشه، پيام و يا دعوي و 
دست‌كم روش تازه‌اي است، حاصل تحقيق پژوهنده و به روشي علمي و منطقي بيان 
و اثبات مي‌ش��ود.•14. عنوان، نام و نشاني: صفحة اول عنوان مقاله و نام نويسنده يا 
نويسندگان عنوان شغلي يا علمي و نام و نشاني كامل صفحة دوم نيز با عنوان و چكيدة 
مقاله آغاز گردد.•15. مقاله روي كاغذ )يك رو( در صورت امكان تايپ شود. حجم مقاله 

نبايد از 15 صفحة A4 24 سطري بيش‌تر باشد.•
ساختار مقاله: چكيده ــ مقدمه ــ متن)طرح مقدمات،بحث(ــ نتيجه‌گيري 
ــ پي‌نوش��ت ــ منابع  چكيده: حداكثر ده‌س��طر ،شامل مسئلة تحقيق، روش كار 
و نتايج به دس��ت‌آمده، به فارسي همراه كليدواژه‌‌ها  مقدمه:شامل طرح موضوع 
يا مسئلة تحقيق، ضرورت و پيشينة تحقيق  نمودارها و شكل‌ها:اين بخش از 
مقاله بايد تا حد امكان به صورت آماده براي چاپ ارائه ش��ود و تا حد امكان جاي 
آن‌ها در متن اصلي مشخص شود. مندرجات جدول‌ها بايد روشن و آشكار باشد و 

شماره‌گذاري جدول‌ها نيز به ترتيبي باشد كه در متن مي‌آيد.   	
ش��يوة ارجاع در ذكر منابع و مآخذ در پايان مقاله ، الگوي زير بايد اعمال شود:

  كتاب:نام‌خانوادگي نويسنده، نام نويسنده، نام كتاب، نام مترجم يا مصحح، تعداد 
جلد، نوبت چاپ،محل چاپ، ناشر، تاريخ نشر  مجلات:نام خانوادگي، نام نويسنده، 
عنوان مقاله، نام نشريه، دورة مجله، شمارة مجله.  از مجموعه‌ها:نام‌خانوادگي 
نويس��نده، نام، عنوان مقاله، نام مجموعه ياكتاب، نام و نام خانوادگي تدوين‌كنندة 
مجموعه،  محل نشر: ناشر، تاريخ نشر، شمارة صفحه، ابتدا و انتهاي مقاله.   
پايگاه‌هاي وب:نام‌خانوادگي نويسنده، نام نويسنده، عنوان موضوع، نام و نشاني 
پايگاه اينترنتي با قلم ايتاليك ، تاريخ آخرين بازنگري در پايگاه.  ارجاعات:تمام 
ارجاعات بايد در داخل متن دقيقاً به اين صورت‌بيايد.نام‌خانوادگي، نويسنده، سال 
نشر:ش��ماره‌صفحه: زرين‌ك��وب،1375:14(  پي‌نوشت: در پاي صفحات مقاله 
هيچ‌گونه توضيحي نوشته ‌نمي‌شود و هرگونه توضيحي با شماره به‌پي‌نوشت  كه 

در پايان مقاله و پيش از منابع و مآخذ مي‌آيد منتقل مي‌گردد.  
اه��داف كلي مجل��ه: •1. ايجاد زمينة مناس��ب ب��راي تقوي��ت مهارت‌ها و 
صلاحيت‌ه��اي حرفه‌اي معلمان•2. كمك به ارتق��اي دانش‌معلمان در زمينة اصول 
و مبان��ي آموزش و پرورش•3. معرفي راهبرده��ا، رويكردها و روش‌هاي آموزش زبان و 
ادب فارس��ي•4. كمك به ارتقاي دانش معلمان نسبت به محتواي كتاب‌هاي درسي 
•5. ايجاد زمينة مناس��ب براي هم‌انديش��ي و تبادل نظر بين معلمان، كارشناسان و 
برنامه‌ريزان درسي، براي بهبود يا رفع تنگناهاي آموزشي•6. افزايش آگاهي معلمان از 
كاربردهاي گوناگون زبان و ادب فارسي در زندگي، با تاكيد بر محتواي كتاب‌هاي درسي
•7. تش��ويق معلمان به انجام دادن كارهاي پژوهشي در زمينه‌هاي علمي‌،آموزشي
•8. آشنا کردن معلمان با تازه‌ترين دستاوردهاي علمي در زمينه زبان و ادب فارسي

•9. آشنا كردن معلمان با مباحث ادبي، بلاغي وتاريخي به منظور دانش‌افزايي و تقويت 
ديدگاه‌هاي ارزش��ي، آموزش��ي • 10. افزاي��ش آگاهي‌هاي معلمان درب��ارة رخدادهاي 
علمي،آموزش��ي زبان و ادب فارس��ي در ايران وجهان •11. آش��ـنا س��اختن معلمان با

 مهمترين مسائل و سؤالات موجود درحوزة علـــمي ‌آموزشي.

      
 هزينة اشتراك يكساله مجلات عمومي )هشت شماره(: 120000 ريال
 هزينة اشتراك يكساله مجلات تخصصي )چهار شماره(: 80000 ريال

  نشاني: تهران، صنـدوق پستي  امور مشتركين: 5/111 59 16
www.roshdmag.ir                                                      :وبگاه مجلات رشد  
  اشتراك مجله:                            14ـ 77339713/ 77335110 /   77336656ـ021

 نام مجلات  در خواستي:
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . نام خانوادگي:. و  نام   

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  ميزان تحصيلات: . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  تاريخ تولد:.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  تلفن:.

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  نشاني كامل پستي:  
 . . . . . . . . . . . . . . . . خيابان:   . . . . . . . . . . . . . . شهرستان:  . . . . . . . . . . . . . . . . . استان: 
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . پرداختي:  مبلغ  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . فيش:  شمارة 
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . پستي:  شمارة  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . پلاك: 
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

   در صورتي  كه قبلًا مشترك مجله بوده‌ايد، شمارة اشتراك خود را ذكر كنيد:

	  	              
   	 		

                                     امضا:

نحوة اشتراك:
حساب  شماره  به  اشتراك  مبلغ  واريز  از  پس  مي‌توانيد  شما 
39662000 بانك تجارت، شعبة سه‌راه آزمايش كد 395، در وجه 

شركت افست از دو روش زير، مشترك مجله شويد: 
1.  مراجعه به وبگاه مجلات رشد؛ نشاني:  www.roshdmag.ir و تكميل 

برگة اشتراك به همراه ثبت مشخصات فيش واريزي. 
2. ارسال اصل فيش بانكي به همراه برگ تكميل شدة اشتراك با پست 

سفارشي )كپي فيش را نزد خود نگه‌داريد(.

برگ اشتراك مجله هاي رشد

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

آموزش زبان و ادب فارسی
ــمارة 3/بـهـــار 1392 ــ ــ شـ

64


