



مدير مسئول:محمد ناصري سردبير:محمدرضاسنگري مدير داخلي: جواهر مؤذني هیئت تحریریه: دكتر تقى وحيديان كاميار دکتر حسین داودی دكتر سيّد بهنام علوىمقدم دكتر فريدون اكبرى شلدره غلامرضاعمراني دكتر حسين قاسم پور مقدم ويراستار:افسانه طباطبايي **طراح گرافیک**: روح الله محمودیان تصویرساز روی جلد: وحید خاتمی ت**صویر سر روی جس**ند حدیمی ن**شانی دفتر مجله:** تهران، ایرانشهر شمالی، پلاک۲۲۳ صندوق پستی ۱۵۸۷۵/۲۵۸۵ تلفن ۲۱ (۲۱ ۸۸۸۳۱) ۲۱ (داخلی ۳۷۶) نمابر: ۸۸۴۹۰۱۰۹ وبگاه: roshdmag.ir/weblog/adabiyatfarsi پیامِک: ۹۵۰۵ ۹۸۰۰۸ ۳۰۰۰۸ roshdmag: 🐨 پیامنگار: adabiyatfarsi@roshdmag.ir تلفن پیامگیر نشریات رشد: ۱٤۸۲ -۸۸ٌ۸۸ کد مدیر مسئول: ۱۰۲ کد دفتر مجله: ۱۱۳ کدمشترکین: ۱۱۶ تلفن امور مشتر کین: · ٢١ ٧٧٣٣٦٦٥٦ , ٧٧٣٣٦٦٥٥ شمارگان: ۲۵۰۰ نسخه **چاپ**: شركت افست (سهامي عام)

# شرايط پذيرش مقاله

قابل توجه نويسندگان محترم، چنانچه مقالهٔ ارسالی شرایط زیر را نداشته باشد، پذیرش و داوری نمی شود. فصلنامهٔ رشـــد آموزش زبان و ادب فارســـی حاصل تحقیقات پژوهشگران و متخصصان زبان و ادبیات فارسی بهویژه دبیران و مدرسان است. خواهشمند است در نگارش مقالات نكات زير رعايت شود:

۱. مقالات ارسالی باید در چارچوب اهداف مجلهٔ رشد آموزش زبان و ادب فارسى و متناسب و مرتبط با ساختار و محتوای کتابهای درسی باشد و بهطور مستقیم و غیرمستقیم در جهت گشایش گرهها و گسترش مباحث کتابهای درسیی یا ارائهٔ روشهای مناسب تدریس هر یک از مواد آموزشی زبان و ادب فارسی در دورهٔ متوسطه و پیشدانشگاهی باشد. (طبق اهداف) ۲. اگر مقاله به تصویر، طرح نمودار و جدول نیاز دارد، پیشنهاد یا ضمیمه گردد و محل قرار گرفتن آنها در روان، ساده و سالم باشد و به دور از هر گونه تلکف و تصنع یا سرهنویسی افراطی، به فارسيى حاشية مطلب مشخص شود. ٣. نثر مقاله به فارسی معیار نوشته شود و در انتخاب واژههای علمی و فنی دقت شـود. ٤. مقالههای ترجمهشده با متن اصلی هم خواني داشته باشدو متن اصلي نيز ضميمهٔ مقاله باشد. ٥. اهداف مقاله و چکیدهٔ نظریه و پیام آن در چند سطر در ابتدای آن بیاید. ٦. معرفی نامهٔ کوتاهی از نویسنده همراه یک قطعه عکس و سیاههٔ آثار وی پیوست باشد. ۷. هیئت تحریریه در رد، قبول، ویرایش فنی و محتوایی و کاهش حجم آزاد اســت. ۸. آرای مندرج در مقالهها، مبین نظر دفتر انتشارات کمک آموزشی و هیئت تحریریه نیست و مسئولیت پاسخ گویی به پرسشها*ی خوانندگان،* با خود نویسنده یا مترجم است. ۹. مقالات ردشده باز گردانده نمی شود. ۱۰. اصل مقاله برای بررسی به هیئت تحریریه نحویل شود. از ارسال تصویر آن خودداری کنید. ۱۱.

نصل نامهٔ آموزشی و تحلیلی و اطلاع رسانی | دوره بیست و نهم | شمارهٔ۲ | زمستان ۹۴ | ۹۶ صفح

سرمقـــاله فجر به افق زندگی تابید ۲

ا ناسزاوار مرگ (تأملی در مرگ رستم) الیلا مرادی ا ۳

مگر بند ...! محمدقاسمى خزينه جديد ا٧

مقایسهٔ استکبارستیزی فریدون و کاوه در برابر ضحاک رضا قربانی | ۱۲

شرح غزل بهار عمر حافظ | حمید صدری | ۱۴

معیشت در گلستان در گلستان

گلستان و روضهٔ خلد | حسین حاجی علیلو | ۱۹

كليم همداني، خلاق المعاني ثاني خديجه كثيريان | ۲۴

بررسی مضامین پایداری در شعر سپیده کاشانی ادکتر نصرالله امامی، دکتر منوچهر جوکار، نسرین بیگدلی ا۲۷ ل ف و نشر در شعر فدایی مازندرانی اسیدمنصور فتوکیان، دکتر احمد کریمی، دکتر فریدون اکبری شلدره ا۳۰

شاخص اسداله حيراني | ٣٢

آموزش زبان فارسی به عنوان زبان دوم/ فرایندها، چالشها و چشم|ندازها | **اسماعیل صفایی اصل | ۳۴** نقد و تحلیل واژگان وارداتی در زبان و ادب فارسی و تأثیرات آن در فرهنگ ملی | حکیمه خوش نظر | ۳۷ یافتههای ارزشیابی برنامهٔ درسی زبان فارسی دوره متوسطه فاطمه سادات میرعارفین ۴۰۴

نقش رمان در زبانآموزی| **سها سمیعی** |

ادبیات داستانی معاصر | ایران خوش چهره | ۴۵

نقش و اهمیت افسانه و قصه و علت کاربرد آن در کتب ادبیات متوسطه زهرا غفوری تفرشی [۴۹

طنز چیست؟ فرزانه بهنامزاد ۵۲

کژتابی در کتابهای درسی محمد مرادی ا ۵۶ نقدی بر کتاب آرایههای ادبی دکتر رامین محرمی، پیام فروغی راد ا ۵۸

نقد و بررسی آثار نثر کهن در کتاب ادبیات فارسی (۱) اشرف روشندل پور | ۴۲

دانش آموزان از نوشتن می هراسند مریم احمد پناه | ۶۴

اكسير عشق | رسول كردى | **۶۹** 

مسمط در کتاب آرایههای ادبی سال سوم انسانی حمید صدری | ۷۳ نقدی بر بازخوانی جملهای از کشف المعجوب محسن لطفی عزیز ۷۴

خاطرة درسي إسيما غلامي ا ٧٥

شیوههای تدریس تاریخ ادبیات ایران و جهان | شکوفه باغبان | ۷۶

تصاویر در هشت کتاب سهراب سپهری **زینب قربانپور | ۸۰** 

نمونهٔ انسان کامل (جلوهٔ حضرت علی(ع) در کتاب درسی ادبیات فارسی ۲ متوسطه علی اکبر کمالی نهاد، حسین ملکی ا ۸۴ هيچ خدمتي نمي تواند جايگزين معلمي شود! محمد دشتي الم

داستانهای کوتاه کوتاه اجواهر مؤذنی ا۹۱

معلمان شاعر محمود جهاندیده، عباس حسن پور، هوشنگ بهداروند، جهان محبی میرک ۹۲ م

مقالات نباید در هیچیک از نشریات چاپ شده باشد. ۱۲. مقالاتـــی کــه در زمینهٔ راهبردهـــای یاددهی ـ یادگیری نوشته و ارسال شـوند، در اولویت بررسی و چاپاند. خواهشمند است جهت گیری مقالات به سوی شیوههای آموزش زبان ادبیات و نوآوریهای آموزشی باشد. ١٣. مقالهٔ پژوهشی حاوی یک مسئلهٔ علمی، نظر اندیشه، پیام و یا دعوی و دست کم روش تازهای است، حاصل تحقيق پژوهنده وبه روشي علمي و منطقي بيان و اثبات و میشود. ۱٤. عنوان، نام و نشانی: صفحهٔ اول عنوان مقاله و نام نویسنده یا نویسندگان عنوان شغلی یا علمی و نام و نشانی کامل صفحهٔ دوم نیز با عنوان و چكيدهٔ مقاله آغاز گردد. ١٥. مقاله روى كاغذ (يك رو) در صورت امکان تایپ شــود. حجم مقاله نباید از ۱۵

صفحهٔ ۲٤ A٤ سطري بيش تر باشد. ساختار مقاله: چكيده مقدمه متن (طرح مقدمات، بحث)\_نتیجهگیری\_پینوشت\_منابع

گچکیده: حداکثر ده سطر، شامل مسئلهٔ تحقیق، روش کار و نتایج به دست آمده، به فارسی همراه

مقدمه: شامل طرح موضوع يا مسئلة تحقيق، ضرورت و پیشینهٔ تحقیق **فنمودارها و شکلها**: این بخش از مقاله باید تا حد امکان بهصورت آماده برای چاپ ارائه

شود و تا حدامکان جای آنها در متن اصلی مشخص شـود. مندرجات جدولها باید روشن و آشکار باشد. و شماره گذاری جدولها نیز به ترتیبی باشد که در متن

شـــيوه ارجاع در ذكر منابع و مآخذ در پايان مقاله، الگوى زير بايد اعمال شود:

کتاب: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده، نام کتاب، نام مترجم یا مصحح، تعداد جلد، نوبت چاپ، محل چاپ، ناشر، تاریخ نشر. éمجلات: نام خانوادگی، نام نویسنده، عنوان مقاله، نام نشریه، دورهٔ مجله، شمارهٔ مجله. 🌶 از مجموعهها: نام خانوادگی نویسنده، نام، عنوان مقاله، نام مجموعه یا کتاب، نام و نام خانوادگی تدوین کنندهٔ مجموعه. **Aمحل نشر:** ناشر، تاریخ نشر، شمارهٔ صفحه، ابتدا و انتهای مقاله. é پایگاههای وب: نام خانوادگی نویسنده، نام نویسنده، عنوان موضوع، نام و نشانی پایگاه اینترنتی با قلم ایتالیک، تاریخ آخرین بازنگری در پایگاه **ارجاعات:** تمام ارجاعات باید در داخل متن دقیقاً به این صورت بیاید. نام خانوادگی، نویسنده، سال نشر: شماره صفّحه: زرین کوب، ۱٤: ۱۳۷۵ ) **فیی نوشت**: در پای صفحات مقاله هیچ گونه توضیحی نوشته نمی شود و هر گونه توضیحی با شماره به پینوشت که در پایان مقاله و پیش از منابع و مآخذ می آید منتقل می گردد.

اهداف كلى مجله: ١. ايجاد زمينة مناسب براى تقویت مهارتها و صلاحیتهای حرفهای معلمان ۲. كمــک به ارتقاى دانش معلمــان در زمينهٔ اصول و مبانی آموزشوپرورش ۳. معرفی راهبردها، رویکردها و روشهای آموزش زبان و ادب فارسی ٤. کمک به ارتقای دانش معلمان نسبت به محتوای کتابهای درسی ۵. ایجاد زمینهٔ مناسب برای هماندیشی و تبادل نظر بین معلمان، کارشناسان و برنامهریزان درســی، برای بهبود یا رفع تنگناهای آموزشــی ٦. افزایـش آگاهی معلمـان از کاربردهـای گوناگون زبان و ادب فارسی در زندگی، با تأکید بر محتوای کتابهای درسیی ۷. تشویق معلمان به انجام دادن کارهای پژوهشــی در زمینههای علمی،آموزشی ۸. رد کیرر آشنا کردن معلمان با تازهترین دستاوردهای علمی در زمینه زبان و ادب فارسی ۹. آشنا کردن معلمان با مباحث ادبی، بلاغی و تاریخی به منظور دانشافزایی و تقویت دیدگاههای ارزشی، آموزشی ۱۰ افزایش آگاهیهای معلمان دربارهٔ رخدادهای علمی، آموزشی زبان و ادب فارسیی در ایران و جهان ۱۱. آشــنا ساختن معلمان با مهم ترین مسائل و سؤالات موجود در حوزهٔ علمی آموزشی.





... و خداوند به مردم ایران فرمود: فاستبقوا الخیرات در خیرات پیشقدم و پیشتاز، و مردم ایران لبیک گفتند و از «خیرات» به بركات رسيدند. خداوند به مردم ايران فرمود: و الذين جاهدوا فینا لنهدینهم سبلنا<sup>۲</sup>؛ به تلاشگران و مجاهدان راهم، راه نشان مىنمايم و راه مى گشايم، و مردم ايران جان به ميدان جانان آوردند و خدا راهشان گشود و راهبرشان نمود و «انقلاب» را هدیه و پاداش مجاهدتشان قرار داد. خداوند به مردم ایران فرمود: اگر ایمان بیاورید و عمل صالح پیشـه کنید و از دشـواریها و عقبههای راه نهراسید یاور و مدافع <sup>۳</sup> شما خواهم شد و رهایی و رستگاری را سرنوشت و فرجام شما قرار خواهم داد. مردم ایران لبیک گفتند و خداوند پیشتر از عبور از زمستان و ادراک بهار، بهار را به دستان گرم و مهربان ایران بخشید و سیاهی و تباهی را شکست، و روشنایی و سیپیدی و فجر را به افق زندگی این

خداوند همه اینها را به «انسان» فرموده بود اما «ایران» زودتر شنید و فهمید و جوشید و همین بود که سر قافله و کاروان سالار همه رویشها و جوشـشها و خیزشهای بعدی شد. «انقلاب اسلامی» عطیهٔ حضرت حق بود به مردمی که فرمودههای خدا را شنیدند و عاشــقانه و خاضعانه گفتند: ربنا اننا سمعنا منادیاً ينــادي للايمان ان آمنوا بربكم فامنـــا°...از آن روز تا به امروز و همیشه، خداوند به امتی که خواستند و برخاستند سرفرازی و عزت بخشید و در هنگامههای هول و خطر باورش شد و از

عقبههای دشوار و هراس خیزش گذراند و او را سرمشق و اسوهٔ دیگران گرداند. خداوند به مردم ایران و همهٔ اهل ایمان نفرمود که پس از پیروزی دیگر رسالت و مسئولیت تمام می شود و به انجام و فرجام كار مي رسيد. نه ... نه ... توصيهٔ خداوند آن است كه مراقب باشــيد! غفلت از يافتهها و داشتهها و دستاوردها نهايت آرزوی دشمن است تا غفلت و خفتن را فرصت شبخون سازد و همهٔ سرمایهها را به تاراج ببرد و به تباهی بسپارد، ودّ الذین کفروا  $^{7}$ لوتغفلون عن اسلحتکم و امتعتکم

خداوند به مردم ایران و همهٔ اهل ایمان فرمود: هان مباد یگانگیها به بیگانگی و همدلیها و همزبانیها به نزاع و رویارویی بدل شود که شوکت و شکوه شما بر باد خواهد داد و دشمن شادتان خواهد کرد؛ ولا تنازعوا فتقثلوا و تذهب و يحکم ٢...

یادمان باشد، این انقلاب میراث همهٔ انبیا و اولیا و شهداست و پاسداشت آن خطیرترین و برترین مأموریت و مسئولیتی است که بر دوش ماست.

خداوند ياور ياوران و رهيويان حق است.

# پینوشتها

۱. سورهٔ مائده، آیه ۶۸ ۲. سورهٔ عنکبوت، آیه ۹٦ ٣. سورهٔ حج، آیه ٣٨ ٤. سورهٔ آلعمران، عمران: آیه ۱۹۳ ٥. سورهٔ نساء، آیه ۱۰۲ ٦. سورهٔ انفال، آیه ۲۶

# ناسزاوارمرگ

# تأملی در مرگ رستم

ليلامرادي کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیرستانهای منطقهٔ ۱۵ تهران



سرانجامی که فردوسی برای ابرمرد حماسهاش روایت می کند، بسیار عجیب و شگفتی آفرین است. رستم که در طول عمر ششصد سالهاش همواره با آزمندان روزگار خود درافتاده است، در دام فریبی آزمندانه قربانی می شود و روزگار به بهانهٔ کشته شدن اسفندیار، در شکل گیری این سرنوشت تلخ با برادر فریب کار رستم همراه می شود. گرچه رستم در قعر چاه فریب و آزپیکر تنومندش چاک چاک می شود، پیش از مرگ، کین خود را از دشمن می ستاند واین گونه در آخرین لحظات بار دیگر چیر گی خیر و نیکی بر شر و بدی را در سرانجام امور رقم میزند.

# **کلیدواژهها:** رستم، شغاد، آز، فریب، تقدیر

در ســرای زال کنیز کی نوازنده بود که در شــبی تیره و تار که آسمان از نور ماه بی بهره بود، نوزاد پسری به دنیا آورد. زال این نوزاد خوب چهره را شغاد نامید. اخترشناسان با نگریستن در گردش ستارگان، پیشگویی کردند که این نوزاد شوم است و موجب نابودی و زوال خاندان زال می شود.

زال دل آشوب و نگران از شومی این فرزند، به یزدان پناه میبرد و چون نوزاد اند کی میبالد و از شیر مادر گرفته می شود او را به بهانهٔ آموختن فنون رزم و جنگاوری به شاه کابل میسپارد و از خود و سیستان دور میسازد.

چون شـغاد پهلواني دلاور مي شود، شاه کابل به انگيزهٔ پيوند با خاندان بزرگ زال و نیز به طمع رفع خراج از کابل، شـغاد را به دامادی برمی گزیند. بر خلاف انتظار شاه کابل، رستم باج سالانه را- که چرم گاوی پر از طلا و زینت بوده است- قاطعانه از شاه کابل مطالبه می کند. شاه ناچار به پرداخت خراج می شود.

جدیّت رستم در مطالبهٔ خراج از کابلیان، موجب دلگیری شغاد می شود. پس با هم فکری شاه کابل، نقشهٔ نابودی رستم را می کشد. طبق نقشه، شاه کابل در جمع بزرگان، شغاد را با گفتاری سرد و تمسخرآمیز سرزنش می کند: «رستم تو را برادر نمی خواند و تو بهتر است خود را پسر زال ندانی و به آنان تفاخر نکنی!» شغاد با ظاهری افسرده و رنجیده به زابل نزد رستم می شتابد و با شرح آنچه گذشته است، رستم را به کابل می کشاند. شاه کابل

پوزشخواه و نادم به استقبال رستم می رود و برای دلجویی از پهلوان او را به شکار و تفریح در شکارگاه خود فرامی خواند؛ در حالی که پیشاپیش طبق نقشه در شکارگاه چاههایی پر از تیغ و نیزه حفر کرده است. رستم و زواره هر کدام در چاهی میافتند. زوّاره در دم جان می سپارد اما رستم با دیدن چهرهٔ خندان شغاد از خیانت نابرادر خود آگاه میشود. پس با نیرنگی به تیر و کمان خود دست می یابد و پیش از مرگ کین خود از شغاد می ستاند و او را به درختی میدوزد.

سرانجامی که فردوسی برای رستم یا قهرمان برتر حماسهاش روایت می کند، بسیار عجیب و غیرمتنظره است؛ پهلوان نامداری که هیچ پهلوان زورآوری نتوانسته پشت او را به خاک بمالد و همواره در طول عمر ششصد سالهاش از میدان رزم سرافراز و پیروز بیرون آمده است و حتی حوادث و موانع طبیعی و موجودات فرازمینی نتوانستهاند گزندی به او برسانند، به ناگاه در حالی که در آرامش خاطر مشغول تفریح و شکار است با مکر برادر خود در قعر چاهي ژرف سرنگون مي شود.

مرگ بی صدای این پهلوان پرهیاهو - که شاهنامه بی او و پهلوانیهایش، سرد و بیروح می گردد- قابل توجه و تأمّل است. چرا سرنوشت برای پرهیاهوترین قهرمان شاهنامه، مرگی چنین بی هیاهو را رقم می زند؟ آیا تقدیر با غلبه بر دوراندیشی و حزم و خرد و زورآوری رستم و زال در پی اثبات سلطهٔ بیچون و چرای خویش است یا اهریمن بدخو که رستم عمری را در نبرد با عوامل او گذرانده در اندیشـهٔ کین ستانی و انتقام جویی از رستم است و یا تقدیر آسـمانی با خواست اهریمن مطابق آمده و این هر دو در نقطهای مشترک رستم را نشانه می روند؟

در تفکر مزدیسنا، دیو آز مهمترین همدست اهریمن در نبرد با اهورامزداست. در شاهنامه، آزمندی شخصیتهایی چون افراسیاب، ضحاک و گشتاسب و اسفندیار و حتی سهراب به شکلهای مختلفی روایت شده است. طمعورزی افراسیاب به سرزمین مقدس ایران و حملههای پی در پی او به مرزهای این سرزمین، آیینهٔ تمام نمای آزمندی اوست. ضحاک نیز در انحصار آزادی و قربانی نمودن افراد بشر برای مارهای اهریمنیاش، نمایندهٔ دیو آز است.

رستم در بسیاری از نبردهایش، پنهان و آشکار با دیو آز درافتاده

است. بارزترین نمونهاش نبرد او با سهراب است. سهراب با فکر و خوی کودکانه، آزمندانــه جهان را برای پــدر میخواهد؛ غافل از اینکه این پهلوان پیر سال هاست که پنجه در پنجهٔ این دیو اهریمنی انداخته و علاوه بر آز درون، دیری است که با آزمندان روزگار درافتاده است و اگر این بار بخت یاریاش کند و پشت اهریمن را به خاک برساند، جگرگاهش را میدرد؛ ولو اینکه در كالبد فرزندش، سهراب، خزيده باشد.

مقاومت رستم در برابر تعصب و جمود فکری و خواست آزمندانهٔ گشتاسب و اسفندیارنیز تحسینبرانگیزاست.اسفندیار به نام دین و اطاعت از شاه او را در دو راهی انتخاب میان اسارت و حقارت و جنگ و نبردی نابرابر، قرار میدهد.

با تأمل در کنه رفتار و گفتار اسفندیار به خوبی می تــوان دریافت که آزمندی او در به دست آوردن اورنگ شاهی پیش از مرگ شاه پدر و نیز نوعی حسادت و رقابت با رستم موجب شده است که به خواست نابخردانه و بهانهجویانهٔ گشتاسب تن دهد و بکوشد قدرت ملت را- که رستم نمایندهٔ بارز آن اســت- به حقــارت بند فراخواند و کرامت و آزادگی یک ملت را قربانی آزمندی خود و شاه نماید.

شاه کابل نیز پس از تربیت و پرورش شغاد هم به امید معافیت از پرداخت خراج سالانه، و هم به انگیزهٔ ارتقاء موقعیت اجتماعی و اصالت نژادی خود، فرزند شوم زال را به دامادی برمی گزیند و چون در باب معافیت از پرداخت خراج به مقصود نمی رسد، با برانگیختن حس حسادت و حرص و آزمندی شغاد، او را به انتقام جویی از رستم تحریک می کند.

وجـود شـغاد در خاندان سـام و زال، آن هم در کنار رستم میتواند تعریضی باشد به همجواری دو سرشت اهورایی و اهریمنی در گیتی و شکست و مرگ رستم گوشزدی است به تمام آزادیخواهان و كمال جويان عرصهٔ گيتي، كه آنچه در کمین آنان است دل سیردن اطرافیان آنان به اهریمن و غفلت قهرمانان آزادی از تربیت و ترشیح آنان است؛ چرا که اگر آنان چون زواره- دیگر برادر رستم- در سایهسار

ارزشهایی اهورایی ببالند، هرگز به دامن اهریمن خویان نخواهند آویخت و نه تنها به دشمنی با کرامت انسانی و شکوه آزادی برنخواهند خاست که همواره چون زواره دوشادوش آنان تا آخرین لحظهٔ عمر خود در این مسیر گام برخواهند داشت و در این راه جان خواهند سپرد.

اگر از زاویهای دیگر به شخصیتشناسی عوامل داستان بپردازیم، درمی یابیم

مىدانسته و حقيقتا از اهريمن چه آيد جز رفتارهای اهریمنی!

با دور کردن این کودک خردسال از دامان خانه و خانواده، بدترین ضربهٔ روحی بر او وارد میشــود. زال با این نوزاد همان مي کند که سام او کرده است.۱

شـغاد نه در دامان مـادر و نه بر خوان زال که در سـرای شـاه کابل و در میان بتپرســتان میبالد و رشد میکند. پس



که شغاد و آزمندی و حسادتش، زادهٔ پیشگویی اخترشناسان و غفلت و ناتوانی زال در تربیت و پرورش اوست. چنان که اشاره شد، زال با باور داشتن شومی فرزند، شومی و کنشهای اهریمنی را در ذات این کودک بی گناه نهادینه می کند. بی تردید بر اساس فرهنگ و اعتقادات آن روز گار، بداختری این نوزاد بی گناه، همواره نقش بند پیشانی او و بر سر زبانها جاری بوده است و خود شغاد نیز با باور داشتن این شــومی و بدیمنی، خود را اهریمنی

از وجود او همان برون میتراود که در آن

قابل توجه است كه رستم رفتار نامهربانانه زال با این کودک بی گناه را با سکوتی مرموز نادیده می گیرد. رستم پس از زال، بزرگ این خاندان است. زال بیمشورت او بــه کاری دســت نمی بــرد. حتی در بسیاری موارد، از جمله در داستان رستم و اسفندیار، رفتار رستم به گونهای است که گویی زال در کنار او نقش پیری دانا و مشاوری چارهاندیش را دارد و این رستم

است که تصمیم می گیرد و اقدام می کند. چگونه اسـت که فردوسـی در این باب سخنی از رستم روایت نمی کند؟

آیا زاده شدن نوزادی در سرای زال که در بالا و دیدار (چهره) چونان سام سوار است، برای رستم خوشایند بوده است؟ آیا می توان تصور کرد که رستم که اینک در حدود ششصد سال عمر دارد، او را رقیب و همالی جوان و قدرتمند برای جایگاه

امر این است که شغاد در درگاه رستم از چاکران کمتر است و مادرش، رودابه، شغاد را در جایگاه برادری رستم نمی بیند. این همان سخن تلخ و گزندهای است که شاه کابل در جمع بزرگان ناخودآگاه نسبت به شعاد بر زبان راند و شغاد نیز به خوبی از

اما تقدیر در تمام متون حماسی جهان و



پهلوانی خود دیده باشد و آیا اندام سترگ و زورآوری و پهلوانی و جوانی شغاد موجب نشده است که شاه کابل و شغاد دچار توهم جایگزینی شغاد در جایگاه پهلوانی رستم كهنسال شوند؟

بی تردید، سردی رستم نسبت به شغاد که در شاهنامه در دو جا به وضوح دیده می شوند (یکی تبعید شغاد در کودکی و دیگری برخورد غریبوارانهی رستم با کابلیان و خویشان نزدیک شغاد در دریافت خراج به ضرب و زور) تخم کینه و حسد را

در شاهنامه نیز حرف اول و آخر را میزند. همه در برابر خواست آسمانی و تقدیر و سرنوشت تسلیماند. نه خرد و دانش پیران و نه زور و زور آوری پهلوانان و نه چارهاندیشی چارهگران هر گز تأثیری در روند سرنوشت ندارد. چنان کـه چاره گـری زال در دور ساختن شغاد از زابل بىنتىجە ماند، شومى شغاد باید خاندان زال را به تباهی بکشاند؛ ولواز آنان فرسنگها دور باشد و رستم باید به پادافره کشتن اسفندیار، به مرگی دون شأن پهلوانياش از دنيا برود هرچند حق به

جانب او باشد و او در این ماجرا فقط رسالت در دل و جان شغاد به بار نشانده است. واقع پهلواني خويش را به جاي آورده باشد.

چنان که گفتیم، رستم در شاهنامه همواره در تقابل و تعارض با دیو آز است. در این کشمکش سرنوشت با او همراه نیست و او خود این را به خوبی میداند. رستم تسلیم خواست تقدیر است. در جایجای شاهنامه هرگاه که ناتوان می شود و کاری از پیش نمیبرد، میداند که دست تقدیر در کار است. در این داستان نیز بدون توجه به پیشگویی اخترشناسان در باب نابودی خاندان زال بهوسیلهٔ شغاد بی هیچ درنگ و تأملی به دفاع از شغاد برمی خیزد، سپاهی میآراید و آمادهٔ جنگی تمام عیار میشود اما به ناگاه با کوچکترین اشارهٔ شغاد به جای سیاه و لشگر فقط با گروهی معدود عازم كابل مىشود؛ بدون اينكه بينديشد که در صورت بروز جنگ چگونه می تواند با این گروه اندک بر کابلیان چیره شـود. خردمندی و دوراندیشی رستم در برابر خواست تقدیر میدان را خالی کرده است. رفتار و عملکرد رستم در داستان سرنوشتش، کاملا دور از خرد و دوراندیشی

به کابل می تازد. شاه کابل چون از آمدن رستم باخبر می شود، دستار از سر برداشته و پای برهنه و پیاده، بندهوار به پیشواز رستم می آید و از گفته های نابجای خود در مستى پوزش مىطلېد. پوزش و لابه شاه کابل در مقابل رستم و گروه اندکش مشکوک است اما سپهر چشم خرد و دوراندیشی رستم را دوخته است. رستم پوزش و عذر او را میپذیرد و با رفتاری دور از حــزم و احتياط به باغي در حوالي كابل میرود و به بزم شاه کابل مینشیند. شاه به او پیشنهاد می کند که به شکار گاه او بروند. رستم بی درنگ می پذیرد و عازم شکار میشود. چون به آنجا می رسند همراهان رستم در نخجیرگاه پراکنده می شوند. زواره نيز در همان حوالي است.

پهلواني چون اوست.

رخش با ورود به شکارگاه و نزدیک شدن به چاهها بـوی خطر را حس کرده بیقرار می شود. بوی خاک تازه او را می ترساند. رستم به بی تابی های رخش توجهی ندارد و رفتار رخش همراه همیشگیاش را پس

از ششصد سال عمر درک نمی کند. چراکه تقدیر در کار است! او با رفتاری غیرمعمول، با تازیانه رخش را به تاخت وامی دارد. رخش اولین ضربه های تازیانه را در آخرین لحظات عمرش از رستم دریافت می کند. ناچار می تازد و می کوشد خود و سوارش را از خطر دور سازد. پرشهای غیرمتعارف و حرکات پرپیچ و تابش، تازیانهای دیگر از رستم را نصیب او می کند؛ گویی رستم، خود دست به دست تقدیر نهاده تا به آنچه در پیش دارد زودتر برسد. پهلوانی که هماره در اوج بوده به ناگاه با ارادهی تقدیر در حضیض یک

پایان داستان متضمن اشارتی نمادین از جهان بینی ایران باستان است: شر ممکن است موقتا پیروز شود اما چیرگی و غلبهاش دوام چندانی ندارد. در نبرد میان خیر و شر، پیروزی نهایی از آن خیر است. در اندیشهٔ فردوسی نمی شود رستم، قهرمان خیر ونیکی به نیرنگ و فریب اهریمن خویان کشته شود و آنان آزادانه در عرصهٔ گیتی بچرند. شرّ محکوم به نابودی است و لو با مکر و چارهاندیشی! رستم همو که هرگاه ناتوان میشود، چونان زال به چاره گری مینشیند، آخرین مکرش را در برابر رفتار ناجوانمردانهٔ برادرش، شغاد، به کار میبرد. از او میخواهد تا کمان را به زه کند و با دو تیر به او بدهد تا اگر پیش از فرا رسیدن مرگش شیری درنده و گرسنه قصد او را کرد، از خود دفاع کند. چراکه نمیخواهد شکم شیران صحرا، گورستان پیکر بی جانش شود. چون با این مکر به تیر و کمان خود دست می یابد، او را به درخت چناری فرسوده می دوزد و سپس به روال همیشگی اش پس از پیروزی بر خصم به ستایش یزدان می پردازد که بــه او توان و قدرت داد تا کین خود را خود از خصم بستاند و دشمن پس از او شبی را به شادی نگذراند. در تمام شاهنامه، کین هر کشته را بازماندگان و وارثان آنان کس میستانند «هرکسی باید انتقام یدر و یا اجداد خود را بگیرد اگرچه چند نسل بر كشتن آنان گذشته باشد. فريدون انتقام جد خويش جمشید را گرفت و منوچهر انتقام نیای خود ایرج را و کیخسرو انتقام سیاووش را و بهمن انتقام اسفندیار

اما رستم یگانهٔ شاهنامه و ابرمرد فردوسی است و

چاه پر تیغ و شمشیر فرو میافتد و پیکرش پارهپاره

را. پهلوانان نیز در این انتقامهای ملی سهیماند. رستم به انتقام خون سیاووش توران زمین را ویران کرد.»

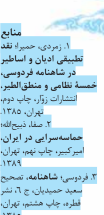
(صفا، ۲۳۸:۱۳۸۹) کین او را تنها خود اوست که می تواند بستاند. تنها اوست که می تواند کشندهٔ خود را به پادافره گناه خویش برساند.

و تدفین رســتم و زوّاره ما را با چگونگی این آیین و مراسم باستانی آشنا می سازد: دوختن زخمها، شستن میّت با آب و گلاب و کافور، سوزاندن عنبر و عود، ریختن گل و مشک بر پیکر مرده، پوشاندن تن میّت با کفن و پارچهای گرانبها، فراهم ساختن تابوتی پر نقش و نگار، خاک بر سـر ریختن و مویه کردن، جامهٔ سیاه و کبود پوشیدن، جامه دریدن در سوگ عزیز از دست رفته، تشییع جنازه، از کابل تا زابل که در نوع خود در تمام شاهنامه بینظیر است و در آخر فراهم ساختن دخمهای برای خاکسیاری. بسیاری از جزئیات این مراسم از دیدگاه اسطورهای قابل بررسی است. در جهان بینی ایران باستان، هستی با امتزاج عناصر اربعه (آب، باد، خاک و آتش) موجودیّت یافته است. این عناصر در مراسم تدفین رستم و زواره به گونهای خاص حضور دارند. آتش که در شاهنامه از آن به فروغ ایزدی یاد می شود برای سوزاندن عنبر و عود در کنار باد که نماد آن پراکندن بوی خوش در فضاست دیده می شود.

در پایان، گزارش فردوسی از چگونگی مراسم غسل

فرایند تغسیل و تطهیر بدن مرده نیز با آب و گلاب صورت می گیرد. در اساطیر مختلف، از جمله اساطیر ایران و هند، آب را عنصر اصلی آفرینش می دانستند و معتقد بودند که بنیاد هستی بر آب نهاده شده است. در تاریخ ادیان، آب متضمّن تجدید حیات است؛ زیرا «در پی هر انحلال ولادتی نو است و غوطــه زدن در آب رمز رجعت به حالت پیش از شکلپذیری و تجدید حیاتی کامل و زایشی نو است (زمردی، ۱۳۸۵:۱۳۸۵). از سوی دیگر، خاک با رابطهٔ دو سویهاش با چرخهٔ زایش و مرگ رنگی قدسی دارد. «چنان که در روایات و اساطیر ایران و چین و یهود به آفرینش انسان از گل و خاک اشاره شده است... خاک به همان نسبت که نماد آفرینش و خلقت انسان به شمار می رود، همان گونه نیز نماد گور و مرگ او محسوب شده است.» (همان: ۱٤۱) فردوسی داستان مرگ رستم را پس از گزارش مراسم تدفین او با پندی حکیمانه به پایان میرساند و دفتر پهلوانی های ابرمرد شاهنامهاش را با تشویق و ترغیب مخاطب به کسب نام نیک می بندد:

> چه جویی همی زین سرای سپنج كز آغاز رنج است و فرجام رنج بریزی به خاک ار همه ز آهنی اگر دین پرستی ور آهرمنی تو تا زندهای سوی نیکی گرای مگر کامیابی به دیگر سرای (حمیدیان، ج ۲: ۳۳۷، ابیات ۲۷۸ تا ۲۸۰)



پینوشتها ۱. شغاد از این حیث با

«پاریس» شاهزادهی تروایی

قابل مقايسه است. پريام، شاه

نروا، چون بر اساس پیشگویی بیشگویان دریافت که پاریس

فرزندی شوم است و موج

نابودی ترواً میشود، او را در بیابانی رها کرد اما سرانجام

پاریس به تراوا بازگشت و تروا

را درگیر جنگی ده ساله کرد و

در آخر نیز شهر تروا در آتش مهاجمان سوخت و نابود شد.

۲. بکاری و زراعت کنی.



# محمد قاسمي خزينهجديد دانشجوی دکتری زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبيرستانهاىبناب

وقتى رستم از مضمون مأموريت اسفنديار آگاه می شود، با قاطعیت تمام به او جواب مىدهد: «مگر بند...». جهان پهلوان ايراني، بهعنوان نماد یک ملت، حق ندارد دست به بند دهد. او در سراسر داستان، به راههای گوناگون پیش روی خود فکر می کند ولی لحظهای به قبول بند نمی اندیشد. در این مقاله تدابیر رستم و دیگر شخصیتهای داستان-مگربند-موردبررسی قرار می گیرد. البته همهٔ این تدابیر به خاطر اصرار اسفندیار بربند، بىنتىجەمىماندوفاجعەرخمىدهد.

كليدواژهها: شاهنامه، رستم، اسفنديار،

داستان رستم و اسفندیار در ادبیات فارسی سال دوم نظری و سوم متوسطهٔ انسانی و ریاضیی- تجربی، انعکاس یافته است. با خواندن این داستان، یکی از سؤالاتی که به فکر خوانندگان میرسد این است که آیا رستم نمی توانست به گونهای عمل کند که جنگی درنگیرد یا اینکه رســتم پیر و باتجربهبراي جلوگيري از فاجعه چه تدابيري اندیشــید. ما در این مقاله، ابتدا به راههایی که شـخصیتهای دیگر داستان، از قبیل اسفندیار، زال، پشوتن و سیمرغ پیشنهاد میکنند میپردازیم. سیس به تدابیر بي سرانجام رستم خواهيم يرداخت.

اسفندیار که همهٔ شروط پدر را به جا آورده، با جدیت تمام، خواهان تاج و تخت شاهی است. گشتاسب، پیشگویان خویش را فرامی خواند و از عاقبت اسفندیار می پرسد؛

آنها اظهار میدارند که او در زابلســتان به دست رستم دستان کشته خواهد شد. اسفندیار جاهطلب که مصمم است به هر طریق ممکّن به پادشاهی دست یابد، با آگاهی از نقشــهٔ پدر <sup>۱</sup> به ســوی زابلستان می رود ولی برای اینکه رستم و اسفندیار با هم رو در رو شوند، گشتاسب شرط کرده است که رستم را دستبسته پیش او بیاورد؛ بااین بهانه که

> به مردی همی ز آسمان بگذرد همى خويشتن كهترى نشمرد که بر پیش کاووس کی بندہ بود ز کیخسرو اندر جهان زنده بود به شاهی زگشتاسب نارد سخن که او تاج نو دارد و ما کهن

(فردوسی، ۱۳۹۰: ۲۱۵)

سرانجام مطابق تقدیر، جنگ درمی گیرد و اسفندیار به دست رستم کشته می شود.

# تدابيراسفنديار

اسفندیار، رستم را بر سر دو راهی جنگ و بند گذاشته است و به هیچ صراطی مستقیم نیست. رستم هرچقدر سعی می کند چشم حقیقت بین او را بینا و وجدانش را آگاه سازد، موفق نمی شود؛ چون او تنها یک هدف را در جلو چشم دارد و آن بهدست آوردن تخت شاهی به هر قیمتی است. اکنون به تشریح راهکارهای اسفندیار در این نبردمی پردازیم.

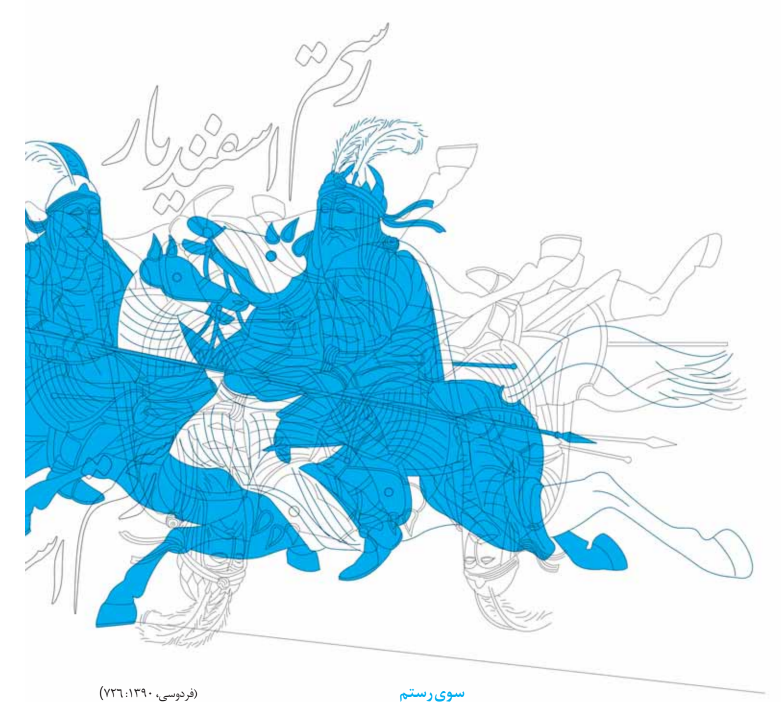
> ۱. راضی کردن رستم برای دست به بند دادن با صلح و ملايمت

اسےفندیار امیدوار است که جهان پهلوان ایرانی، دست به بند دهد تا به هدف خویش برسد؛ پس اینچنین به رستم سفارش مىكند

همه دوده اکنون بباید نشست زدن رای و سودن بدین کار دست زواره فرامرز و دستان سام جهان ديده رودابه نيكنام همه پندمن یک به یک بشنوید بدین خوب گفتار من بگروید نباید که این خانه ویران شود به کام دلیران ایران شود چو بسته تو را نزد شاه آورم بدو بر فراوان گناه آورم بباشم به پیشش به خواهش به پای ز خشم و زکین آرمش باز جای نمانم که بادی به تو بر، وزد بر آن سان که از گوهر من سزد (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۰)

زمانی هم که اسفندیار رستم را در کنار رود هیرمند ملاقات می کند، سعی دارد با ملایمت او را وادار کند که تا دست به بند

تو آن کن که بریابی از روزگار بر آن رو که فرمان دهد شهریار تو خود بند بریای نه بی درنگ نباشد زبند شهنشاه ننگ تو را چون برم بسته نزدیک شاه سراسر بدو باز گردد گناه وزین بستگی من جگر خستهام به پیش تواندر کمر بستهام (فردوسی، ۱۳۹۰: ۲۲۲)



سوىرستم

اسفندیار فرزند خود را با پیامی به سوی رستم می فرستد و مأموریت خویش را به آگاهی او می رساند. او سعی دارد با گناه کار جلوه دادن رستم و وعدهٔ شفاعت او در مقابل گشتاسب، رستم را راضی سازد تا دست به بنددهد.

# ب. تهدید

اسفندیار بیهوده، رستم را تهدید می کند و سعی دارد او را بترساند تا دست به بند دهد: تو فردا ببینی به آوردگاه که گیتی شود پیش چشمت سیاه بدانی که پیکار مردان مرد چگونه بود روز ننگ و نبرد

# ۲.حنگ

اسفندیار مصمم است که اگر رستم تسلیم نگردد با او وارد جنگ شود. او مطمئن است که نتیجهٔ جنگ از دو حال بيرون نخواهد بود:

- رستم در این نبرد به دست اسفندیار رویینتن شکست خواهد خورد که در آن صورت نیز وی به مقصود خویش که رسیدن به پادشاهی به هر قیمتی است، دست خواهد يافت.
- **6** رستم را در مبارزه شکست میدهد و دستبســـته به پیش پدر می برد که او بیشتر، خواهان آن است؛ زیرا در دل

به دیدار تو رامش جان کنم **مگربند** کزبند عاری بود شكستى بود زشت كارى بود نبیند مرا زنده با بند کس که روشن روانم بر این است و بس (فردوسی، ۱۳۹۰ ۲۲۲) اسفندیار برای واداشتن رستم به تسلیم و دست به بند دادن، از دو شیوه استفاده مىكند:

ولی پاسخ رستم، همان گونه که همگان

پیشبینی می کردهاند، روشن و قاطع است:

ز من هرچه خواهی تو فرمان کنم

# الف.فرستادن سفيرى به

نساید دو پای ورا بند تو نیاید سبک سوی پیوند تو سوار جهان پور دستان سام به بازی سر اندر نیارد به دام چگونه توان کرد پایش به بند مگوی آنکه هر گزنیاید پسند... یکی بزم جوید یکی رزم و کین نگه کن که تا کیست با آفرین

(فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۷)

یشوتن که به نتیجهٔ گفتوگو و مذاکره با رستم امیدوار است، بار دیگر برادر خویش را از سر شفقت چنین پند میدهد و راه راست بخسب امشب و بامداد پگاه برو تا به ایوان او بی سیاه به ایوان او روز فرّخ کنیم سخن هرچه گویند پاسخ کنیم همه کار نیکوست زو در جهان میان کهان و میان مهان همی سرنپیچد ز فرمان تو دلش راست بینم به پیمان تو تو با او چه گویی به کین و به خشم بشوی از دلت کین و از خشم، چشم (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۷)

# تدابير زال

زال که همواره فرزند خویش را سرافراز و پیروز دیده، اکنون در برابر جاهطلبی اسفندیار، خود را باخته است و چندین راه به رستم پیشنهاد می کند: دست به بند دادن، فرار، تطميع اسفنديار با دادن گنج و خريدن جان خویش و...:

همی باش در پیش او بر، به پای وگرنه هماکنون بپرداز جای به بيغولهيي شو فروداز مهان که کس نشنود نامت اندر جهان کزین بد تو را تیره گردد روان بیرهیز از این شهریار جوان به گنج و به رنج این روان باز خر مبر پیش دیبای چینی تبر (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۸)

زال که به چاره گری شهرهٔ جهان است، موقعی که دستش از همه جا کوتاه می گردد

را به او می نمایاند:

# خویش رستم را دوست دارد و در سراسر این داســتان، این حس خود نســبت به رستم را آشکار میسازد"، حتی پیش پدر و مادر خویش به بی گناهی رستم و

خدمات شایان او در گذشته اشاره می کند.

# تدابيرپشوتن

برادر خردمند اسفندیار پس از شنیدن سخنان رستم درمی یابد که جهان پهلوان ایرانی دست به بند نخواهد داد. پس برادر خویش را پند میدهد تا از جنگ با رستم دوری جوید:

> بپرهيز وباجان ستيزه مكن نیوشنده باش از برادر سخن شنيدم همه هرچه رستم بگفت بزرگیش با مردمی بود جفت

به درگاه حــق پناه مــیآورد و از او یاری بگفت این و بنهاد سر بر زمین همی خواند بر کردگار آفرین همی گفت کای داور کردگار بگردان تو از ما بد روز گار برین گونه تا خور برآمد ز کوه نیامد زبانش زگفتن ستوه (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۹)

رستم خسته و نیمه جان از مبارزه بازگشته و در شرف مرگ است. زال به او می گوید: یکی چاره دانم من این را گزین که سیمرغ را پار خوانم برین گر او باشدم زین سخن رهنمای بماند به ما کشور و بوم و جای (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤٦)

# تدابيرسيمرغ

سیمرغ، پشتیبان دودمان رستم، نیز او را به پرهیز از رویارویی با اسفندیار توصیه می کند<sup>۶</sup>؛ چون در صورت پیروزی نیز که هرکس که او خون اسفندیار بریزد ورا بشکرد روز گار همان نیز تا زنده باشد زرنج رهایی نیابد نماندش گنج بدین گیتیاش شوربختی بود و گر بگذرد رنج و سختی بود (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤۷)

پس سیمرغ از رستم قول می گیرد که بعد از فهمیدن راه غلبه بر اسفندیار، همچنان در صلح بکوبد و با ملایمت و عذرخواهی از جنگ پرهیز کند و کشتن او آخرین راهحل باشد.

بدو گفت اکنون چو اسفندیار بیاید بجوید ز تو کارزار تو خواهش کن و لابه و راستی مکوب ایچ گونه در کاستی چو پوزش کنی چندنپذیردت همی از فرومایگان گیردت بزه کن کمان را و این چوب گز بدین گونه پرورده در آب رز ابر چشم او راست کن هر دو دست چنان چون بود مردم گزیرست

رستم حتى موقعي كه از جنگ با اسفنديار سخن می راند، آنقدر با ملایمت حرف مىزند كه گويى كه از بزم مى گويد: چو فردا بیایی به دشت نبرد به آورد مرد اندر آید به مرد ز باره به آغوش بردارمت ز میدان به نزدیک زال آرمت نشانمت برنامور تخت عاج نهم برسرت بر، دلافروز تاج (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۲–۷۳۳)

سخن هرچه گفتم بهجای آورم خرد پیش تو رهنمای آورم (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳٤)

ولی هرچه رستم از دوستی می گوید، اسفندیار از جنگ و مردانگی خود دم می زند: چنین گفت با او یل اسفندیار که تخمی که هر گز نروید مکار تو فردا ببینی ز مردان هنر چون من تاختن را ببندم کمر (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳٤)

زمانه برد راست آن را به چشم بدانگه که باشد دلت پر ز خشم (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤۸)

# تدابيررستم

رستم برای رهایی از دست به بند دادن و روپارویی با اسفندیار، تدابیر بسیاری را به کار می گیرد که هیچکدام کار گرنمی افتد؛ چون تنها راه دستیابی اسفندیار به تخت شاهی، دست بسته بردن رستم به پیش گشتاسب است. اکنون تدابیر رستم را بررسی می کنیم.

# ١. خواندن اسفنديار به مهماني برای نمکگیر کردن او

رستم، از طریق بهمن، اسفندیار جوان را به مهمانی فرامی خواند تا به کدورتها پایان

گرامی کن ایوان ما را به سور مباش از پرستندهٔ خویش دور (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۳)

رستم به دعوتی که توسط بهمن فرستاده است بسنده نمی کند و خود پیش اسفندیار می آید و او را به خوان خویش دعوت یکی آرزو دارم از شهریار

که باشم بر آن آرزو کامگار خرامان بیایی سوی خان من به دیدار روشن کنی جان من (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۳)

اما اسفندیار، که از نیت رستم آگاه است، دعوت او را نمی پذیرد و جواب می دهد: دگر آنک گر با تو جنگ آورم به پرخاش خوی پلنگ آورم فرامش کنم مهر نان و نمک به من بر، دگر گونه گردد فلک (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۷)

رستم بار دیگر، اسفندیار را بر سر خوان دعوت مي كند تا مهمانش شود: گر این کینه از مغز بیرون کنی بزرگی و دانش برافزون کنی ز دشت اندر آیی سوی خان من بوی شاد یک چند مهمان من

# ۴. پند دادن اسفندیار برای منصرفساختناو

وقتی بهمن پیام اسفندیار را به رستم مىرساند، رستم اينچنين پندآميز پاسخ

به پیش تو آیم کنون بی سیاه زتو بشنوم هرچ فرمود شاه بيارم برت عهد شاهان داد ز کیخسرو آغاز تا کیقباد کنون شهریارا تو در کار من نگه کن به کردار و آزار من گر آن نیکوییها که من کردهام همان رنجهایی که من بردهام پرستیدن شهریاران همان از امروز تا روز پیشی زمان چو پاداش آن رنج، بند آیدم که از شاه ایران گزند آیدم... به بازو ببندم یکی پالهنگ بیاویز پایم به چرم پلنگ

(فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۳)

رستم چون از اسفندیار جے جنگ و زور گویی نمی شنود، او را چون پدری مشفق پند میدهد تا شاید چشم خردش باز شود ولی افسوس که تا چشم جهانبینش با تیر گز دوخته نشد، چشم خردش بینا نگشت: تو را سال برنامد از روز گار ندانی فریب بد شهریار تو یکتا دلی و ندیده جهان جهانبان به مرگ تو کوشد نهان گر ایدونک گشتاسپ از روی بخت نیابد همی سیری از تاج و تخت بگرد جهان بر دواند تو را

# ۲. رفتن به مهمانی برای آفریدن مهر نان و نمک

اسفندیار دعوت رستم را نمی پذیرد و قرار بر آن میشود که موقع طعام خوردن، رستم را بر خوان خویش بخواند. رستم امیدوار است از این طریق، هم مهر نان و نمک را بیافریند و هم بذر محبت خود در دل اسفندیار بکارد و فرصتی داشته باشد تا او را اندرز دهد. اسفندیار بعداز رفتن رستم، متوجه هدف او مىشود و به پشوتن مى گويد: به ایوان رستم مرا کار نیست ورا نزد من نیز دیدار نیست همان گرنیایدنخوانمشنیز گراز مایکی را برآید قفیز دل زنده از کشته بریان شود سر از آشناییش گریان شود (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۷)

# ۳. گشودن راه دوستی به هر طريقممكن

رستم همین که در کنار رود هیرمند اسفندیار را می بیند، برای جلب دوستی و محبتش، او را این چنین میستاید: که روی سیاوش اگر دیدمی بدین تازه رویی نگردیدمی نمانی همی جز سیاوخش را مران تاجدار جهان بخش را خنک شاہ کو چون تو دارد پسر به بالا و فرّت بنازد پدر خنک شهر ایران که تخت تو را پرستندبیدار بخت تورا (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۵)

چو مهمان من بوده باشد سه روز چهارم چواز چرخ گیتی فروز بيندازد آن چادر لاژورد يديد آيداز جام ياقوت زرد سبک باز با او ببندم کمر و زایدر نهم سوی گشتاسپ سر نشانمش برنامور تخت عاج نهم بر سرش بر، دل افروز تاج (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۹)

# ٨. تهديد

رستم که پیری جهان دیده است، به اسفنديار توسط بهمن چنين پيامي مي دهد: تو بر راه من بر ستیزه مریز که من خود یکی مایهام در ستیز ندیدست کس بند بریای من نه بگرفت پیل ژیان جای من تو آن کن که از پادشاهان سزاست مگرداز پی آنک آن نارواست (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲۳)

رستم هرچه منتظر میماند، اسفندیار او را به خوان خویش نمی خواند. پس با عصبانیت پیش او می رود و تهدیدش می کند: ازین خواهش من مشو بدگمان مدان خویشتن برتر از آسمان من از بهر این فرّ و اورند تو بجویم همی رای و پیوند تو نخواهم که چون تو یکی شهریار تبه دارد از چنگ من روزگار (فردوسی، ۱۳۹۰: ۲۲۹)

رستم چون می بیند اسفندیار فقط در جنگ می کوبد، به او می گوید: تو را بر تگ رخش مهمان کنم سرت را به گوپال درمان کنم تو در پهلوی خویش بشنیدهای به گفتار ایشان بگرویدهای که تیغ دلیران بر اسفندیار به آوردگه برنیاید به کار ببینی تو فرداسنان مرا همان گرد کرده عنان مرا

(فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۲) ادامه مطلب در صفحه ۹۴

که تانیز با نامداران مرد

نجویی به آوردگه بر، نبرد

روان را به فرمان گروگان کنند (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤۸)

۶. همراه اسفندیار ولی بدون بند به درگاه گشتاسب آمدن و اظهار بندگی کردن چو هنگام رفتن فراز آیدت به دیدار خسرو نیاز آیدت عنان با عنان تو بندم به راه خرامان بیایم به نزدیک شاه به پوزش کنم نرم، خشم ورا ببوسم سر و یای و چشم ورا بپرسم زبیدار شاه بلند

رستم،جهان پهلوان ایرانی و نماد فرهنگ و هویت ایرانیان، در مقابل اسفنديارجاهطلب، همهٔ تدابیر ممکن را به كار بست تا از فاجعه حلوگیری کند.ولی اسفندیار، همواره به یک هدف چشم دوخته بود و ان به دست اوردن تاج و تخت شاهی بود که تنها راه و شرط دستیابی بدان، نهادن بند بر دست رستم بود و بس

که پایم چرا کرد باید به بند (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲٤)

> ۷. رستم در پیش دستان، تدبير خودبراي مقابله با اسفندیار را این گونه بازمی گوید:

نپیچم به آورد با او عنان نه گویال بیندنه زخم سنان نبندم به آوردگه راه اوی به نیرو نگیرم کمرگاه اوی ز باره به آغوش بردارمش به شاهی زگشتاسپ بگذارمش بیارم نشانم بر تخت ناز از آن پس گشایم در گنج، باز

به هر سختیای پروراند تو را به روی زمین یک سر اندیشه کرد خرد چون تبر هوش چون تیشه کرد که تا کیست اندر جهان نامدار کجا سر نپیچانداز کارزار کزان نامور بر تو آید گزند بماند بدو تاج و تخت بلند که شاید که بر تاج نفرین کنیم وزين داستان خاك بالين كنيم... زمانه همى تاختت باسياه که بر دست من گشت خواهی تباه (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۵)

# ۵. تطمیع

رستم به هر طریق ممکن میخواهد از روپاروپی با اسفندیار جلوگیری کندیس با دادن گنج، سعی دارد از جنگ نافرجام دوری کند:

چو خواهی که لشکر به ایران بری به نزدیک شاه دلیران بری گشایم در گنجهای کهن که ایدر فکندم به شمشیر بن به پیش تو آرم همه هرچ هست که من گرد کردم به نیروی دست (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۲٤)

رستم حتی قبل از کشــتن اسفندیار در آخرین نبرد خود با وی، می خواهد اسفندیار جاهطلب را با دادن گنج خاندان خویش به صلح راضی سازد:

دگرباره رستم زبان برگشاد مكن شهريارا زبيدادياد مکن نام من در جهان زشت و خوار که جز بدنیایدازین کارزار هزارانت گوهر دهم شاهوار همان يارهٔ زرّ با گوشوار هزارانت بنده دهم نوش لب پرستنده باشد تو را روز و شب هزارت كنيزك دهم خلخي که زیبای تاجاند با فرّخی دگر گنج سام نریمان و زال گشایم به پیش توای بیهمال همه پاک پیش تو گرد آورم ز زابلستان نیز مرد آورم که تامر تورانیز فرمان کنند

# مقايسهٔ استكبارست در برابر ضحاک

جایگاه ویژهای داشته و بهعنوان یکی از

بزرگترین و زیباترین اسطورههای ما در

سطح جهان مطرح بوده است. از همین جا

اهمیت این موضوع آشکار می شود و با

توجه بــه تفاوتهایی که

در انگیزه و

آرمان

رضاقرباني کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی دبیر ادبیات دبیرستانهای استان مرکزی

فریدون و کاوه بر کسے شوریدند که بازیچهٔ ابلیس شده و با نامردی پدر را کشته و خود بر مسند قدرت نشسته بود. سرتاسر زندگی سیاسی ضحاک تیره و شوم است. او به دســتور ابلیس پدر خود مرداس را از ســر راه برمی دارد و ناجوانمر دانه قدرت را تصاحب مى كند. داستان آشيزى ابليس و بوسیدن شانههای ضحاک توسط او دو عاملی هستند که ضحاک را به موجودی سهپوزه و ششچشم تبدیل می کند تا در نهایت خون خواری جهان را از مردمان پرداخته کند. در دورهای که هنر، خوار و جادویی ارجمند و فرزانگان پراکنده شده بودند، کاوه و فریدون هر کدام با انگیزه و هدفی خاص، قیام می کنند و در نهایت، ضحاک را به بند می کشند. انگیزه و دلایل این دو نفر کاملا متفاوت است. فریدون با نیت کین خواهی و کاوه با نیتی پاکتر که همان نجات طبقهٔ فرودست و رواج دادگری است، دست به شورش میزنند. در متن مقاله بهطور مفصل تر به این تفاوتها يرداخته شده است.

كليدواژهها: قدرت، استكبارستيزي، کین خواهی، دادگری و عدالت، مردم

ماجــرای گردن کشــی و خون خواری ضحاک و قیام کاوه و فریدون در برابر این استکبار گری همواره در کتب درسی ما

کاوه و فریدون دیده می شود، بررسی این تفاوتها ضروری بهنظر میرسد. کوشش ما در این مقاله بر این بوده است تا ضمن بیان معنی استکبار، به تبیین چگونگی استکبارستیزی کاوه و فریدون در برابر

ضحاک بپردازیم و تفاوتهایی را کـه در انگیزه و آرمان این دو استکبارستیز شاهنامه وجود دارد، آشکار سازیم.

مقايسهاستكبارستيزي فریدون و کاوه در برابر ضحاک استكبار مصدر باب استفعال است و در لغتنامهها چنین معنی شده است: بزرگمنشی کردن، تکبر کردن، گردن کشی کردن (فرهنگ معین) و همچنین به معنی خودرابزرگمرتبه پنداشتن (غیاث اللغات). در منتهی الارب و لغتنامه دهخدا نیز به معنی بزرگی نمودن از خود و گردن کشی کردن آمده است. ایسن واژه در دیوانهای شعری فارسی و عربی و همچنین در قرآن

کریم بسیار به کار رفته است. در آیه کریمهٔ هفت از سورهٔ ۷۱ میخوانیم:

«وَانَّى كلما دَعْوتَهُـــمْ لتغفر لهُمْ جَعلوا اصابعهم في اذانهم و استغشو ثيابهُمْ و اصرّوا و استكبروا استكباراً» (۷/۷۱)

یعنی «هــر آنچه آنان را بــه مغفرت و آفرینش تو خواندم انگشت جهل و عناد بر گوش نهادند و جامه به رخسار افکندند تا مرانبینند و سخنم رانشنوند و بر فکر خود اصرار و لجاج ورزیدند و سخت راه تکبر و نخوت پیمودند». همان طور که می بینیم؛ در این آیه نیز استکبار به معنی تکبر و نخوت به کار رفته است. در آیات دیگر قرآن كريم، از جمله آية ٧٥ سورة مباركه اعراف، لغت استكبار به همين معنى كاربرد دارد. ناصر خسرو هم در شعر خود بدین ترتیب لفظ استكبار را به كار گرفته است:

«راه بنمایم تو را گر کبر بندازی ز دل جاهلان را پیش دانا جای استکبار نیست<sup>۱</sup>

و در جملهٔ «چون سلطان بر اصرار و استکبار او واقف گشت اس» نیز که از کتاب «تاریخ جهانگشای» جوینی نقل شده از لفظ استكبار مفهوم تکبر و گردن کشی اراده شده است. پس می توانیم بگوییم منظور از کلمهٔ استکبار گردن کشی و تکبر و غرور است و آنچه که در این بحث مورد نظر ماست، تا اندازهٔ زیادی به همین معنی باز بسته است. اگر بخواهیم تعریف مختصر و کوتاهی از استکبار بدهیم باید بگوییم «استکبار یعنی کبر، گردن کشی، غرور و سوءاستفاده از قدرت» که منظور از قدرت، قدرت سیاسی (شاهی) یا پهلوانی است که درونمایهٔ اصلی شاهنامه میباشد. با توجه به این تعریف، مفهوم استکبارستیزی

نيز خودبهخود مشخص

می شود و می توانیم

بگوییم: «استکبارستیزی یعنی جلوگیری از سوءاستفاده از قدرت و غرور ناشی از آن به هر نحو ممكن».

بدون شک محبوبترین و مردمی ترین استکبارستیز شاهنامه کاوه آهنگر است. او

محبوب ترين و مردمى ترين استكبار ستيز شاهنامه کاوه آهنگر است. او بر کسی شورید که بازَيْچَهٔ ابليس شده بود و با نامردی پدر را کشته و خود بر مسند قدرت نشستهبود

بر کسے شورید که به دستور ابلیس پدر خـود مرداس را از سـر راه برمیدارد و با ناجوانمردی تمام قدرت را تصاحب می کند. داستان آشپزی ابلیس و بوسیدن شانههای ضحاک توسط او دو عاملی هستند که

منتقدان او را با گمراهی «فاوست» به فریب «مفیستوفلس» در اثر مشهور گوته مقایســه کنند و همینطور وضع روحی ضحاک و ناآرامیی و درد بی درمانش را با تشویش خاطر و آشفتگی درون «مکبث» در تراژدی «شکسییر» قیاس کردهاند<sup>۳</sup>.

قدمعلى سرامي معتقداست كهروييدن مار بر دوش ضحاک نمادین است و «گویای این حقیقت است که گناه کار را از عذاب وجدان چاره نیست» و در جای دیگر می نویسد: «نشانهٔ رنجانگیزی لذتهای نارواست،» به هر حال، ضحاک ستمگری است که فردوسی ظلم او را چنین توصیف می کند: نهان گشت کردار فرزانگان پراکنده شد کام دیوانگان هنر خوار شد جادویی ارجمند نهان راستی، آشکارا گزند شده بر بدی دست دیوان دراز به نیکی نرفتی سخن جز به راز... ندانست جز کڑی آموختن

فریدون و کاوه هر دو بر ضد ضحاک شورش می کنند اما استکبارستیزی کاوه بسیار دلنشین تر و پاک تر از فریدون است. در هر جای شاهنامه که دلیل شورش فریدون بر ضحاک آمده است تنها به یک چیز اشاره شده و آن کینخواهی و کینهجویی فریدون است و این کینهجویی تنها بدین سبب است که پدر فریدون، یعنی آبتین، به دست ضحاک کشته شده است. این تنها دلیلی است که فریدون برای شورش خود به آن استدلال می کند. مثلاً وقتی دختران جمشید از فریدون سؤال مىكنند كه دليل لشگركشى تو چيست، چنین پاسخ میدهد:

جز از کشتن و غارت و سوختن°

منم پور آن نیکبخت آبتین که بگرفت ضحاک ز ایرانزمین بکشتش به زاری و من کینهجوی نهادم سوی تخت ضحاک روی همان گاو بر مایه کم دایه بود ز پیکر تنش همچو پیرایه بود ز خون چنان بیزیان چارهجوی چه آمد برین مرد ناپاک روی كمر بستهام لاجرم جنگجوي ادامه مطلب در صفحه ۹۵

ضحاک را به موجودی سهیوزه و ششچشم تبدیل میکند تا در نهایت خون خواری جهان را از مردمان پرداخته کند. تسلیم شــدن ضحاک به ابلیس-که به ســبب هوس و عشــق پادشاهی انجام گرفت- موجب آن شده تا برخی

# آموزشي-تحليلي

از کتاب زبان فارسی عمومی پیشدانشگاهی صفحهٔ ۳۴ درس هفتم

حميدصدري

دبير ادبيات دبير ستانهاي جرقويه سفلي اصفهان

«فروز» بوده به معنی نور و روشــنایی؛ حافظ در جاهای دیگر هم 🧪 «فروغ چهره» را به کار برده است: 🤼 🌽

ایـن همه عکس می و نقـش نگارین که نمود یـک فروغ رخ ساقی ست که در جام افتاد 🚺 🐪

هر دو عالم یک فروغ روی اوست گفتمت پیدا و پنهان نیز هم برگردان بیت به نثر امروزی: ای معشـــوقی که زندگی از پرتو چهرهٔ تو شــاداب و سرسبز است؛ بازگرد که بدون چهرهٔ مانند گلت شکوفههای زندگی پرپر شد و ریخت. بیت دوم: از دیده گر سرشک چو باران چکد رواست

سرشک=اشـک ـ که= حرف تعلیل است؛ زیرا که. بین «باران» و «برق» تناسب (مراعات النظير) است. بشد= گذشت. بيت داراي دو تشبیه است: در مصراع اول سرشک چو باران چکد. سرشک= مشــبه، چو ادات، باران= مشبهبه، وجه شــبَه: (چکیدن مداوم) محذوف است. مصراع دوم: چو برق بشد روزگار عمر. روزگار عمر= مشـــبه، چو-ادات برق-مشبهبه، وجه شبه (شدن يعني رفتن به ســرعت) محذوف اســت. بین «برق و باران» و «غم و سرشک» مراعات نظير وجود دارد.

برگردان بیت به نثر امروزی: اگر از چشـــمان مثل باران اشک ببارد بجا و شایسته است؛ زیرا که در غم هجران تو دوران عمر مثل برق سریع گذشت. مفهوم کلی بیت: تأسف بر زودگذر بودن عمر.

بیت سوم: این یک دو دم که مهلت دیدار ممکن است دریاب کار ما که نه پیداست کار عمر

دم=لحظه \_این یک دو دم=این چند نفس \_مهلت=فرصت \_ کار اولی به معنی خواسته و آرزو و منظور کار عشق و عاشقی، دیدار با معشوق است و «کار» دوم به معنی سرانجام و پایان است. «کار» و «کار» جناس تام، با بیت زیر قرابت معنایی دارد. ده روزه مهر گردون افسانه است و افسون

ـا توجه به تغییر غــزل حافظ در کتاب زبان فارســی عمومی پیشدانشــگاهی صفحهٔ ۳۶ درس هفتم در این مقاله سعی شده اســت این غزل برای تدریس بررسی شود معنی واژهها، آرایههای ادبی، باز گردانی شعر به نثر امروز و مفهوم کلی ابیات بیشتر مدنظر

**کلیدواژهها:** عمر، اغتنام فرصت، گذار عمر، شکر خواب بامداد

با تغییر غزل حافظ در کتاب زبان فارسی عمومی پیشدانشگاهی، <mark>کاندر غمت چو برق بشد روزگار عمر [</mark> شــرح و تحلیل آن ضروری مینمود. لذا با بررسی شرح غزلهای حافظ این غزل تحلیل گردید.' محتوای غزل عاشقانه است و شاعر| از معشوق می خواهد که نسبت به او لطف بیشتر داشته باشد. نیاز عاشق به معشوق و درخواست از او بهعنوان کسی که بر عاشق حاکم است، توصیه به دانستن قدر عمر، توجه به گذرا بودن زندگی و پرهیز از غفلت و بی خبری از مهم ترین درون مایه های این غزل است. غزل به این نکته ختم می شود که هر کس از خود یادگاری به جامي گذارد و به طور غير مستقيم يادآور اين نكته است كه: از صدای سخن عشق ندیدم خوش تر

یادگاری که در این گنبد دوار بماند

ویژگیهای سبکی: غزل سبک عراقی. در وزن: مفعول فاعلاتُ مفاعيل فاعلن: بحر مضارع مثمن اخرب مكفوف مقصور. رديف: عمر / حرف قافيه: ار / قاعدهٔ قافيه ٢

بيت اول: اي خرم از فروغ رخت لالهزار عمر بازآ که ریخت بی گل رویت بهار عمر

خرّم= سرســبز، شاد و شــاداب ـ فروغ= پرتو، نور ـ لالهزار عمر= اضافهٔ تشبیهی ـ گل روی = اضافهٔ تشبیهی ـ بهار = شکوفه (مجاز) ـ بهار عمر: شكوفهٔ نهال زندگاني (استعارهٔ مكنيه). "فروغ" در اصل

نیکی به جای یاران فرصت شمار یارا

برگردان بیت به نثر امروزی: این مدت کمی را که دیدن تو برایم امکانپذیر است، از من مگیر. در این فرصت کم به کار و خواستهٔ ما رسیدگی کن و اجازهٔ دیدار بده که پایان عمر نامعلوم است. مفهوم كلي بيت: مغتنم شمردن فرصت.

بیت چهارم: تا کی می صبوح و شکر خواب بامداد

هشیار گردهان که گذشت اختیار عمر صبوح= شراب صبحگاهی ـ شــکرخواب= خواب شیرین، خواب خوش ـ هان= آگاه باش، برای تأکید آمده اسـت. «صبوح» همان «ثلاثهٔ غسّاله» است؛ یعنی سـه جام شـراب که صبح مینوشند: اولی برای رفع خمار دوشین، دومی برای شستوشوی معده و سومی برای شادابی و سرمستی. در مقابل آن «غبوق» به معنی شراب شامگاهی. بین «می و هشیار» تضاد است. «خواب و بامداد» تناسب دارند و یادآور بیت «خواب نوشین بامداد رحیل / باز دارد پیاده را ز سبیل» است. اختیار عمر ایهام دارد؛ یکی به مفهوم حق انتخاب داشتن و دومی بخشهای برگزیده و دلخواه عمر و دوران جوانی است.

برگردان بیت به نثر امروزی: شرابخواری صبحگاهی و خــواب خوش بامدادی تا کی؟ (غفلت و بی خبری تا کی؟) آگاه شو و از مستی به در آکه دوران خوش عمر (جوانی) گذشت. مفهوم مصراع: اول گلایه از غفلت و بی خبری. مفهوم مصراع دوم توصیه به دانستن قدر و ارزش عمر.

بیت پنجم: دی در گذار بود و گذر ســوی ما

بی چاره دل، که هیچ ندید از گذار عمر

دی = دیروز، روز گذشته \_ گذار = در مصرع اول به معنی محل گذر، کوچـه. در مصرع دوم به معنی گذشتن و سپری شـدن است. جناس تام. «عمر» ایهام دارد: ۱. زندگی و روزگار، ۲. معشوق، استعارهٔ مصرحه (هنوز هم به کسانی که خیلی دوستشان داریم می گوییم: «عمرم».) گذار، گذر جناس ناقص افزایشی حرف وسط دارد. دل جانبخش و استعارهٔ مکنیه. واج آرایی حرف ذرر \_ «گذار» تصدیر دارد. برگردان بیت به نثر امروزی: دیروز (یار) از کوچه می گذشت و به من توجهی نکرد. بیچاره دل من که از گذشتن عمر هیچ خیری ندید/ که از معشوق لطف و توجّهی ندید. مفهوم کلی بیت: گلایه از بی توجهی معشوق و ناسازگاری

روزگار. بیت ششه در هر طهرف ز خیل حوادث کمینگهیاست زان رو عنان گسسته دواند سوار عمر

خیل= گروه اسبان مجاز از گروه سواران، در اینجا انبوه \_ حوادث = رویدادهای ناگوار \_ عنان گسسته = افسار گسیخته، تند و سریع. «سوار عمر» اضافهٔ تشبیهی است یعنی عمر (جوانی) به سوار بر اسب بیلگامی تشبیه شده است که تند و سریع می گذرد. بین «عنان» و «خیل» و «سوار» مراعات نظیر وجود

برگردان بیت به نثر امروزی: انبوه رویدادهای ناگوار از هر طرف در کمین انساناند. بههمین خاطر، عمر همچون اسبب افسارگسیخته شتابان می تازد تا حوادث بر او دست نیابند. مفهوم كلى بيت: عمر انسان بسيار سريع ميگذرد.

دارد. كل بيت حسن تعليل دارد.

بیت هفتم: بی عمر زنددهام من و این بس عجب مدار روز فراق را که نهد در شمار عمر؟ ٔ ۱. عمر مصرع اول ایهام دارد = زندگی و حیات ـ ۲. استعاره از معشوق. بدون عمر زنده بودن تناقض است. عجب مدار = تعجب نكن. «عمر» در اول و آخر بیت تصدیر دارد.

برگردان بیت به نشر امروزی: تعجب نکن که می گویم بدون معشوق زنده ام؛ زیرا زمان جدایی از معشوق جزء عمر حساب نمی شود، یا بدون معشــوق من مردهای بیش نیستم. برای همین، روزگار فراق از او را جزء زندگی من بهشمار نیاور.

مفهوم كلى بيت: دوران زندگى من زمانى است که با معشوق بودهام.

بیت هشتم: حافظ سخن بگوی که بر صفحه جهان

این نقش ماند از قلمت یادگار عمر

سخن=مجازاز شعر \_صفحهٔ جهان=اضافهٔ تشبیهی، اگر کل هستی را کتابی تصور کنیم اضافهٔ استعاری، پهنهٔ گیتی، نقش=اثر، تصویر در اینجا استعاره از شعر و نوشته است. بین «سخن و صفحه و نقش و قلم» مراعات نظير است. «قلم» مجاز به علاقهٔ آليه. برگردان شعر به نثر امروزی: ای حافظ شعر بگو که تنها شعر در جهان از تو به یادگار مىماند.

مفهوم كلى بيت: آثار انسانها باقى مىماند نه خودشان.

شکسپیر می گوید: «شـعر من به رغم روز گار/ در

با تغيير غزل حافظ در كتاب زبان فارسىعمومى پیشدانشگاهی، شرح و تحليل ان ضروری مىنمود. لذا با بررسی شرح غزلهای حافظ این غزل تحلیل کردید

پینوشتها ۱. براي مثال، بهاءالدين فرمشاهی در حافظنامه این فزل را بررسی نکرده است. ۱. دکتر ه سبحانی در تأثیرپذیری حافظ از عراقی و سعدی عقیده دارد که این بیت با بیت «چگونه بی تو بتوان

که بی تو زیستن امکان ندارد» توارد دارد اما متأثر از این بیت سعدی است: «دوستی را گفتم ینک عمر شد گفت ای عجب طرفه میدارم که بی دلدار چون بردی به سر»

. برزگر خالقی، محمدرضا؛ **شاخ نبات حافظ**، انتشارات زوار، چاپ پنجم، تهران، ۱۳۸۹. خرمشاهى، بهاءالدين؛ **حافظنامه،** ج ١ و ٢، انتشارات علمی فرهنگی، سروش، چاپ چهارم، تهران، ۱۳۷۱. ۱. خطیب رهبر، خلیل؛ شرح غزليات حافظ، انتشارات صفى عليشاه، جاپ هفتم، نهران،۱۳۷۱.

**سعدی**، ج۲، انتشارات سعدی، جاپ دوم، تهران، ۱۳٦۷. ا. مرتضوی، منوچهر؛ **مکتب حافظ**، انتشارات ستوده، چاپ چهارم، تبریز، ۱۳۸٤. ّ. سبحانی، توفیق؛ **تأثیر** حافظ از عراقی و سعدی، نتشارات پیک ترجمه و نشر، چاپ اول، تهران، ۱۳٦۸.







دكتر خدابخش اسداللهي دانشيار دانشگاه محقق اردبيلي فاطمهسهبرادري

دانشجوی کارشناسی ارشد دانشگاه محقق اردبیلی

موضوع اصلی در این تحقیق، اوضاع معیشتی در گلستان است. برای این امر، مقاله را به سه بخش مسائل فردی، مسائل اجتماعی و مدیریتی و مسائل دینی و اخلاقی تقسیم کردهایم. در بخش اول با مشخصههایی نظیر کسبوکار، پاسداری از مال، دخلوخرج، كفاف اندك، افزايش ثروت، فقــر و كفر و...، گفتهایم كه آدمی برای تأمین شرافتمندانهٔ معاش، به وسایل زندگیی و ثروت و دارایی نیازمند است اما نباید به گونهای به مادیات مشعول باشد که از یاد آفریننده و همنوعان خود غافل شـود. در قسـمت دوم نيز با ذكر مؤلفههای عدالت اقتصادی، جلوگیری از سوءاستفاده، رد رشوه، اقتصاد سالم، معاشرت با صدیقان و بهدست آوردن دلها، بیان کردهایم که تا زمانی که جامعه به کمک مدیریت صحیح، به اقتصاد سالم و عدالت اقتصادی نرسد، دارای استقلال و سروری نخواهد بود. در قسمت سوم هم با طرح ویژگیهای حکمت و معیشت، نگرش دینی، صبر و قناعت، ذکر کردهایم که سعدی معیشت فرد و جامعه را تنها در گرو توانایی علمی، تدابیر اقتصادی و... نمی داند بلکه معتقد است علاوه بر توانایی علمی و اقتصادی، عواملی بسیار قوی و مؤثر نیز در ادارهٔ امور معیشتی مردم دخيل اند كــه عبارت اند از: حكمت الهي، قناعت و صبر.

كليدواژهها: معيشت، ثروت، فقر، اخلاق، حكمت الهي، گلستان

انسان برای زنده ماندن به خوراک و پوشاک نیاز دارد. طبق دیدگاه آبراهام مزلو، روانشناس انسان گرا، تا زمانی که نیازهای جسمی انسان رفع نشود نمی تواند به سوی بر آورده کردن نیازهای متعالى تر قدم بردارد (مزلو، ١٣٧٢: ٧٠-۸۳). خواجهنصير هم احتياج به مال و دارایی را علاوه بر تدبیر عیش، در اظهار حکمت و فضیلت هم ضروری و لازم می شـمارد و می گوید: «احتیاج به مال ضروری است در تدبیر عیش و نافع در اظهار حكمت و فضيلت...» (طوسي، 3571: 071).

«انسان برای بقا و حیات خود احتیاج دارد به چیزهایی از قبیل غذا و لباس و مسکن که وسائل معاش نامیده میشوند. انسان بهغير از اين امــور نيز احتياج دارد از قبیل احتیاجات خانوادگی، یعنے زن و فرزند، احتیاجات فرهنگی، احتیاجات معنوی و دینی، احتیاجات سیاسی، یعنی حکومت و آنچه مربوط به شــئون حکومت اســت اما در میان احتياجات انسان، اولى ترين احتياجات وى احتياجات اقتصادى است؛ يعنى اموری که انسان در حیات و بقا شخصی خود به آنها نیازمند است و بدون آنها قادر به ادامه حیات نیست.» (مطهری، 

پس، احتیاجات اقتصادی بزرگترین محرک انسان بهسوی کسب و کار است. «بدان که خویشــتن را و عیال خود را از روی خلق بینیاز کردن و کفایت ایشان

از حلال کسب کردن از جمله جهاد است در راه دین، و از بسیاری عبادت فاضل تر است...» (غزالی، ۱۳۸۶: ۲۷٦). پیامبر اکرم (ص) می فرماید: «عبادت ده جزو است؛ نه جزو از آن در طلب حلال است. (همان: ۳۱۲)

آنچـه مـا در این پژوهـش در پی آن هستیم یافتن مفاهیم فردی، اجتماعی، مدیریتی، دینی و اخلاقی در گلستان سعدی است که بتواند اوضاع اقتصادی و معیشتی روزگار سعدی را به ما نشان

# الف-مسائل فردي ۱. دعوت به کسب و کار

کســب و کار برای تأمیــن معاش در اسلام از اهمیت بالایی برخوردار است. حق تعالى فرموده است: «و جعلنا النهار معاشا» (النبأ: ١١) و همچنين فرموده: «فانتشروا في الارض و ابتغوا من فضل الله» (الجمعه: ١٠)

سعدی نیز انسان را به سوی کسب و کار دعوت می کند و بیان می دارد که انسان با توکل به روزی رسان باید به دنبال کسب وكار نيز باشد: «رزق اگرچه مقسوم است به اسباب حصول آن تعلق شرط است.» (سعدی، ۱۳۲۹: ۱۲۲)

# ۲. پاسداری از مال

به عقیدهٔ صاحبنظران، حفظ و نگاهداشت دارایی و ثروت نسبت به کسب مال سختتر است. حتى ممكن است



آدمی گنجینههای عظیمی با مساعدت روزگار حاصل کند اما حفظ و نگهداری آن جز با تدابیر درست نیاید (منشی، ۱۳ : ۲۳۸). از سوی دیگر، طبق حدیثی، به واسطهٔ جهاد در راه اموال، می توان یافت (مطهری، ۱۳۸۹: ۱۲). بنابراین، یافت (مطهری، ۱۳۸۹: ۱۲). بنابراین، محافظت کند. از منظر سعدی، به کسی اسان باید از اموالش نیز همچون جانش محافظت کند. از منظر سعدی، به کسی که بی نماز است و غیم ادای قرض را ندارد، نباید قرض داد. در غیر این صورت، ندارد، نباید قرض داد. در غیر این صورت، قرض داد. در غیر این صورت، قرض داد. در غیر این صورت، ندارد و امیدی به ادای قرض از سوی فردی که حتی در فکر ادای قرض دینی نبست، نداشته باشد:

وامش مده آن که بینماز است گرچه دهنش ز فاقه باز است کو فرض خدا نمی گزارد از قرض تو نیز غم ندارد (سعدی، ۱۳٦۹: ۱۸۱) بنابراین، دفاع از حقوق فردی و اجتماعی واجب و مقدس است.

# ٣. صرف مال براي حفظ آبرو

از منظر سعدی، حفظ نفس، مروت و آبرو از حفظ مال سزاوارتر و مهمترند؛ بنابراین اگر صرف مالی بسیار برای حفظ خود، مردانگی و آبرو لازم باشد، از بذل مال نباید دریغ کرد: «تا کار به زر برمیآید جان در خطر افکندن نشاید...» (سعدی، ۱۳۲۹: ۱۷۲). پس مال را در جهت رفاه نسبی و زندگی با عزت باید صرف کرد؛ به قول سعدی «مال از بهر آسایش عمر ابه قول عمر ز بهر گرد کردن مال». (همان: ۱۲۹).

# ۴. دخل و خرج

گروهی از مردم به روش تبذیر، بذل مال می کنند. دلیل آن نیز این است که قدر و ارزش مال را نمی دانند. بیشتر وارثان و یا کسانی که از رنج و زحمت کسب و سختی جمع مال بی خبرند؛ زیرا معمولاً دخل سخت و خرج آسان است. (طوسی،

«سعدی» معتقد است که انسان باید

با علم به داشته هایش خرج کند و حسابرس باشد و در ضمن حکایتی بیان می دارد که «پارسازاده را نعمت بی کران از ترکه عمان به دست افتاد. فسق و فجور آغاز کرد و مبذری پیشه گرفت باری به نصیحتش گفتم: ای فرزند دخل آب روان است و خرج آسیای گردان یعنی خرج فراوان کردن مسلم کسی راست که دخل معین را دارد.» (سعدی، ۱۳۵۹: ۱۵۸)

«گســترش دادن زندگی در حد رفاه اعضای خانواده تا زمانی که موجب ضایع شدن حقی، یا به اسراف و... نشود، جایز و حتی ممدوح و قابل تشــویق است.» (مطهری، ۱۳۸۶: ۱۲۱)

# ۵. راههای افزایش مال و ثروت

از نگاه اندیشمندانی همچون سعدی، ایس حق تعالی است که در صورت حقشناسی و سپاسگزاری، بر نعمت و دارایی وی میافزاید و او را از ذل سوال میرهاند: «منت خدای را عزوجل، که طاعتش موجب قربت است و به شکراندرش مزید نعمت...» (سعدی، ۱۳۲۹: ۶۹)

سعدی بر این اعتقاد است که علاوه بر استفادهٔ درست و بهینه از ثروت و بخشیدن مقداری از مال در راه رضای خدا، باید مقداری از آن را نیز برای روزهای مبادا نگهداری کرد. این امر ابتدا باید رنج و زحمت کشید: «تا رنج نبری گنج برنداری.» (همان: ۱۲۵)

وی راههایی برای افزایش دادن مال و ژوی راههایی برای افزایش دادن مال و شروت پیشنهاد می کند. در حکایتی نیز سفر را برای گروههایی از مردم اعم از بازرگان بسیار مال، عالم شیرینسخن، خوبرو، خوش آواز و پیشهور قانع، موجب افزایـش مال و مکنت و منزلت می داند. (همان: ۱۲۰–۱۲۱)

وی در جایی دیگر تجارت و بازر گانی را عامل مهمی برای پایداری و دوام مال و ثروت معرفی مینماید: «سه چیز پایدار نماند: مال بی تجارت و علم بیبحث و ملک بیسیاست.» (همان: ۱۷۰)

# **9. كفاف اندك، ضامن عزت**

\*

سعدی بارها مشغول کفاف را از دولت عفاف محروم دانســته (همان: ۱٦٤) و داشــتن نانخور زیاد و کفاف اندک را موجب از بین رفتــن مجد و عزت فرد قلمداد کرده (همان: ۱۱۳–۱۱۲) اما در مقابل، بســنده کردن به کفاف را ضامن حفظ آبرو و عزت انسـان شمرده است. نمونههایی از گلستان:

کهن جامهٔ خویش پیراستن به از جامهٔ عاریت خواستن (همان: ۱۹۱) سـرکه از دسترنج خویش

بهتر از نان دهخدا و بره حکیم «ارسـطاطالیس»

نیــز در همیــن زمینه گفته است: هر کس بر کفاف قادر باشد و بتواند کنــد، شایســته نیست که بر فضلهٔ نیست که بر فضلهٔ دنیا مشغول شود؛ نیســت و طالب خیری نمیبیند. دنیــا جز کراهت از منظر «خواجه نصیر»، غرض صحیــح

صحیح محاوای آلام و بیماریهایی از قبیل گرسنگی و تشنگی و نیز پیشگیری از وقوع آفتهاست

وحوع ، بحاله المست لذ كسب لذتهايى كه به حقيقت درد هستند؛ اگرچه به ظاهر لذتاند. بر اين اساس، كامل ترين لذتها، صحت و سلامت است كه آن نيز از لوازم اقتصاد بهشمار مىرود. (طوسى، ١٣٦٤)







# ٧. فقر مى تواند به كفر بينجامد

انسان برای زنده ماندن و ادامهٔ حیات به وسایل معیشت از قبیل غذا، مسکن و پوشاک نیازمند است. چنانچه نتواند این وسایل اولیه را در حد کفاف برای خود و خانوادهاش مهیا کند، ممکن است برای تهیهٔ آنها به راههای نامشروع متوسل شود. از منظر سعدی، گاهی گرسنگان همچون درندهای میشوند که حلال را از حرام نمی شناسند و افلاس عنان را از کف تقوی می ستاند: «اغلب تهیدستان دامن عصمت به معصیت آلایند و گرسـنگان نان ربایند.» (سعدی، ۱۳۲۹: ۱۲۲)

از همین روست که سعدی داشتن نیروی عبادت را در گرو پیدا کردن لقمــهٔ لطیف میداند و بین آســایش و رفاه نسبی با فقر و ناداری مناسبت و وجه تشابهی نمی یابد و می گوید: «قوت طاعت در لقمهٔ لطیف است» (همان: ۱٦٣)؛ «فراغت با فاقه نپيوندد» (همان: 17۳)؛ «صاحب دنیا به عین عنایت حق ملحوظ است و به حلال از حرام محفوظ». (همان: ١٦٥)

آدمی ممکن است در اثر فقر و ناداری به منفورترین کارها (فروش انسان حتی فروش فرزند) دست بزند. سعدی در ضمن حکایتی (همان: ۷۵) به همین معنی (فروختن فرزند در قبال حطام دنیا) اشاره کرده است.

بنابرایس، نیافتن نان نوعسی بیماری اجتماعی است. فقر مورد افتخار پیامبر اکرم(ص) آن است که مسئول جامعهای در راه مردم بکوشد و فقر و گرسنگی را تحمل کند. مال مردم را برای پر کردن شکم خود جمع نکند و در عین حال به فقر خود ببالد. (شریعتی، ۱۳۸۱: ۱۱۳/۲)

# ۸. نیاز به زر و ثروت

از منظر سعدی، آدمی به سبب ضرورت معاملات و وجــوه اخذ و اعطا و نیــز بهخاطــر جایگزینــی روزیها و مایحتاج بسیار، به پول (دینار) نیازمند است و انسان، در صورت نداشتن پول، هیچ کاری از پیش نمی برد. مثلا با پول می توان مسافرت کرد و وجه کرایه را

پرداخــت. از همین رو، برداشــتن پول تأكيد دارد:

«هر کـه را زر در ترازوسـت، زور در بازوست و آنکه بر دینار دسترس ندارد، در همه دنیا کس ندارد.

> هر که زر دید سر فرود آرد ور ترازوی آهنین دوش است (سعدی، ۱۳۲۹: ۱٤٦)

زر نداری نتوان رفت به زور از دریا زور دەمرده چه باشد زر یک مرده بیار (همان: ۱۲٤)

سعدی براساس عدل، آدمی را به داشــتن دینار که در حکــم عدل میان

سعدى داشتن نيروي عبادت را در گرو پیدا کردن لقمهٔ لطیف میداند و بین آسایش و رفاه نسبی با فقر و ناداری مناسبت و وجه تشابهي نمي يابد

مردم است (طوسی، ۱۳٦٤: ۱۳۴)، دعوت کـرده، او را از هرگونه فسـاد و خیانت در این زمینه برحذر می دارد. نمونهٔ این بحـث، جمع کردن و احتکار گدایی است مال بیقیاس را و به زجر و توبیخ گرفتن سلطان از وی آن مال را. (سعدی، ۱۳۲۹: ۱۱۷)

علاوه بر پول طلا (دینار)، در گلستان در ضمـن مطالبی، به امور ارزشـمند دیگــری هم برمی خوریم که انسـان به خاطر ارزش و قیمـت آن بدان نیازمند است. از جملهٔ آنهاست لعل و کاسهٔ

> خاک مشرق شنیدهام که کنند به چهل سال کاسهای چینی (همان: ۱۷٦)

آبگینــه همه جا یابــی از آن بیمحل

لعل دشخوار به دست آید از آن است

(همان)

# ۹. غرور و ازردگی، حاصل اشتغال به مال و تروت

اقتصاد و معیشت بیشتر با خود انسان مرتبط است و انسان در صورتی که در بند مال و منال دنیوی باشد، دچار غرور می شود؛ ولی اگر درویش و بی چیز شود، خســته و دردمند و گلایهمند می گردد. در هـر دو صـورت از يـاد و عبـادت حق تعالى غافل مىشـود. «سعدى» به این معنی چنین اشاره می کند: گه اندر نعمتی مغرور و غافل گه اندر تنگدستی خسته و ریش چو در سرا و ضرا حالت این است ندانم کی به حق پردازی از خویش (همان: ۱۸۷)

\*

# ۱۰. سبکباری

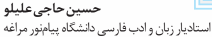
یکی از خصوصیات گلستان رهنمونی انسان به جانب معنویت و دوری از دلبستگی به دنیاست. سبکباری و دوری از تعلقات دنیوی که از صفات نبی اکرم(ص) و امامان معصوم(ع) است، از مصادیق بارز سادگی و دوری از تکلف به شمار میرود. طبق این اندیشه آدمی با از دست دادن مال دنیوی برخلاف دنیاطلبان نگران و آشفته نمی شود؛ چون با دور کـردن هر گونه تکلفات، با خالق دنیا در ارتباط است و هنگام ترک دنیا نیز با احساس سبکی و سبکباری أن را بهراحتي ترك ميكند (اسداللهي، ۱۳۹۱: ۳٦). سخن درویش بچه در یاسخ به گرانباری و نازیدن به تزئینات تربت پدرش در گلستان به همین معانی، که رویکرد سادهاندیشانه و دوری از تصنع دارد، ناظر است: «گفت: تا پدرت زیر آن سنگهای گران بر خود بجنبیده باشد، پدر من به بهشت رسیده باشد.» (سعدی، ۱۳۲۹: ۱۲۲)

اما عدهای از افراد جامعه هستند که بهواسطهٔ داشتن تعلقات مادی، بهخاطر از دست دادن مال و اسباب، پیوسته حسـرت مىخورند؛ به گفتهٔ سـعدى «دو کـس را از حسـرت از دل نرود و پای تغابن از گل برنیاید: تاجر کشتی شکســته و وارث با قلندران نشســته.» (همان: ۱۸۶)

ادامهٔ مطلب در وبگاه









«گلستان» سعدی بهشت سرمدی سخنوری پارسی است که به طرزی بىمانند، مورد اقبال سخن شناسان واقع شده و بسیاری از آوازهداران شعر و ادب به تأسيى از آن مباهات نمودهاند. «مجد خوافی» شاعر و عارف توانای قرن هشتم، یکی از این بسیاران است که با دستاورد ارزندهای چون «روضهٔ خلد» نام خود را در شمار پیروان پرتوفیق سعدی و آفریدگاران سخن پارسی به ثبت رسانیده است. از آنجا که مقابله و مقایسهٔ کامل «گلستان» و «روضهٔ خلد» بیش از حوصلهٔ یک مقاله است، و نیز با توجه به اینکه بابهای نخســتین دو کتاب به عنــوان مدخل از اهمیت خاصی برخوردار است، نگارنده، با توجه به این دو باب ـ که از حسـن اتفاق عنوان و موضوع مشابهی دارند ـ و توجه به همانندیها و ناهمانندیهایشان، دو اثر را مورد سنجش و بررسی قرار داده است.

> كليدواژهها: سعدي، مجد خوافي، گلستان، روضهٔ خلد

باب نخست گلستان با عنوان «در سیرت یادشاهان» شامل ٤١ حکایت بلند و کوتاه است و باب نخست روضهٔ خلد با عنــوان «در اوصاف حــکام» دارای ٤٣ حكايت مي باشد. بنابراين، اين دو از لحاظ شمارگان حکایات بسیار به هم نزدیکاند. حكايت سيوششم روضه خلد كه دربارهٔ سفر اسکندر به سرزمین چین و ملاقات

يندآميــز و يندآموزش با يادشــاه چين است، طولانی ترین حکایت روضهٔ خلد، و حکایت بیستونهم ـ در توجیه کوتاهی مدت خلافت و حکومت امام حسین(ع) \_ کوتاهترین آن اسـت. با وجود اینکه در مجموع ٤١ حكايت باب اول گلستان، ٩ حکایت کوتاه سه، چهار تا پنج سطر وجود دارد، روی هم رفته حکایتهای روضهٔ خلد کوتاه تر از حکایات گلستان اند.

بابهای مختلف گلستان بدون هیچ مقدمه و درآمدی و تنها با ذکر شمارهٔ باب و عنوان آن آغاز میشوند؛ در حالی که مجد خوافی، پیش از پرداختن به حکایتها، هر باب را با حدیثی مرتبط و مناسب با عنوان و محتوای آن می آراید. این سنت، در باب نخست چنین اعمال می شود:

قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: «اذا هتّم الوالي بخير جعل الله له البركة في الدنيا حتى الضرع و الزروع» (مجد خوافي: ١١) رسم دیگر مجد خوافی، گذاشتن عنوان: «بیت»، «شعر»، «شعر الفارسیه» و یا «شـعر العربيه» براى ابياتي است كه در خلال نوشتههایش می آورد؛ در حالی که سعدی، بدون هیچ عنوانی نظم و نثرش را به هم پیوند می دهد.

سرودن و آوردن اشعار فارسی، عربی و ملمّع گویی نیز از دیگر همانندیهای این دو اثر است. سعدی در حکایت شانزدهم باب اول، دربارهٔ کامیاری و کامگاری دوستشمىفرمايد:

ز کار بسته میندیش و دل شکسته مدار که آب چشمهٔ حیوان درون تاریکی است

الا لما يجأرنّ البليّه فللرحمن الطاف لخفيّه

(سعدی: ۲۹) و مجد خوافیی در حکایت سیویکم مىسرايد:

> به هوا نفحهای از دار نعیم به صفا قطعهای از خلد برین بر نوشته به درش کاتب عقل ادخلوها بسلام آمنين

(مجد خوافی: ۳۱) قالب اغلب ابيات هـر دو اثر، «قطعه» و معمولا قطعههای دوبیتی است. گاهی نیز، تک بیت یا قطعههای سه تا پنجبیتی هم دیده می شود. هر دو شاعر، به اقتضای سخن از قالب «مثنوی» هم بهره گرفتهاند. مثلا مجد خوافی در پیشدرآمد باب اول می گوید:

داند آن کو زعقل آگاه است که رعیت خزانهٔ شاه است چون خزانه به مال معمور است لشكر شهريار منصور است

(همان:۱۱)

و در حکایت دهم روضهٔ خلد، هم شــش بیت در قالب مثنوی آورده است: آن شنیدستی که مردی دادخواه گفت روزی با وزیر پادشاه کای وزیر افتاده کاری مشکلم برگشای این قفل دشوار از دلم گفت: کاری دارم اکنون بازگرد تا شوم فارغ ز کار ای نیک مرد مستمندش گفت کای با کار و بار وقت بی کاری مرا با تو چه کار



\*



شغل من با تو ز مشغولی توست گر نداری شغل، معزولی توست کار مسکینان بساز،ای سرفراز تا بساز د جمله کارت کارساز

(همان: ۱۷)

سعدی هم در باب آغازین گلستان، گاهی به جای قطعه، از قالب مثنوی سود جسته است. او در حکایت دوم می گوید: جهان ای برادر نماند به کس دل اندر جهان آفرین بند و بس مكن تكيه بر ملك دنيا و پشت که بسیار کس چون تو پرورد و کشت چو آهنگ رفتن کند جان پاک چه بر تخت مردن چه بر روی خاک (سعدى: ٤٢)

علاوه بر نمونــهٔ یادشــده و دیگر موارد مشابه، سعدی در جای جای گلستان از تکبیتهای مقفّی و مثنوی گونه سروده

> کس نیاید به زیر سایهٔ بوم ورهمای از جهان شود معدوم

(همان)

و در حکایت دوم: قرص خورشید در سیاهی شد یونس اندر دهان ماهی شد

(همان:٥٤)

و همچنین در حکایت سوم: همان به که لشکر به جان پروری که سلطان به لشکر کند سروری

(همان: ٩٤)

از لحاظ كاربرد بحــور عروضي، با وجود تفاوتهای اندک و ظریف، همانندهای درخور ملاحظهای در کار دو شاعر به چشم ميخورد.

مجد خوافی، چون سعدی، متناسب با نوع مطلب از وزن و بحر خاصی استفاده

مثلاً در حكايت بيستوهشتم، هنگامي که تجهیزات لشکر یعقوب لیث صفاری را وصف مى كند، فردوسي واربا لحنى كاملا حماسی، در بحر متقارب، سخن میراند: ز بس جوشن و خود و برگستوان نمودي چو کوهي ز آهن روان به هر سو که راندی سپاهی چنین

از گونهای متفاوت محسوب می شود. تفاوت در این است که این بار، آوردگاه نبرد، معنوی و هماورد پیکار، بیدردان و سواران غافل از همنوعان پیادهاند: بنی آدم اعضای یکدیگرند که در آفرینش زیک گوهرند چو عضوی به درد آورد روز گار دگر عضوها را نماند قرار تو کز محنت دیگران بیغمی نشاید که نامت نهند آدمی

(سعدی: ۲۵)

شاعر شــیراز، بار دیگر در حکایت بیست و هشتم برای تحذیر از حریفی ابرقدرت، یعنی قوای دلی و معنوی، این بحر عروضی را به کار گمارده، و در جولانگاه سینههای دردخيز،حماسه آفريني مي كند: حذر کن ز درد درونهای ریش که ریش درون عاقبت سر کند به هم بر مکن تا توانی دلی که آهي جهاني به هم برکند

(همان: ۲۷)

با بسنده کردن به نمونههای فوق و برای پرهیے از اطالهٔ کلام، یادآوری می کنم که رویهمرفته، مجد خوافی به تبع سعدی بیشتر از بحرهای خفیف، هزج، متقارب، رمل و سریع استفاده کرده است. تا این تشبیهات و توصیفات زیبای مجد خوافی از افراد و مکانها نیز یادآور شیوهٔ کار سعدی

اونیز چون سعدی با بهرهوری از استعارهها و تشبیههای زیبا و بدیع و نثری مسجّع، خواننده را به تحسین وامیهدارد. برای نمونه، کنیز ماهرویــی را چنین توصیف مى كند: «... در حسن لطف بي همتا، چنان که نرگس او به ساحری، خاک در دیدهٔ سامری زدی و چهرهٔ او به دلبری آتش در نقش آذری. در کرشمههای او عقل حیران شدى و از لطايف كلام او، آب حيات بی جان، گویی در میان ابرو، سحر هاروت داشت و در کنار غمزه، مکر ماروت».(مجد خوافي: ۲۷)

نیز در توصیف درخت پراناری می گوید: «... درختی دید چون کریمان سر تواضع و احسان فرو داشته و چون منعمان ثمرهٔ خيرالثمار برداشته، شكل انار گويي حقة



بجنبیدی از مرکز خود زمین غباری که رفتی سوی آسمان سپهري شدي آفتابش سنان

(مجد خوافی: ۲۸)

سعدی هم در جای جای باب نخست گلســتان، از بحر پرصلابت متقارب بهره می گیرد. او، هنرمندانه، هشدارهای اجتماعی، اخلاقی و انسانیاش را در این بحر می گنجاند. این گونه کاربرد هم بي گمان، حماسي و شورانگيز است و البته

پرلعل أبدار است از ميخ زرين در آويخته.» (همان: ۲۵)

نكتهٔ ديگر، شخصيتها و قهرمان گلستان و روضهٔ خلد و پرداختن به شــباهتها و تفاوتهای آنان است. مجد خوافی و سعدی شیرازی در انتخاب برخی چهرههای نامدار تاریخی و دینی به عنوان قهرمان اصلی و شخصیت شماره یک حکایتشان، همسو و همانندند. هر دو، دربارهٔ سلطان محمود غزنوی و جهانداریاش، کسری انوشیروان و عدالتش، بوذر جمهر حکیم و داناییاش، اسکندر مقدونی و هارون الرشید و پسرانش، داستان پردازی کردهاند.

نیز هـ دو در داسـتانهای تعلیمی و تمثیلی خویش، پرداختن به ملوک عرب و عجم، شـخصيتهای ايرانــی و عرب، به ویژه مرکز خلافت عباسیان و خلفای صاحبنام عباسی چون هارون و مأمون را جذاب دیده، سرگذشت آنها را به ادب سخن پرورده و برای عبرتجویان به میراث گذاشتهاند. پیداست که در انتخاب شخصیتهای داستانها، بین سعدی و همتای خوافیاش تفاوتهای ناگزیر نیز دیده می شود. نگاهی دقیق تر و ریزبینانه تر نشان میدهد که سعدی در مقام مقایسه با همتای سلفش، بیشتر به یادشاهان، وزرا و ملکزادگان پرداخته است. شاید آشنایی و حسن ارتباطش با اتابكان قدرشناس و ادبیرور فارس، که همواره سعدی از حمایتشان برخوردار بوده، در این گرایش بے تأثیر نباشد.

مجد خوافی از مجموع ٤٣ حكایت باب نخست، ۹ مورد را بـه پیامبرانی چون سليمان، يونس، اماماني چون، امامجعفر صادق (ع)، امام حسين(ع) و امام رضا(ع) و عارفانی چون شیخ شهابالدین و مولانا عمادالاسلام و نظایر آن اختصاص میدهد که در قیاس با موارد مشابه در باب نخست گلستان دو برابر است. او گاهی نیز بدون ذکر نام صریح، عناوینی چون «طالب علمی» یا «یکی از سادات» را شخصیت اصلی داستان معرفی می کند. توجیه و احترام صوفی خوافی ـ که پیرو مذهب حنفی است ـ به امامان از جمله امام حسین (ع)، امام جعفر صادق (ع) و امام رضا (ع)، گویای نزدیکی

و همسویی مذاهب اسلام در قرن هشتم یعنی روز گار مجد خوافی میباشد. او در جايى مىنويسـد: «اميرالمؤمنين حسين را علیهالســــلام...» (همان : ٢٦) و در جای دیگر: «آوردهاند که امام جعفر صادق را عليهالسلام...» (همان: ٢٣) و نيز امام رضا را «شاهزادهٔ جهان»، پشت و پناه عالمیان، نور دیده اهل بینش، چشم و چراغ آفرینش» (همان: ۱۸) خطاب می نماید.

با آگاهی از اینکه سعدی هم وقتی در مسـجد بعلبک به طریقهٔ وعظ سـخن گفته و به طور قطع دور از منبرنشینی و موعظه گویی نبوده، استنباط نگارنده این است که مجد خوافی، بیش از سعدی و بهطور حرفهای و رسمی با منبر و موعظه مأنوس بوده و به تذكير و وعظ مشغول. بهویژه که او خـود در جایجای اثرش به واعظى وتذكير كويى خويش به عنوان شغل اصلی و طریق امرار معاشش اشاره می کند: «وقتی در شـهر هرات در مدرسه فلکیه وعــظ مي گفتــم». (همــان: ١٧٥) و نيز می گوید: «وقتی در مقصورهٔ هرات وعظ می گفتم». (همان: ۲۱۰) و در جای دیگر: «روزی در یزد وعـظ می گفتم» (همان: ۱۳٦) و در مــورد واعظی هــر روزهاش در سیســـتان مینویســد: «چون به شهر سیستان افتادم و وعظ گفتن را ورد هر روزه نهاد،...» (همان: ٦٢) و دربارهٔ موعظهاش در کرمان می گوید: «وقتی در شهر کرمان در مدرسهٔ ترکان وعظ می گفتم.» (همان: ۵۱) بنابراین، همانطور که همنشینی و هم صحبتی سعدی با امیران و اتابکان ادبیرور فارس، در انتخاب شـخصیتها، شیوهٔ نگرش و سیاق سخنوریاش بی تأثیر نبوده، شغل موعظه گری و تذکیر گویی مجد خوافی نیز در گزینش و پرورش شخصیتها و چگونگی بیان مطلب تأثیر داشته است. مورد دیگری که در کتاب روضة خلد جلب نظر مي كند، وجودنام هايي چـون «غازانخـان»، «ترکانخاتون» و «تمغاجی» است که شواهدی هستند بر حضور و شهرت اخلاف چنگیز مغول که البته در گلسـتان چندان سابقهای ندارد. به علاوه، واژههای دیگر ترکی مغولی از جمله «اختجی» که مخف «اختاجی» به

معنای میرآخور است دلیل بر ورود و رواج واژگان مغولی در زبان فارسی میباشد. و باز نکتــهٔ دیگری که در کار سـعدی چشــمگیر مینماید اینکه سعدی گاهی به جای نام قهرمانی خاص از صفتهای جانشین موصوف و آن هم صفات منفی، مانند «غافلی» یا «مردمآزاری» استفاده می کند و با این کار نشان می دهد که درسآمــوزی و پندگیری، تنها به کارنامهٔ افراد خوشـنام و پر آوازه محدود و منحصر نمی شود و همان گونه، که ادب از بی ادبان فراگرفتنی است، آگاهی، عدالت و شفقت از غافلان و مردم آزاران آموختنی خواهد بود. مجد خوافی، نیز به گونهای دیگر به شخصیتهای بدنام و جبار تاریخ نگریسته و از آنها عبرت آموخته است. مثلاً شخصیت اصلی حکایت پنجم باب اول را فرعون قرار داده و به جای بازگشت و تکرار تکبر، ظلم و ستمگری او، بر دو صفتی که داشتنشان موجب طول عمـر و دوام جهانداریاش گردیدهاست، انگشت می گذارد: «آوردهاند که فرعون را دو خصلت بود که به سبب آن درازی عمر یافت و تمتع دنیا؛ یکی آنکه داد عام مى داد و دوم آنكه خوان انعام مى نهاد.» (همان: ١٤) و با این شـگرد به جهانداران می آموزد کـه داد و دهش راز ماندگاری و کامیاری آنان است و برای اثربخشی بیشتر کلامش دو بیت زیر را میسراید: سؤال کرد ز سالار کیقباد شبی که نزد تو چه نکوتر ز کارهای جهان

جواب داد که نزد من و همه حکما نکوتر از همه احسان و عدل پادشهان

(همان) و در ادامــهٔ داســتان می گوید که چون آسیه همسر صالحهٔ فرعون، افول تخت و بختش را خواســتار بود، به او توصیه نمود که «پادشاه را غضب از حلم بیش باید تا مفسدان دلیر نشوند و ایثار را از دخل کم، تا محتاجان سیر نشوند.» (همان). پیداست که ترک دادگری و بخشندگی، ســقوط و نابودی فرعون و فرعونسانان را در پی خواهد داشت. وجه شباهت دیگری که در گلستان سعدی و روضهٔ خلد مجد خوافی جلبنظر می کند، وجود مضامین مشترک برخی حکایات است. برای اثبات



صدق مدعا، به چند مورد اشاره می کنیم. در حکایت نوزدهم از باب نخست گلستان، انوشــيروان عادل به غلامــش می گوید: «نمک به قیمت بستان تا رسمی نشود و دیه خراب نگردد». (سعدی: ٦٢)؛ زیرا: اگر زباغ رعیّت ملک خورد سیبی برآورند غلامان او درخت از بیخ به پنج بیضه که سلطان روا همی دارد زنند لشكريانش هزار مرغ بر سيخ

(سعدی: ٦٢)

این مضمون در مجد خوافی بسیار اثر کرده است؛ تا بدانجا که در باب نخست کتابش، سـه بار و در سـه حکایت مختلف آن را گنجانیده است. بار اول حکایت هشتم است که در حقیقت، همین مضمون با اندکی تفاوت تکرار شده است. در «گلستان» غلامی مأمور تهیهٔ نمک از روستا شده است و در روضهٔ خلد سرهنگی از سرهنگان کسری انوشیروان. در گلستان گفتوگوی انوشيروان و غلامش، قبل از تهيهٔ نمک و در روضهٔ خلد، بعداز گرفتن نمک است. سعدی حکایت را به گونهای پرورده که غلام قبل از تضييع حقوق رعيت ازحق وحقوق مردم آگاه می شود و در نتیجه تنبیه و توبیخی بر او وارد نیست اما در حکایت مجد خوافی، تجاوز به حقوق مردم \_ ولو به قدر مشتی نمک ـ توسط سرهنگ شاه انجام می گیرد و لاجرم، ملامت و مجازات پیامد آن است. این نکتـه نیز که انتخاب «غلام» همراه با رأفت و شفقت است و انتخاب سرهنگ و عوان ـ با توجه به سابقهٔ زور و ظلمش ـ تنبیــه و قصاص را ایجاب می کند. به هر حال، هدف و نتیجهٔ هر دو حکم سخن پرداز یکی است و به قول مجد خوافی:

ظلم اول شرارهای بوده است اندكاندك زبانهاي افروخت هر کسی هیزمی بر آن انداخت چون قوی گشت عالمی را سوخت (مجد خوافی: ١٦)

بار دوم، در حکایت چهاردهم با کلام و بیانی بسـیار نزدیک و همانند با سعدی ـ یعنی برخورداری از همان حسن ایجاز و نیز به همان شیوه سهل و ممتنع این مضمون را عرضه میدارد. این بار، آخورسالار غازان خان که مجد خوافی در چند

حکایت با لقب یادشاه عادل از او یاد می کند \_ توبرهٔ کاهی به ستم از دهقانی میستاند و به دستور غازان خان، از روی مجازات در خرمنی کاه آتش زده، افکنده و سـوزانده می شود و شاعر خوافی نتیجه می گیرد که شتربانی که رخصت یابد از شاه که بستاند ز روستا چار من کاه ز جور اختجی در هیچ پر خو نبینی هیچ دهقان را دو من جو

(همان: ۲۰) و آخرین بار، حکایت بیست و یکم را، همسو و همپیغام با ابن حدیث می پردازد: سلطان غیاث الدین ماضی با سی هزار سوار از درخــت اناری که دوازده انـــار آبدار و اشتهابرانگیز بر شاخههای آن قرار دارد، می گذرد و در بازگشت، از اینکه انارها دستنخورده بر جای بودند، سجده شکر به جای میآورد. زیرا:

شه چو بر مسند فرمان بکند یای دراز دست کوتاه کند مرد سپاهی ناچار ور ملک دانهٔ ناری به مثل جور کند لشكرش بركند از بيخ، درختان انار (همان: ۲۵)

موضوع زیبا و انسانی دیگری که مجدخوافی، همسو با سعدی، از آن سـخن گفته، نوع دوسـتی و همـدردی قدرتمـداران با دردمنـدان و بیچارگان است. او در داستان مربوط به رعیّت پروری سلطان غياث الدين محمد، سخن را چنين به فرجام می رساند:

سلطان سراست و خلق چواعضای دیگرند عضوی به جای خویش ز عضوی شریفتر خاری اگر به پای رسد کز سر است دور در یک نفس رسد اثر درد آن به سر (همان:۱۵)

این ابیات یادآور و الهام گرفته از سه بیت مشهوری است که سعدی معتکف بر سر تربت یحیی،به پادشاهی بی انصاف می گوید:

بنی آدم اعضای یکدیگرند که در آفرینش زیک گوهرند چو عضوی به درد آورد روزگار دگر عضوها را نماند قرار تو کز محنت دیگران بیغمی نشاید که نامت نهند آدمی

(سعدی: ۵۲)

«مرگ» را سرنوشت محتوم همگان دانستن و دست خالی دنیای فریبا را ترک نمودن، موضوع دیگری است که دو سخن پرداز ما را ـ چون دیگر بخردان جهان ـ به خود مشغول داشته است. سعدی در پایان کار اسیر دست از جان شستهای که یادشاه به کشــتنش فرمان می دهد،

چو آهنگ رفتن کند جان پاک چه بر تخت مردن، چه بر روی خاک (همان: ٤٢)

مجد خوافی نیے:، در دیدار و گفتوگوی سلیمان و دهقان پیر، به همین نتیجه مىرسدومى گويد:

> درویش بمیرد و غنی هم با خود نبرند لذت و غم

(مجد خوافی: ۲٤)

هر دو شاعر، فرجام کار آدمی را ـ که کوچ کردن با تهی دستی و مرگ ناگزیر است ـ به تصویر می کشند. نتیجه، برای دنیاداران و دنیا دوستان، بسیار تلخ و برای درویشان و وارستگان آرامشبخش و برای فرزانگان عبرتآموز است.

هنر سعدی در گلستان، ایجاز گویی و نادرهپردازی اوست که بسیاری از جملهها، عبارات و ابیاتش، به صورت مثل سایر در آمده، بر دل نشسته و بـر زبانها جاری گشته است. کمتر حکایتی است که یک یا چند ضرب المثل از آن استخراج نشده باشد. به نمونههای زیر که از باب اول گلستان برگرفته شده است، توجه می کنیم .:

حكايت اول: «خردمندان گفتهاند کـه دروغی مصلحت آمیز به که راستی فتنهانگیز.» (سعدی: ٤٢)

حکایت دوم: «هنوز نگرانست که ملکش با دگرانست.»(همان)

در حکایت سـوم نمونههای بیشـتری مے ہینیم:



(همان: ۵۷) پیشهٔ روباه باشد مکر و زرق اسب تازی و گر ضعیف بود شیر ننشیند که او کاری کند آن را که حساب پاک است از محاسبه چه همچنان از طویلهای خربه (همان: ۳٦) باک است. (همان) (همان) \_ تا تریاق از عراق آورده شود، مار گزیده تا مرد سخن نگفته باشد و سرانجام: مرد حریص گر همه عالم بدو دهی مرده بود. (همان: ۵۸) عیب و هنرش نهفته باشد حرصش به سوی عالم دیگر کشد عنان حكايتبيستم: (همان) اسب لاغر میان به کار آید (همان: ۳۷) گاوان و خران بار بردار اسکندر فاتح در اساطیر شخصیتی به زآدمیان مردمآزار روز میدان نه گاو پرواری (همان: ٦٣) پیامبر گونـه و مقـدس دارد و چین هم (همان: ٤٤) سرزمین دانش، راز آمیزی و راز آموزی است. کس نیاید به زیر سایهٔ بوم حكايت سيو هشتم: مجد خوافی در این حکایت «اسکندر»، اگر بینم که نابینا به چاه است ور همای از جهان شود معدوم چین و پادشاه چین را با در نظر داشتن اگر خاموش بنشینم گناه است (همان) حکمتجویے اسکندر، حکمتخیزی (همان: ۷۳) حكايت چهارم: چین و حکمت گویی یادشاه چین، با هم سخنان منظوم و منثور مجد خوافي پر تو نیکان نگیرد هر که بنیادش بدست درآمیخته و با این کار در آفرینش مفاهیم به اندازهٔ سعدی، مقبولیت و شهرت پیدا تربیت نااهل را چون گردکان بر گنبدست نكرده ولى با تأمل در آنها شايستگى بالقوة و سـخنان نغز و حکیمانه، بیش از پیش (همان: ٤٥) توفيق يافته است. گزیده گوییهایش را برای تمثیل شدن و پسر نوح با بدان بنشست در پایان، یادآوری میکنم که موارد بيان حسب حال تصديق خواهيم كرد. با خاندان نبوتش گم شد ذکر چند نمونه، این شایستگی، محسوس سگ اصحاب کهف روزی چند شایستهٔ بررسی در دو اثر، بیش از آن است که در حوصلهٔ یک مقاله باشد و نگارنده، با پی نیکان گرفت و مردم شد و مستدل می گردد. در حکایت دهم باب توجه به این حوصلهٔ تنگ و محدود، تنها نخستینمی گوید: (همان: ۲٦) به تحلیل و بررسی برجستهترین آنها کار مسکینان بساز ای سرفراز ـ دشــمن نتوان حقير و بيچاره شــمرد. يرداخته است. تا بسازد جمله كارت كارساز (همان) \_ عاقبت گرگزاده گرگ شـود. (همان: (مجد خوافی: ۱۷) ۱. بهار، محمدتقی؛ سبکشناسیی یا تاریخ تطوّر نثر بيت فوق، روان، نافذ و مستعد ضرب المثل فارسی (سه جلد)، امیر کبیر، تهران، ۱۳۳۷. شدن است و کاملا رنگ و بوی سخن حكايت هفتم: دهخدا، على اكبر؛ لغتنامه، دانشگاه تهران، تهران، ـ قدر عافیت کسـے داند که به مصیبتی سعدی را دارد که می فرماید: ٣. سعدى، مصلح الدين ابن عبدالله؛ كلستان، با مقدمه، کار درویش مستمند برآر گرفتار آید. (همان: ۵۰) شـرح، توضیحات، تعلیقات و تعاریــف منوچهر دانش پژوه، که تو را نیز کارها باشد حكايت دهم: هیرمند، تهران، ۱۳۸٤. هــعدی شــیرازی، مصلحالدین؛ گلستان، به تصحیح \_ آنان كــه غنى ترند محتاج ترند. (همان: مورد دیگر، آخرین مصراع از ابیاتی است ین یوسفی، انتشارات خوارزمی، چاپ ششم، تهران، که شـاعر در پایان حکایت بیستوچهارم این باب آورده است. بنی آدم اعضای یکدیگرند (همان) ۵. شایگانفر، حمیدرضا؛ نقد ادبی (مکاتب نقد همراه با نقد و تحلیل شواهد و متونی از ادب فارسی)، ویراست بترس از آنک به هنگام محکمه قاضی حكايت يازدهم: دوم، دستان، چاپ دوم، تهران،۱۳۸٤. کند به چشم عنایت به سوی خصم نگاه ـ گرم تا کی بماند این بازار. (همان: ٤٧) ٦. شمیسا، سیروس؛ انواع ادبی، انتشارات فردوس، تهران، شنیدهای که فقیهی به مدّعی می گفت حكايت سيزدهم: ا، سیروس؛ سبکشناسی نظم، پاییز، چاپدوم، یک التفات ز قاضی تو را به از دو گواه قرار بر کف آزادگان نگیرد مال نه صبر در دل عاشق، نه آب در غربال (مجد خوافی: ۲٦) ۸. صفا، ذبیــحالله؛ تاریخ ادبیات در ایران، ابنســینا و دانشگاه تهران، تهران، ۱۳۷۳. نمونهٔ سوم، در حکایتی دیده می شود که (همان) ۹. صفا، ذبیحالله؛ مختصری در تاریخ نظم و نثر پارسی، در آن، اسکندر مقدونی به عزم جهانگیری حكايت يانزدهم: تهران، مرداد ماه، نشر دانشگاه تهران، ۱۳۳۳. طه ندا؛ ادبیات تطبیقی، ترجمهٔ زهرا خسروی، فرزان، به سرزمین اسطورهای و حکمتخیز چین اگر صد سال گبر آتش فروزد مے رود. به ابیات و جمله های گزیده و اگر یک دم در او افتد بسوزد ۱۱. غلام، محمد؛ «شگردهای داستان پردازی در بوستان»، مثل واره این حکایت توجه می کنیم. (همان: ٥٦) شریهٔ دانشکدهٔ ادبیات و علومانسانی دانشگاه تبریز، ۱۳۸۲. ۱۲. مجد خوافی؛ **روضهٔ خلد**، با مقدمه و تحقیق محمود هر که خواهد تا نیفتد در بلا حكايت شانز دهم: فرخ، به کوشش حسین خدیو جم، کتابفروشی زوار، ۱۳٤٥. ۱۳. یان ریپکا؛ **تاریخ ادبیات ایران**، ترجمهٔ عیسی شهابی، گو مگو اسرار سلطان بر ملا یا به تشویق و غصه راضی شو بنگاه ترجمه و نشر کتاب، تهران، ۱۳۵۶. (همان: ۳۵) یا جگر بند پیش زاغ بنه





# خديجهكثيريان

کارشناسی ارشد زبان و ادبیات فارسی دانشگاه آزاد اسلامی واحد سبزوار دبیر ادبیات فارسی منطقهٔ میامی، شهرستان شاهرود

ابوطالب کلیم همدانے (۱۰۲۱–۹۹۰) از شاعران شیعی برجستهٔ سبک هندی است. تذكرهنويسان اخلاق ومنشوى را تحسين کرده و او را شاعری آزاده، خوشبرخورد و بی کینه معرفی نمودهاند. وی از جمله شاعرانی است که به دربار هند راه یافته و به مقام «ملکالشعرایی» رسیده است، در آفرینش معانی و مضمونهای تازه دستی توانا داشــته و هنرورزیهایش در آثار او-شامل غزلیات، قطعات، قصاید و مثنویات به وضوح قابل مشاهده است، وی به عرفان و فلسفه و كلام هم نظر داشته و بهخصوص، وجود مضامین عرفانی در غزلیات اواسط عمرش چشمگیر است.

كليدواژهها: سبك هندى، عشق، غزل، مضمون آفرینی، معانی نو

# مقدمه

شکرها گویمت ای چرخ، که از گردش تو نیست یک کس که توان برد به حالش

عادت داد و ستد، دادن جان مشکل کرد زان که این داد، ز دنبال ندارد ستدی (دیوان/ ۵٤۸)

ميرزا ابوطالب كليم همداني از شاعران برجسته و توانای سدهٔ یازدهم است و آثارش گواهی میدهند که استادی بزرگ در سبک هندی است. کلیم تا حدی برای دانش آموزان و دبیران محترم ناآشناست و فقط در کتاب تاریخ ادبیات دوم دبیرستان اشارهای کاملا مختصر به زندگی و آثار کلیم شده است.

در این مقاله، اطلاعات مختصری دربارهٔ اینکه او واقعاً اهل کجاست، اخلاق و منش وي چگونه است، چرا به وي لقب خلاق المعانى داده شد، و همچنين سبک شعری، سفرها، ویژگی آثار و افکار وی شرح داده شده است.

آثــار زیادی در موضوع ســبک هندی و شاعران بزرگ این سبک نگاشته و چاپ شده است اما اکثر آنان فقط به جنبههای مختصری از شاعر مورد نظر ما آن هم در مقدمــهٔ چاپهای مختلـف دیوانش پرداختهاند و نگارنده اثری مستقل و مفصل در اینباره نیافته است. استادان بزرگواری مانند مرحوم پرتــو بيضايي، محمد قهرمان و مهدی صدری دیوان وی را تصحیح کرده و بر آن مقدمه نوشـــتهاند. کتاب گردباد شــور جنون اثر شمس **لنگرودی** نیز می تواند منبع مناسبی برای پژوهش گران این حوزه باشد.

# كليمهمداني

براساس نوشتهٔ مورخان و تذکرهنویسان همعصر شاعر، نام او **ابوطالب**، تخلصش **کلیم** و معروف به **طالبا** از شاعران معروف سـدهٔ یازدهم هجری است (صفا، ۱۳۷۲: ۱۱۷۱). صاحب تذكرهٔ نصر آبادی او را «خلاق المعانيي ثاني» خوانده است: «حقير او را خلاق المعاني ثاني گفته ام» (نصرآبادی، ۱۳۵۲: ۲۲۰). وی در سال ۹۹۰ه.ق (زرین کــوب، ۱۳۲۱: ۱۱۸) یــا ۹۹۲ ه.ق (اصلحمیــرزا، ۱۳۲۹: ۱۳۷۵) در همدان متولد شد اما چون در کاشان

مىزىست به كاشانى مشهور شده است (نصرآبادی، ۱۳۵۲: ۲۲۰). فقط آ**ذر** در تذكرهٔ آتشـــكده مولد وى را كاشان دانسته و گفته است: «در وطن او اهل تذكره اختلاف كردهاند. بعضى او را همداني و برخی او را کاشی نوشتهاند. گویا اصلش کاشی و در همدان میبوده» (آذر، ۱۳۷۸: ۲۵۲). اشاراتی که کلیم در اشعار خود به این دو شهر دارد، این گونه است: کلیم آسایش و عیش وطن را برای اهل کاشان می گذارد

(دیوان/٤٤٢)

كلبة تاريك من پيشم سواد اعظم است فارغ از کاشان کلیم از گوشهٔ کاشانه شد (ديوان/٤٤٧)

در این ابیات، کلیم آشکارا کاشان را وطن خوانده است و می توان او را کاشانی دانست. در مقابل، با توجه بــه ابیات زیر همدانی بودن او قابل اثبات است:

شد دامن الوند کنارم زگل اشک كرديم دوا داغ فراق همدان را

(دیوان/۲۱۷)

در دامن الوند دگر غنچه شود گل ز نهار مگویید کلیم از همدان نیست (دیوان/۲۸۶)

مرحوم **پر تو بیضایی** بیت اخیر را دلیل کاشانی بودن کلیم و دلبستگی او در فصل بهار و تابستان به همدان دانسته و بیت را چنین تفسیر کرده است: «تا وقتی در دامنهٔ الوند غنچه تبديل به گل ميشود (يعني در بهار و تابستان) کلیم همدانی است» (بیضایی، ۱۳۲۳:د)؛ یعنی، مبادا در بهار و

تابستان بگویید کلیم همدانی نیست، یعنی دلبستهٔ همدان نیست. (صدری، ۱۳۷۸: ۲) در برابر نظریهٔ مرحوم پرتو، آقای محمد قهرمان همین بیت را دلیل همدانی بودن کلیم دانسته و آن را چنین معنا کرده است: «مبادا بگویید کلیم از همدان نیست؛ وگرنه در دامنهٔ الوند گل از ناراحتی به هم می پیچد و بار دیگر غنچه می شود.» ( قهرمان، ۷:۱۳۵۷)

کلیم در یک جانیز خود رااهل دیار سخن شمرده قید هر دو شهر را زده است: من ز سواد سخنم چون کلیم نه همدانتی و نه کاشانیام

(دیوان/ ۱۰۵)

کلیم اندامی لاغر و خوی و منشی ستوده داشت و همهٔ تذکرهنویسان اخلاق وی را ستودهاند. از آن جمله گفتهاند: «بخشنده بود و به فقرا و زیردستان کمک می کرد» (نصرآبادی، ۱۳۵۲: ۲۲۰)؛ «برخلاف شاعران دیگر دلی صاف و بی کینه داشت.» (نعمانی، ۱۳۳٤: ۱۷۶)

وی دانشهای زمان را در کاشان و شیراز آموخت. در آغاز جوانی روانهٔ هندوستان شد و در آنجا به **شاهنوازخان شیرازی** (متوفّـــى ۱۰۲۰) وزير **ابراهيم عادلشاه** ثانی فرمانروای بیجاپور پیوست. (قهرمان، ۱۳۷۵: ۸). برخی تاریخ سـفر اول او را به هند حدود سالهای ۱۰۱۳ یا ۱۰۱۶،ق دانستهاند. اولین ممدوحش در هند همین **شاهنوازخان،** تعمير كنندهٔ شهر نورسپور،

کلیم در سال ۱۰۲۸ به ایران مراجعت کرد و مادهٔ تاریخ مراجعت خود را به ایران در قطعهای چنین سرود: طالب ز هواپرستی هند

برگشت و سوی مطالب آمد تاريخ توجه عراقش «توفيق رفيق طالب» آمد

کلیم هندوستان را «بهشت دوم» مینامد و می گوید:

توان بهشت دوم گفتنش به این معنی که هر که رفت ازین بوستان پشیمان شد در نتیجه بعد از دو سال از وطن دلگیر شد و به هند بازگشت. مؤلف تذکرهٔ نصرآبادی مینویسد: «کلیم دو سال در ایران اقامت

گزید و به سال ۱۰۳۰ ۵۰٫ق مجددا به هند بازگشت» (نصرآبادی، ۱۳۵۲: ۲۲۰). او حدود هفت سال دیگر را هم در هند گذراند که در این مدت **جهانگیر شاه** مرد و شاه جهان به تخت نشست (۱۰۳۷ه.ق) طالب آملی ملکالشعرای دربار در سال (۱۰۳۱ه.ق) در گذشته بود و در آن زمان محمدجان قدسى ملكالشعراي دربار بود. کلیم با یک رباعی به دربار هند راه یافت و وابستهٔ دربار شـد (اصلحمیرزا، ۱۳٤۹: ۱۳۷۸). شمس لنگرودی به نقل از کتاب





«بزرگان و سخن سرایان همدان» می گوید: «کلیم بیشــتر اوقاتش را در خدمت شاه جهان بود و از شاه جهان خواست تا بدو اجازهٔ اقامت در کشمیر بدهد. شاه جهان موافقت کرد و کلیم از سال ۱۰٤٤ تا آخر عمر را در کشمیر گذرانید.» (گردباد شور جنون، ۱۳۷۲: ۱۰۳)

در هیے مأخذی به موضوع ازدواج کلیم اشاره نشده و چنین مینماید که وی مجرد بوده است.

كليم عمرى نسبتا طولاني داشته ومرحوم استاد پرتو بیضایی در مقدمهٔ «دیوان کلیم» چاپ «خیام» در این باب نوشته است: «سنهٔ قابل اعتمادی که تا حدی سن او را تعیین می کند ماده تاریخهایی است که خود ساخته و در دیوان او ضبط شده.

دور ترین ماده تاریخ او به زمان وفاتش سال هزار قطعهٔ شـمارهٔ ۱ و نزدیک ترین ماده تاریخ به زمان وفات وی ۱۰۵۷ میباشد. وفات او در سال ۱۰۲۱ اتفاق افتاده. بنابراین، شـصتویک سال سن او با سند فوق مسلم است و اگر قبول کنیم که اولین تاریخ را در سن بیستسالگی سروده است می توان سنین عمر او را در حدود هشتادویک سال قیاس کرد.»

پایان بخش این مقال ماده تاریخ مرگ شاعر سرودة محمدطاهـ قلندر **کشمیری** متخلے به غنی کشمیری گواهی صادق بر درگذشت وی به سال ١٠٦١ه.ق است:

حیف کز دیوار این گلشن پرید طالبا أن بلبل باغ نعيم رفت و آخر خامه را از دست داد بیعصاطی کرده این ره را کلیم اشک حسرت چون نمی ریز د قلم شد سخن از مردن طالب يتيم هر دم از شوقش دل اهل سخن چون زبان خامه می گردد دو نیم عمرها در یاد او زیر زمین خاک بر سرد کرد قدسی و سلیم عاقبت از اشتیاق یکدگر گشتهاند این هر سه در یکجا مقیم گفت تاریخ وفات او غنی «طور معنی بود روشن از کلیم» (صدری ۱۳۷۷: ۲۶)

# آثار کلیم

از کلیم دو اثر برجای مانده است: ۱. کلیات با دیوان شعر که کمتر از دههزار بیت است و شامل: الف) ۵۹۰ غزل در مجموع ۵۲۷۳ بیت، ب) ۳٦ قصیده، در مجموع ۱٦٧٤ بيت، پ) ٦٤ قطعه، در مجموع ٥٨٤ بيت، ت دو ترکيب بند در مجموع ۱۷۸ بیت، ث) یک ترجیعبند ساقی نامه ۸۶ بیت، ج) ۲۳ مثنوی در مجموع ۱۷٦۷ بيت، و ز) يكصد و سه رباعی در مجموع ۲۰٦ بیت می شود. ۲. مثنوی شاهنامه یا پادشاهنامه که «ظفرنامهٔ شاه جهانی» نیز نامیده می شود. این مثنوی- که هنوز به چاپ نرسیده- در بحر متقارب مثمن مقصور محذوف شامل

پانزدههزار بیت است. در تذکرهٔ کشمیر تعداد ابیات آن را ۱٤٨٢٠ دانستهاند. این مثنوی از جنگلها و فتوح امیر تیمور گور کان آغاز شده و سرگذشت اولاد او از شاهرخ، عمر شیخ، و ایرانشاه مدعاباشند. تا ابوسعید، بابرشاه و شاه جهان گورکانی در آن آمده (۱۰٦۸–۱۰۳۷) است. مثنوی شاهنامه چنین آغاز می شود: وی مدتی دچار آن بود: به نام خدایی که از شوق جود دو عالم عطا كرد و سائل نبود حکیمی که شمع زبان در دهن فروزان نماید به باد سخن

شيوة سخن كليم

(صفا، ۱۳۷۹: ۳۷۲)

رحيمي خطابخش مسكين نواز ز شوق کرم گشته محتاج ساز

کلیم در انواع شعر طبعآزمایی کرده ولی مهارت و شهرت او در غزلسرایی است. در مثنویهایش زبانی ساده و گاه دور از انسجام و استواری دارد. همین زبان ساده را در قصاید خـود نیز به کار میبرد لیکن در ایـن مورد سـر و کارش بـا آفرینش مضمونها و تعبیرات خیالی و استعاری در بیانی نزدیک به زبان گفتو گوست؛ خواه در مدح، خواه در وصفهای طبیعی و خواه در بيان حالات روحي خود. مبالغههاي كليم در قصاید به خصوص در ستایش پادشاهان كمسابقه است.

شهرت عالمگیر کلیم به سبب غزلهای اوســت که در آنها زبان ساده و گفتاری روان و سخنی استوار را با مضمونهایی اغلب تازه و بدیع، که از اندیشههای غنایی، حکمی و اجتماعی برخاستهاند، همراه کرده است.

# كليم، خلاق المعانى ثاني

اولین کسے که در تاریخ ادبیات ما لقب خلاق المعاني گرفت، كمال الدين اصفهاني شاعر قرن هفتم هجری است. علت اشتهار او را به خلاق المعانى آن دانستهاند كه به قول دولتشاه «در شعر او معانی دقیقه مضمر است که بعد از چند نوبت که مطالعه کنند ظاهر می شود.» (صفا، ۱۳۷۸: ۳۲۸) خلاق المعانى ثانى نيز لقبى است كه

تذكرهنويسان به كليم همداني دادهاند. وی با دقت و باریکبینی و توانایی در ابداع تصاوير شاعرانه خواننده را متحير و مجذوب می کند. تصاویر شعری زیبای زیر می توانند نمونههای خوبی برای اثبات این

دو بیت زیر تصاویری بدیع از آبله است که

به خاک بیزی، در کوی یار بنشینم که گشته است تن از رخنهها چو پرویزن ز بھر دود دلم روزن دھان کم بود فزوده روزنهای چند بر خرابهٔ تن

(دیوان/۲۳)

نیروی بسیار قوی تخیل در بیت زیر قابل مشاهده است:

خرده را گل خرج کرد و نوبت پیراهن است بس که می سوزد سپند آن روی آتشناک را (دیوان/۲۲۲)

در جای جای دیوانش اشک به طفلی بدخو تشبیه شده است:

ز شور ناله بود جمله بیقراری اشک نمی گذارد کاین طفل را به خواب کنیم (دیوان/ ۹٦)

شکفتگی غنچه در صبح را چه زیبا به تصویر می کشد:

شیرینی تبسم هر غنچه را مپرس در شیر صبح، خندهٔ گلها شکر گذاشت (دیوان/۲۸۱)

این لقب می تواند بیشتر به دلیل سخنان تازه و معناهای نو و برجسته در اشعار کلیم باشد و خود او بر این ادعا مصداق می آورد: گر می آخر شده در فکر غزل باش کلیم سخن تازه مگر کم ز شراب کهن است؟ (دیوان/۳۲۰)

گر متاع سخن امروز کساد است کلیم تازه کن طرز که در چشم خریدار آید (دىوان/٣٦٦)

می نهم در زیر پای فکر، کرسی از سپهر تا به کف می آورم یک معنی برجسته را (دیوان/۲۲۷)

با توجه به نمونههای ارائهشده میتوان به این نتیجه رسید که هدف کلیم، بیان معانی و تصاویر بکر و دلنشین است. او برای رسیدن به این مقصود از پدیدههای کهنه و نو مدد میجوید و آنها را در شعر خود

جاودانه می کند؛ از هر پدیدهای تصویرهای متعدد می آفریند و به سبب همین این تنوع و خلاقیت تصویری در شعر اوست که خلاق المعانى ثانى اش ناميدهاند.

سبک هندی به عنوان یک سبک جدید (اوایل قرن یازدهم تا اواسط قرن دوازدهم) انقلابی در ادبیات فارسی و به ویژه شعر در داخــل و خارج ایران پدید آورد که به نوبهٔ خودباعث تغییر در بسیاری از مشخصههای ادبی شد. کلیم همدانی به عنوان شاعر این سبک توانست خوش بدرخشد و علاوه بر سرودن اشعار زیبا و ناب، سرمشق شاعران پس از خود مانند صائب، سلیم تهرانی، واعظ قزوینی، بیدل دهلوی و... شود. این گفته با توجه به اشـعار شاعران مورد نظر که برخی غزلیات کلیم را استقبال کرده، برخی دیگر به ستایش او پرداخته و برخی نیز مطابق ردیف، وزن و قافیهٔ غزلهای كليم شعر سرودهاند، قابل اثبات است. از میان آثار کلیم دیوانش به چاپ رسیده است ولى مثنوى شاه جهان نامهٔ وى هنوز در ایران چاپ نشده و نسخهٔ خطی آن در

وین، تهران، ۱۳٦۳.

 آذر، لطفعلیبیگ؛ آتشکدهٔ آذر، تصحیح میرهاشم محمدشاه، امير كبير، چ اول، تهران، ١٣٧٨. ۲.اصلح میرزا، محمد؛ **تذکرهٔ شعرای کشمیر،** تصحیح و

كتابخانة ملى موجوداست.

حواشی سید حسامالدین راشدی، اقبال آکادمی، کراچی، ۱۳۶۹.

 بیضایی، پرتو؛ مقدمهٔ دیوان کلیم کاشانی، نشر زرین کوب، عبدالحسین؛ سیری در شعر فارسی،

، نقد ادبی، ج۱، امیرکبیر، تهران، ۱۳٦۱. ۳. صدری، مهدی؛ مقدمهٔ کلیات طالب کلیم کاشانی، نشر همراه، چ اول، تهران، ١٣٧٦.

 ٧. صفا، ذبيحالله؛ تاريسخ ادبيات ايران، خلاصة جلد ول و جلد دوم، انتشــارات ققنوس، چاپ هفدهم، تهران.

، تاریسخ ادبیات در ایران، جلد چهارم، انتشارات فردوسی، چاپ ششم، تهران، ۱۳۷۲. ۹. لنگرودی، شــمس؛ **گرباد شور جنون،** نشر مرکز، چ سوم، تهران، ۱۳۷۲.

۱۰. نصرآبادی، میرزا محمد طاهر؛ تذکرهٔ نصرآبادی، صحیح وحید دستگردی، فروغی، ۱۳۵۲.

۱۱. نعمانی، شبلی؛ **شعر العجم**، جلد سوم، ترجمه, سیا محمد تقی فخر داعی گیلانی، انتشارات ابنسینا، تهران،

۱۲. همدانــی، کلیم؛ **دیوان کلیـــم همدانی**، تصحیح محمد قهرمان، انتشارات آستان قدس رضوی، چاپ اول،

# بررسی مضامین پایداری در شعر

دكتر نصراله امامي استاد دانشگاه شهید چمران و دانشگاه آزاد اسلامی دزفول دكتر منوچهر جوكار استادیار دانشگاه شهید چمران نسرينبيگدلي کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی از دانشگاه آزاد اسلامی دزفول

انقلاب اسلامی به مثابهٔ حادثهای بزرگ در تاریخ ایران، موجب تحولی در اندیشه و شعر شاعران بهویژه شاعران زن شد. در آســتانهٔ این رویداد و آغــاز مبارزات همهجانبه با نظام شاهنشاهی، زنان شاعر در سایهٔ آگاهی و شعور اجتماعی، هویت زن ایرانے را به جهانیان نشان دادند و با شعر، شور و شــوق و روح مبارزه را در جسم مردم مبارز این سرزمین دمیدند. يس از انقلاب اسلامي نيز، با الگويذيري از آموزههای مذهبی و معنوی، تعهد و آرمان گرایی را سرلوحهٔ اندیشه و شعر خود قرار دادند و در راهی نو قدم برداشتند. آنان در آســتانهٔ دفاع مقدس و در زمان رویارویی ایران با دشمن متجاوز، بهعنوان نیمی از پیکر اجتماع، حافظ ارزشها و مضامین انقلابی ـ ارزشــی این سرزمین شدند. سپیده کاشانی از جمله شاعران دورهٔ انقلاب و ادبیات پایداری است که بـه مدد ذوق و قریحهٔ سرشـار خود و با نگاهی نو به حوادث پیرامون خویش، برای بهدست آوردن تجربههایی تازه، تلاشی پویا به کار بست و حاصل تجربههایش را همسو با آرمانهای اجتماعی جامعه و توان شاعرانهاش پدیدار ساخت. او با یرداختن به مضامین ارزشی که متناسب

با رویدادهای انقلابی، سیاسی و اجتماعی معاصر است، سخن گفت و میراث شعری خود را برای ما به یادگار گذاشت.

**کلیدواژهها:** سـپیده کاشـانی، شعر یایداری، مضامین جهادی، سیاسے و

سرور اعظم باکوچی، معروف به سپیده کاشانی در مردادماه ۱۳۱۵ در خانوادهای مذهبی در کاشان به دنیا آمد. او دوران ابتدایی را در دبستان «هفده دی» و دوران متوسطه را در دبیرستان «شاهدخت» در زادگاهش گذراند و پس از آن به تهران

سپیده کاشانی از همان دوران کودکی به دلیل علاقهٔ پدر و مادرش به شعر، با سرودههای دلنشین شاعرانی چون حافظ، سعدی و مولانا آشنا گردید. این تأثیر شــگرف در یازدهسالگی با سرودن اولین شعرش خود را نشان داد و بعدها شعر و ادبیات نیمی از زندگی و پناهگاه تنهایی وی شد:

نگاهت در دلم، تا از محبت دانه میریزد به شهر شب، زجام آفتاب افسانه میریزد

چےو لب وا می کنی، ای تازہ گل، گل مي کني پرپر!

سخن می گویسی و گل از سر دانه

هنوز اشراق حافظ میوزد بر شعر من،

به هر سطر کتاب عشق ما، صد دندانه

(اشراق حافظ/كاشاني، ١٣٨٩: ٤٩) سپیده کاشانی از سال ۱۳٤۷ همکاری خـود را با مطبوعات آغاز کرد و با حضور در جلسات متعدد شعر و ادب آن زمان، با اندیشـه و ذوق خود، توجه بسـیاری از مخاطبان نکته سنج را برانگیخت و حضور جوانان علاقهمند را به آن جلسات شعرخوانی بیشتر کرد.

سیپیده در دوران حاکمیت نظام شاهنشاهی، با پرداختن به مضامین ضداستبدادی به افشای جنایات طاغوت و مبارزهٔ فرهنگی با دوران حاکم پرداخت: برگی که ریخت/ ریخت. آبی که رفت/ رفت. پروانه، این حقیقت غمگین را/ بر بســـتر گلی/ در خواب دیده بود. و خواب خویش را/ در باغهای روز/ بر متن آبها/ بر سطر موجها/با جوهر طلایی خورشید/ تحرير كرده بود. گفتم به خويش: چه ياوه است ماندن!/ باید رفت/ وقتی درختهای

برهنه/هرگز ردای سبز نپوشند/وقتی که، آبهای رفته/باز نگردند...

(خواب پروانه/ همان: ۳۹۱ ـ ۳۹۰) نخستین دفتر شعر سیپیده کاشانی در سال ۱۳۵۲، با نام پروانههای شب منتشر شد. در این مجموعه، زبانی تازه و مفاهیمی عمیق دیده میشد و هوایی تازه و دل پذیر به مشام می رسید. آشنایی وی با دیوان شعر گذشتگان مانند حافظ و مولوی و آگاهـی از رمزورازهای نهفته در غزلهای آنان به بیشتر غزلهای چاپشدهٔ وی در این مجموعه استحکام و استواری خاصی بخشیده است.

سیپده در دوران اوجگیری انقلاب اسلامی و پس از آن با در نظر گرفتن اهداف انقلاب و سرودن اشعار انقلابی، در دفاع و پاسداری از ارزشهای انقلاب قدم برداشت. او در سال ۱۳۵۸، یک سال پس از پیروزی انقلاب اسلامی برای شعر خوانی به ادارهٔ رادیو دعوت شد و از شعرهای پرشور و انقلابیاش در سرودهای انقلابی استفاده گردید:

به خون گر کشی خاک من، دشمن من بجوشد گل اندر گل از گلشن من تنم گر بسوزی، به تیرم بدوزی جدا سازی ای خصم، سر از تن من کجا می توانی، ز قلبم ربایی تو عشق میان من و میهن من مسلمانم و أرمانم شهادت تجلی هستی ست جان کندن من ... (بهارست و هنگام گل چیدن من/ همان: ۱۰۶)

سپیده در همان سال به عضویت شورای شعر و سرود درآمد و در شهریور ۱۳۵۹، هنگامی که تندباد سهمگین جنگ از همهسو وزیدن گرفت، صدای رسای وی به گوش رسید. او همراه مردم که نسیم آزادی دلهایشان را نوازش می کرد، برای جلوگیری از تجاوز نابرابر و گستردهٔ دشمن، به نبرد و مبارزه برخاست و برای آنانی که در جبههها می جنگیدند، شعر سرود. سپیده، خود بارها در جبههٔ جنگ حاضر گردید و از نزدیک با واقعیت دفاع و پایداری روبهرو شد و به تشویق و ترغیب رزمندگان پرداخت. نویسندهای معاصر در

این مورد مینویسد:

همراه با حملههای پیدرپی دشــمن و مقاومتهای شجاعانهٔ رزمندگان مسلمان کشــورش، آنها را از برنامههای مختلف رادیو و تلویزیون میشنید، و از خداوند طلب توفیق بیشتر می کرد. دیگر اختیار دل بی آرام خود را نداشت. می خواست قدم به آوردگاه کسانی بگذارد که در ذهن و دلش جای داشتند، و در شعر و سخنش

سييده كاشاني از جمله شاعران دورهٔ انقلاب و ادبیات پایداری است که به مدد ذوق و قریحهٔ سرشار خود و با نگاهی نو به حوادث پیرامون خویش، برای بهدست اوردن تجربههایی تازه، تلاشی یویا به کار بست و حاصل تجربههایش را همسو با آرمانهای اجتماعی جامعه و توان شاعرانهاش پدیدار

جلوهگر بودند. دوست داشت آنها را از فاصلهای نزدیک ملاقات کند؛ در سنگرها، بر روی خاکریزها، و در پناه گودالهایی که می توانست قربانگاه پاکشان باشد. (اصلانی، ۱۳۸۵: ۵۹)

جنگ هشتساله و نسبتاً طولانی که «تصویر صحنههای ناب از عشق و عرفان و شهادت طلبی و اخلاص و ایثار بود، در انديشهٔ زنان ميهن ما ـخاصه زنان شاعر ـ تأثیری ژرف و ســازنده داشــت. آنان در آرزوی حضور در خاک شـهادتخیز جبههها، اندیشهٔ خود را به پرواز در آوردند و در این مسیر برای ایفای مسئولیت تاریخی خود کوشــشها کردند. (گنجی، ۱۳۷۳: ۵۸). سپیده کاشانی همراه شاعرانی چون حمید سے بزواری و محمدعلے مردانی در جبههها در میان رزمندگان حاضر شد، از کانالها و گذرگاهها گذشت و زیر رگبار گلولههای آتشــین، مقاومت و پیروزی مردان سرزمین خود را دید. او با الهام از دیدههای خود و با ایمانی راسخ،

درونمایههایی چون حماسه، رشادت، دلیری، جانبازی، شهادت، وطن پرستی و... را موضوع شعر خویش کرد و واژگانی را در حوزهٔ شعر پایداری به کار گرفت که در نوع خود تازه بودند.

زندگی سپیده کاشانی سرانجام در سال ۱۳۷۱ به سـرآمد. وی پـس از مدتها مبارزه با درد و رنج ســرطان روده، برای معالجه به کشور انگلستان اعزام شد اما پیش از هر گونه اقدام پزشکی در ۲۶ بهمن همان سال، چشـم از جهان فرو بست و طبق وصیت خودش در بهشتزهرای تهران به خاک ســپرده شد. در بخشی از وصيتنامهٔ او آمده است:

در مجلسی که ترتیب خواهید داد، از تمام دوســتان و آشــنایان بخواهید که مرا ببخشند و حلال کنند. اگر در مدت زندگی جسارت کردهام، صمیمانه امید بخشش از آنها دارم. دعا کنید من با اجر شهادت از دنیا رفته باشم.

معبود تویی از تو امان میخواهم زان چشمهٔ سرمدی نشان می خواهم گفتی که شهید، زندهٔ جاوید است یا رب ز تو عمر جاودان میخواهم (کاشانی به نقل از همان: ۱۱۸) از سپیده کاشانی آثار زیر به جا مانده

\_ يروانههاى ش\_ب، مؤسســـهٔ انتشاراتي پدیدهٔ تهران، ۱۳۵۲.

\_هزار دامن گل سرخ (گزینهٔ شعر)، حوزهٔ هنری سازمان تبلیغات اسلامی، تهران، .1777

\_ *سـخن آشــنا*، مجموعهای که پس از مرگ شاعر به همت پسرش توسط وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی در سال ۱۳۷۳ به چاپ رسید.

- آنان که بقا را در بلا دیدند (یادداشتهای دوسفر به منطقهٔ جنوب)، انتشارات موسسهٔ انجمن قلم ایران با حمایت وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، تهران، ۱۳۸۹.

ـ گزيدهٔ اشعار، انتشارات نيستان، تهران،

\_ مجموعهٔ اشعار، انتشارات موسسهٔ انجمن قلم ایران با حمایت وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، تهران، ۱۳۸۹.

# نگاهی به پیشینهٔ موضوع

سپیده کاشانی از شاعران برجستهٔ انقلاب و ادبیات پایداری است. شعر او سرشار از درونمایههای سیاسی، اجتماعی و انقلابی است. با توجه به سابقهٔ فعالیت وی در عرصهٔ ادبیات قبل و بعد از انقلاب اسلامی، دربارهٔ زندگی و شعرش کمتر بحث و بررسی در سطوح تحقیقات دانشگاهی صورت گرفته است و بهجز چند مقاله و نوشتار مختصر دربارهٔ زندگی و آثار وی، منابع مستقل دیگری در تحلیل اندیشهٔ سیاسی و اجتماعی او بهدست نیامد. ما در این مقاله ضمن پرداختن به شخصیت ادبی و انقلابی سپیده کاشانی، در پی بررسی مضامین و عناصر سیاسی و اجتماعی با تأکید بر مضامین جهادی و پایداری در شعر وی بودهایم و در این راستا از منابعی که پیش از این درخصوص این شاعر نوشته شده نيز بــه فراخور بحث اســتفاده كردهايم. مهم ترین پژوهشهایی که به شعر سپیده کاشانی پرداختهاند به قرار زیر است:

1. اصلانے، محمدرضا؛ لالهٔ کویر (زندگینامهٔ داســـتانی ســـپیده **کاشانی**)، سوره مهر، چاپ اول، تهران،

7. اكبرى، منوچهر؛ مقالهٔ «شعر انقلاب اسلامی در یک نگاه»، ماهنامهٔ ادبیات (گفتوگو با منوچهر اکبری)، شمارهٔ ۱۵، پیاپی ۱۲۹، تیر ۱۳۸۷.

٣. حسينزاده بولاقي، شهربانو؛ «بررســـی شــعر بانوان در ادبیات معاصر»، نوید، چاپ اول، شیراز، ۱۳۸۷. ٤. غفارى، محسن، بانوى پروانهها (برای بانوی شعر انقلاب اسلامی سپيده كاشاني)، خاطرات قلم، چاپ اول، کاشان، ۱۳۸٤.

٥. گنجي، نرگس، مقالهٔ «سرو باغ آشنایی» (نگاهی به زندگی و شعر سپیده کاشانی، ماهنامه پیام زن ویژه مسائل زنان و خانواده، سال هفدهم، شماره ۱۱، پیایی ۲۰۳، ۱۳۸۷.

 گنجی، نرگس، مقالهٔ «خودآگاهی تاریخی در شــعر زنان در دههٔ اول

انقلاب» (مجموعه مقالات همایش بررســـى ادبيات انقلاب اسلامى)، انتشارات سمت، تهران، ۱۳۷۳.

در ارزیابے منابع یاد شدہ باید گفت که این منابع با توجه به پرداختن به زندگی و شخصیت سپیده کاشانی، بسیار ارزشمندنداما در راستاى تحقق اهداف اين مقاله کافی و جامع نیستند. در پژوهش حاضر علاوه بر پرداختن به زندگی و سیر شخصیت بانوی شاعر ادبیات پایداری، سعى بر آن است كه با نگاه به انديشه وی و پرداختن به درونمایههای سیاسی، اجتماعی و جهادی و بررسی مضامین پایداری در سرودههایش، تحقیقی فراتر پیش روی مخاطب قرار گیرد.

# بازتاب فضای سیاسی و اجتماعی و جهادی با تأکید بر مضامین پایداری در شعر سپیده کاشانی

سپیده کاشانی در دوران شعری خود آثاری ارزنده و ماندگار از خویش به یادگار گذاشت. او در بیشتر قالبهای شعری نو و کلاسیک (غزل، مثنوی، قصیده، رباعی، دوبیتی، قطعه) طبعآزمایی کرد و سرودههایی با مضامین مذهبی، اجتماعی و سیاسی سرود. وی که با ادبیات کهن ایران آشنایی داشت و زیباییها و صور خیال و صنایع بدیعی را می شناخت، توانست در انواع قالبهای سنتی بهویژه غزل بــه تجربههای خوبی دســت یابد. شعر وی در عین سادگی و روانی واژهها و کلمات، حامل پیامهای اخلاقی و اجتماعیی برای مخاطب است. او زبان رمز و اشارهٔ شاعرانه را بی تکلف در کنار سادگی و روانی واژههای واقعی و باورپذیر اجتماع در شعر خویش نشان داد:

گفت آن مهربان پیر، میدهندت بسی

با صبوری «سپیده» گر کنی پایداری اینک این ما و راهی، روشن تر از نور قرآن

اینک این ما و تاریخ، با خط زرنگاری (اینک این ما و تاریخ/ کاشانی، ۱۳۸۹

سرودههای سپیده کاشانی، رنگ و بویی دینی، اجتماعی، سیاسی و جهادی دارند. او ساده و برای فهم همگان شعر سرود و شعرش را جولانگاه واژههای صمیمی و از دلبرآمده و وامدار متون ادبی کهن و نوی معاصر گردانید. زندگی ادبی سپیده از نظر زمانی، شامل دو دورهٔ مهم تاریخی بود: ـ دورهٔ قبل از انقلاب

\_ دورهٔ بعد از انقلاب

ســـپیده کاشـــانی در دورهٔ شعری قبل از انقلاب، توانست با پرداختن به درونمایههای سیاسی و اجتماعی، سرودههای انقلابی و مبارزه طلبانهای از خود بر جای گذارد. وی در مجموعهٔ «پروانههای شـب» که در سال ۱۳۵۲ منتشر شد، توانست فضای سیاه و تاریک دوران نظام شاهنشاهی را به تصویر کشد. در واقع، پروانههای شب او «رنجنامهای است از تجربههای سالهای ٤٧ تا ٥٢ که بهخاطر فضای تاریک آن زمان واژههای این کتاب به پروانهها تشبیه شدهاند که در شب پرواز می کنند و تا ممکن بوده با ایما و اشاره و گاه مستقیم و غیرمستقیم بسیاری از گفتنیها در آن تصویر شده و این جنگ و گریز ادبی سیاسی ادامه داشت تا آغاز انقلاب اسلامی.» (غفاری، ۱۳۸٤: ۱۲۸). او در این مجموعه، هم در قالب غزل طبع آزمایی کرد و هم در قالب شعر آزاد نیمایی. وی از هر دو قالب کهن و نو معاصر برای توصیف فضای تیره و تاریک عصر حاکمیت طاغوت استفاده کرد و به مبارزهٔ فرهنگی با آن دوران يرداخت:

\_ کسی اینجا خدا را در حریر آه می پیچد کسی او را کنار سفرهٔ بیرنگ میخواند به مهمانی

از آن سوی سیاهیها کسی خورشید روشن را به رنگ آمیزی شبهای سرد خویش مىخواند ز هر گلبوتهٔ رنگین به زیر گام من، فریاد میریزد صدای کودکی معصوم می آید

که خون آرزو یخ بست در جانش

ادامهٔ مطلب در وبگاه

# لفّ و نشر در شعر الله

**سید منصور فتوکیان،** دانشجوی کارشناسی ارشد و دبیر ادبیات دبیرستانهای رامسر **دکتر احمد کریمی،** استادیار زبان و ادب فارسی دانشگاه آزاد رامسر دكتر فريدون اكبرى شلدره، عضو هيئت تحريرية مجله

در این مقاله سعی بر آن است که نمونههایی از آرایهٔ معنوی لفّ و نشر در اشعار عاشورایی فدایی مازندرانی \_شاعر گمنام ولی پرتوان در عرصهٔ شعر آیینی \_از منظر زیبایی شناسی بررسی و تحلیل شود.

**کلیدواژهها:**عاشورا، فدایی مازندرانی، لفّ و نشر «لف، از روی لغت، پیچیدن است؛ و نشر، پراکنده کردن؛ و این صنعت، در اصطلاح، آن است که شاعر ذکر معدودی چند کند، بر سبیل تفضیل؛ و بعد از آن، کلمهای چند ایراد نماید که هریک از آن کلمات متعلق به یکی از آحاد معدودات مذکور باشد؛ و چون اول، کلمهای چند در هم پیچیده می شود، و در ثانی الحال، منتشر می گردد، این صنعت را لف و نشر گفتند.» (واعظ کاشفی، ۱۳٦۹: ۱٤٣)

«این صنعت چنان است که اول دو یا چند چیز را مفصلا یا مجملا ذکر کنند و این را لف گویند. بعد از آن متعلق به هر یک از آنها را بدون تعیین مذكور سازند. به اعتماد فهم سامع و این را نشر نامند.» (رجایی، ۱۳٤۰: ۳۵۵)

از دیگر ترفندهای زیبایی در کلام «لفّ و نشر» است که با جادوی سخن و چینش واژگان هنرآفرینی می گردد «موسیقی معنوی که از لف و نشر حاصل می شود، به دلیل در گیری ذهن برای یافتن ارتباط لفّ و نشرهاست. اگر نشرها به ترتیب توزيع لفها باشد مرتب ناميده مي شود و اگر چنين نباشد مشوش (بههم ریخته) است. لفّ و نشر مرتب هنری تر ازمشوش است.» (هادی، ۱۳۸۷: ۱۷۵) «در لفّ و نشر معمولا معنى بخش اول ناتمام است ونيازمند دنبالهٔ مطلب؛ بنابراين، شنونده كنجكاو می شود و منتظر دنبالهٔ مطلب است. در بخش دوم، با آمدن دنبالهٔ مطلب انتظار برآورده می شود

و شادی آور و زیباست.» (وحیدیان کامیار، ۱۳۸۵:

در اشعار فدایی مازندرانی بهره گیری شاعر از لف و نشر به زیبایی جلوه مینماید و نظمی که از جهت قرینهسازی اجزا بهوجود میآورد با تلاشی ذهنی و دریافتی که صورت می گیرد، دلنشین می گردد. لفّ و نشر مرتب نسبت به لفّ و نشر مشوش چشمگیر است و بسامد بیشتری دارد. در ادامه، نمونههایی از لفّ و نشر در اشعار فدایی مازندرانی را که رنگوبوی عاشورایی دارد همراه با مواردی از زیبایی های هنری ان بيان مي كنيم.

## جدول شمارة ١

تصویر با الهام از، لفّ و نشر مرتب حزن و اندوه را در عصر عاشورا (همگان را به یاد تابلوی استاد فرشچیان از ظهر عاشورا می اندازد) نمودار می سازد که بیانگر زبان تصویری شاعر میباشد.

## جدول شمارة ٢

تابلو فوق شهادت اباعبدالله را با بهرهگیری از لف و نشر مرتب نشان میدهد.

# جدول شمارهٔ ۳

تابلویی که از جهت زیباشناسی برجسته و توجه برانگیز است اینکه شاعر در ماتم سالار شهیدان با بهره گیری از «لف و نشر مرتب» همدردی کرده

→ بلبل به ناله در گلشــن + مــه بــه کلــقّ در ســپهرـ 🕂 نــی بــه نالــش در نیســـتان

# جدول شمارهٔ ۴

تابلو فوق با بهره گیری از لف و نشر مشوش، شهادت مظلومانــهٔ مولا علی (ع) و سیدالشــهدا را (از جهت شباهت) به خاطر می آورد. در اشعار فدایی مازندراني بهرهگیریشاعر از لف و نشر به زیبایی جلوه مىنمايدونظمى که از جهت قرينهسازي اجزا بهوجودمىاورد با تلاشی ذهنی و دریافتی که صورتمیگیرد، دلنشينمي گردد دیدند مرکبی که شداز خون و از خروش همرنگ ارغوان و همآواز ارغنون

(نظام اول،بیت ۲: ۱۹۸)

**۲** پــر خون شــدند آن رخ و مویی که بودهاند والشــمس روز روشــن و الليل شــام داج

(نظام دوم، بیت ۱٤: ۲۵۹)

**۳** در گلشـــن و ســـپهر و نيســـتان به ماتمش بلبل به ناله، مه به کلفّ، ني به نالش است (نظام سوم، بیت ۱۲: ۲۸۹)

۴ آن ابن و اب ز خنجر و از اره دو ســر یک دم شــدن دو نیمه و بیســر برای اوســت (نظام چهارم، بیت ۱۱: ۲۹۶)

۵ خنجر کین، حنجر شـه، تشـنه هر یک بی حساب با شــتاب، این به خون و آن به آب

(بخش نوحه و مرثیه، بیت ۱۵: ۳۰۷)

۶ از دل و از چشــم اهــل خيمه رفت از خيمه گاه اشــک و آه، اين بــه ماهي آن به ماه <u>↑</u> <u>↑</u> <u>↑</u> <u>↑</u> (بخش نوحه و مرثیه،بیت۲: ۳۷۱)

۷ خوابیده خولی بر سمور، شه خفته بر خاک تنور این سر به بالین غرور، آن سر به خاک اندر نهاد

(بخش نوحه و مرثیه، بیت ۲: ٤٥٦)

٨ روز ما چون شب سیاه است حاصل مااشک و آه است این به ماهی آن به ماه است آمده ماه محرم

(بخش نوحه و مرثیه، بیت ۷: ۷٦٤)

# جدول شمارة ۵

موسیقی غمانگیزی از این نقاشی واژگان برمی خیزد؛ از یکسو تشنگی انتقام، از یکسو تشنگی به آب که با بهرهگیری از پیوندمی زند.

# جدول شمارة ۶

بعد از شـهادت امام و پارانش،آهي که از دل اهل خیمه برمی خیرو و به بالاترین نقطه میرود و اشکی که از چشم میریزد و بــه پایین ترین نقطه می رســد، در نگاه شاعر با بهره گیری از لفّ و نشر، به زیبایی و هنرمندانه ترسیم شده است.

جدول شمارهٔ ۷



۱. اکبــری شــلدره، فریدون؛ ـل منظـــوم فدايــــ مازندرانی، انتشارات فرتاب، تهران، ۱۳۸۹.

 رجایی، محمد خلیل؛ معالم **البلاغه،** انتشــارات دانشــگاه شيراز، ١٣٤٠.

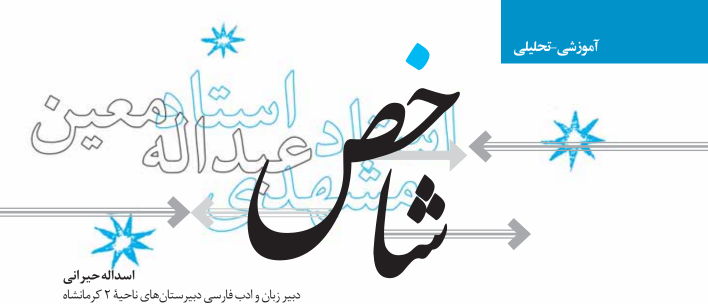
٣. واعظ كاشـفى، ميرزاحسين؛ بدايع الافــكار فيصنايع الاشـــعار، يرجلالالدين كزازي،نشر رکز، تهران، ۱۳٦۹.

٤. وحيديان كاميار، تقي، بدیع از دیدگاه زیباییشناسی، انتشارات سمت، تهران، ۱۳۸۵. هـادى، روحالله؛ آرايههـاى دبی، مرکز چاپ و نشر کتابهای درسی ایران، تهران،

این هم از عجایب روز گار است، سری که بر سر سروران جهان سروری داشت بایستی بر خاکستر تنور بخوابد و خولی فرومایه بر بالین ناز. زیبایی قرینهسازی در این لفّ لفُّ و نشـر مرتب، دل را به قتلگاه عاشورا و نشر مرتب نظمی زیبا ساخته که شاعر هنرمندانه آن را نمایش در آورده است.

# جدول شمارهٔ ۸

جدا از موسیقی و سجع و تکرار و سایر زیباییها اگر از دیدگاه لفّ و نشر به تابلو فوق بنگریم با بیت ۲: ۳۷۱ از جهاتی نزدیک است ولی در این بیت، پس از گذر سالها، تكرار عاشورا و پیوند دل به کربوبلارا نمودار می سازد و آمدن محرم و شور حسینی را.



## مقدمه

در تعریف شاخص گفته شده است که هر عنوان و لقب نظیر: «امیر، شاه، ملک، سلطان، ملا، میرزا، دخترعمو، پسردایی، کدخدا، آقا، خانم ، خواهـر، برادر، دکتر، سرهنگ، مرحوم، خان، استاد، خواجه، حکیم، میرزا، شیخ، آیتالله، حجّهالاسلام، جناب، پرفسـور، میر، نایب، عالی جناب، مشهدی، سیّد، کربلایی، حاجی، حاج آقا، امیر، علامه و…» اگر بدون هیچ نشانه و هسته بیاید، شاخص نام دارد و وابستهٔ پیشین برای اسـم پس از خود در گروه اسمی محسوب می شود.

براساس مفاهیم این تعریف و تعاریف ارائه شده از سوی اهل فن، شاخص نزدیک ترین وابسته هسته است، همیشه بی فاصله کنار اسم می آید و هیچ واژهٔ دیگری نمی تواند بین آن و هسته قرار گیرد؛ مانند: کدخداعبدالعلی حسینی، مشهدی عبداله، دکتر احمدی، سرهنگ میرزایی، دختر عمو آذر، استادمعین و...

كليدواژهها: شاخص، عناوين، القاب

# دىدگاەھا

وحیدیان کامیار محل قرار گرفتن شاخص یا شاخصها را پیش از اسم میداند (۱۷:۱۳۸۱) ارژنگ نیز چنین برداشتی از شاخص دارد (۱۳۷۸: ۳۷- ۲۷). مشکوةالدینی، شاخص را وابستهٔ پیشین+اسم میداند (۱۳۷۳: ۱۳۷۳). غلامرضا عمرانی و هامون سبطی شاخص

را وابستهای که بلافاصله قبل از هستهٔ گروه اسمی میآید، میدانند (۱۳۸۲: ۲۷).

# محورهاي تعريف شاخص

عنوان و لقباند. ۲. نوع دستوری آنها اسم یا صفت است. ۳. پیش از اسم قرار می گیرند. ٤. بدون نشانه یا نقشنما هستند

از تعریف موجود در کتابهای زبان فارسی دبیرستان و دیدگاههای مزبور، دو نتیجه بهدست می آید: نتیجهٔ اوّل این دو نتیجه بهدست می آید: نتیجهٔ اوّل این اضافه قبل از اسم قرار گیرد، هسته است نه شاخص. بهعبارت دیگر، عناوین و القاب در امم شرایط نمی توانند شاخص باشند بلکه این واژهها که در اصل نوع دستوری آنها اسم یا صفت است، می توانند مثل بسیاری از اسم و صفتها در یک گروه اسمی، از اسم و صفتها در یک گروه اسمی، دوم اینکه جایگاه این گونه واژهها برای آنکه دوم اینکه جایگاه این گونه واژهها برای آنکه شاخص محسوب شوند، پیش از اسم است نه یس از آن.

پس عناوین و القاب در گروه اسمی می توانند در سه جایگاه متفاوت قرار گیرند: الف) هسته: سرهنگ ارتش، پسرداییِ تو، استادِ ادبیات، کدخدایِ ده؛

ب) وابستهٔ پیشین (شاخص): سرهنگ حسینی، پسردایی محمّد، استادرفیعی، کدخداعلی؛

پ) وابستهٔ پسین (مضافالیه): ماشین سرهنگ، لباس پسردایی، صندلی استاد، باغ کدخدا.

# نكتههاي عناوين والقاب

الف) برخی از آنها فقط پیش از اسم قرار می گیرند؛مانند:

مرحوم- مشهدی- کربلایی- حاجی-حاج- حاج آقا- حاج خانم- استاد- علّامه-امام-امامزاده- شاهزاده- آقامیرزا- شهبانو-اعلی حضرت- والاحضرت- عالی جناب-سر کار- امیر- امیرزاده- دکتر- مهندس-پرفسور- گروهبان- سروان- سرهنگ-سردار- عمو- عمه- خاله- زندایی-پسر خاله- خواهر- برادر- سیّد- آیتالله

ب) برخــى از عناوين و القاب هم پيش از اسم مىآيند هم پس از آن (البته بدون نقشنما)، مانند: آقا: آقا حسن، حسن آقا. مدر: مدر الحمد، احمدمدر:

میرزا: میرزااحمد،احمدمیرزا خانم: خانم زهرا، زهراخانم (پســین آن رایجتراست)

> بانو: بانو زینب، زینببانو شاه: شاه حسین، احمدشاه

سلطان:سلطان حسن،احمدسلطان. پ) برخی از القاب و عناوین می توانند هم بدون نقشنما هم با نقشنمای اضافه پیش از اسم قرار گیرند؛ مانند:

آقا: أقاحسن، آقای حسن احمدی، آقای ناطمی

خانـــم: خانم فاطمه، خانــم زهرا، خانم دکتر، خانمِ مهنـــاز فاطمی، خانمِ امینی، خانم ریاحی

مرَحوم: مرحوم احمدی، مرحوم احمدی جناب جناب دکتر دکتر : ادی ...

ت) برخی از القاب و عناوین فقط با نقشنمای اضافه پیش از اسم قرار می گیرند: حضرت: حضرت على، حضرت رضا.

ث) واژهٔ «خانم» اغلب پس از اسـم قرار می گیرد: مهوش خانم، عاطفه خانم، پروین خانم.

این واژه بهصورت پیشین، اغلب پیش از عناوین شعلی قرار می گیرد: خانم دکتر، خانم مهندس، خانم د كتر صبورى، خانم مهندس آذين، خانم علم. ج) واژههای «آقا و خانم» به سه شکل کاربرد دارند: ۱. پیش از اسم، بی کسره: آقامهدی، آقافرهاد، خانم د کتر، خانم زهرا؛

۲. پیش از اسم، با کسره: آقای رحمتی، آقای امید مظاهری، آقای فروزانفر، خانم رضایی، خانم فرشته صبوري، خانم فرحناز الهي؛

٣. يس از اسم: حسين آقا، اكبر آقا، جعفر آقا، شهین خانم، سار اخانم، پروانه خانم.

چ) بیشتر عناوین و القاب رسمی اجتماعی، همراه نام خانوادگی می آیند. مانند:

دکتر آریایی، مهندس مهوش محمدی، سرهنگ مظاهري، علامه على اكبر دهخدا، حجة الاسلام حسين صادقي، آيتالله مرعشي.

ح) برخی از عنوان های احترام آمیز فقط همراه نام افراد مى آيند (به اين شكل رايجترند)؛ مانند: کربلایی احمد، مشهدی حسن، حاجرضا، عمونادر، خالەفرانك،امامزادەباقر.

خ) دربارهٔ عناوین و القابی که پس از اسـم قرار مى گيرند بايد گفت: گاهيى اين گونه واژهها بدون فاصله پس از اسم قرار می گیرند و در معنی، نوعی احترام و صمیمیت بیشتر را نشان می دهند. در این گونه موارد، عنوان و لقب که منطبق با محورهای موجود در تعریف شاخص نیست (بدون نقش نما قبل از اسم نیامده است)، مانند ترکیب وصفی یا اضافی مقلوب، یک اسم مرکب میسازد و دیگر شاخص نيست؛ مانند: احمداقا، زهراخانم، حسنخان.

بسیاری از این گونه اسمهای مرکب در میان مردم بهعنوان اسم اشخاص مورد استفاده قرار می گیرند؛ مانند: على أقا، احمد أقا، على بيك (بك)، زهرابيكم (بگم)،محمدخان،علیشاه،علیسلطان،احمدمیرزا، علىميرزا و....

ضمناً به نظر میرسد مفهوم این گونه واژهها در هر دو شرایط، یکسان نیست؛ مثلا «میرزا» وقتی پیش از اسم می آید، مفهومی معادل «ملّا یا آدم باسواد» دارد. در حالی که وقتی پس از اسم قرار می گیرد، به معنى «اميرزاده» است.

د) در مورد القاب و عناوینی که با نقش نمای اضافه،

پیش از اسم قرار می گیرند، شرایط متفاوتی وجود

۱. برخی از آنها در صورتی که با نقشنمای اضافه پیش از اسم بیایند، شاخص نیستند؛ مانند: برادر رضا (برادر: هسته)/مهندس نفت (مهندس: هسته)/امير ارتش (امير: هسته).

۲. برخی از آنها با وجود داشتن کسره، همچنان شاخصاند؛ زيرا وجود نقشنما نتوانسته است در ماهيت اسم پس از آنها تغييري ايجاد كندو كماكان محوریّت با اسمی است که پس از نقشنمای اضافه آمده است؛ مانند: خانم پروین صداقتی، آقای رضا صادقی، مرحوم خسرو نادری، جناب ایرج سالاری. میدانیم وقتی در ساختار یک جمله یک گروه اسمی دارای وابسته در یکی از جایگاههای دستوری قرار می گیرد، محوریت همواره با هستهٔ گروه است.

مثال ١: دوست من آمد (دوست، آمده است نه من؛ پس دوست، هسته است)؛

مثال ۲: این کتاب تاریخ ساسانی را خواندم (کتاب، خوانده شده است نه این، نه تاریخ و نه ساسانی؛ پس کتاب، هسته است).

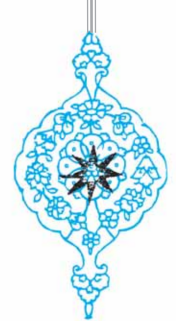
اگر گروههای اسمی «خانم دکتر رضایی» و «خانم دکتر رضایی» را در دو جملهٔ در یک نقش دستوری (مثلاً نهاد، مفعول و...) به كار ببريم، متوجّه مي شويم درهر دو مورد، محوریّت با واژهٔ «دکتر» است؛ پس «دکتر» در هر دو مورد، هســته است. مثال: خانم رضایی رفت / خانم دکتر رضایی رفت (در هر دو جمله، «دکتر» رفته است نه خانم و نه رضایی؛ پس «دکتر» در هر دو مورد، هسته است).

نتیجه اینکه واژههای «آقا، خانم، مرحوم و جناب» چه با همراهی نقش نمای اضافه چه بدون نقش نما، اگر پیش از اسم قرار گیرند، شاخص اند. البته اگر واژهٔ «خانم» همراه با نقشنمای اضافه پیش از اسـم به معنى «همسر» به كار رود، هسته است نه شاخص؛ مانند: خانم قربانی (همسر آقای قربانی).

ذ) واژهٔ «حضرت» همواره باید با نقشنمای اضافه پیش از اسم قرار گیرد و این ویژگی بنابر جبر زبانی است نه اختيار؛ يعنى دائم الاضافه است. پس اين واژه اگر پیش از اسم بیاید، شاخص است؛ مانند: حضرت رضا(ع)، حضرت على(ع).

س) برخــی از القــاب و عناوین ســاده و برخی مركّباند؛ مانند: عمو، سـركار، اسـتاد (سـاده)/ دخترعمو، حاج آقا، يسرعمه (مركب).

هر عنوان يا لقب که با نقش نمای اضافه قبل از اسم قرار گیرد، مسته است نه شاخص



: واژههایی مانند«خان، خانم، نرکی در واژههای «خانم و

۱. رشد ادب فارسی، دورهٔ ستویکم شمارهٔ سه، بهار ۲. کتابهای زبان فارسی دورهٔ

# آمور النافار



# به عنوان زبان دوم فرايندها، چالش هاو چشم اندازها

اسماعيل صفايي اصل دانشجوی دکتری زبان شناسی همگانی دانشگاه علامه طباطبایی

در کشـورهای دو یا چنـد زبانهای که تنها یک زبان را به عنوان زبان رسمی و أموزشيى انتخاب كردهاند، أموزش زبان رسمی و آموزشی به کودکان غیر بومی به هنگام آغاز نظام آموزش ابتدایی و حتی قبل از آن یک ضرورت محسوب می شود. شروع این آموزش قبل از آغاز نظام آموزش ابتدایی ـ درمقطع پیشدبستانی ـ به کودکان غیر بومی زبان رسمی کمک می کند تا بتوانند با آمادگی بیشتر و در نتیجه با فشار روانی کمتری به عرصهٔ نظام آموزشی گام نهند.

زبان فارسی به عنوان زبان رسمی و آموزشی کشـورمان، ایران، نقش کلیدی و تعیین کنندهای در نظام آموزشی کشور ایفا می کند؛ بدین معنی کـه می توان حضور آن را در تمام عرصههای آموزشی مشاهده کرد. کودکان غیر فارسی زبان قبل از ورود بــه نظام آموزش ابتدایی در یک برنامهٔ منظم و مدون آموزش زبان فارسیی به عنوان یکی از اهداف دوره پیش دبستانی شرکت داده می شوند. ولی باید توجه داشت که به دلیل اجباری و رايگان نبودن اين برنامه، همهٔ کودکان غیر فارسیزبان نمی توانند از آن بهرهمند

بنابراین، شایسته است سازمانهای مسئول نظير وزارت آموزشوپرورش و سازمان بهزیستی، سیاستی اتخاذ کنند تا برنامــهٔ آموزش زبان فارســی و دیگر برنامههای مندرج در دورهٔ پیش دبستانی،

همهٔ کودکان غیرفارسی زبان کشور را پوشــش دهد. نیز از آنجا که کودکان می توانند حتی قبل از سن پیش دبستانی زبان فارســی را به عنوان زبان دوم خود یاد بگیرند سازمانهای یاد شده می توانند برنامهای تنظیم کنند که در چارچوب آن همهٔ کودکان غیر فارسیےزبان در تمامی مناطق دو زبانهٔ کشور قبل از رسیدن به سن پیشدبستانی در یک محیط. آموزشی مهیج و اجتماعی به شکلی فعال و با حفظ زبان مادری خود، صحبت به زبان فارسی را با همسالان و مربیان خود تمرين كنند.

> كليدواژهها: زبان دوم، سن، زبان رسمی و آموزشی، برنامهٔ زبانآموزی

ایران کشوری است که در آن اقوام مختلف با زبانهای متفاوت در کنار هم به شـکل یکیارچه زندگی میکنند. کشور ما، ایران، همانند کشورهایی مثل سوییس، سنگاپور، هندوستان، کنیا، هلند و نمونههایی دیگر، کشـوری چند زبانه محسوب می شود؛ چرا که در آن زبانهای متنوعی از جمله فارسی، کردی، بلوچی، ترکی، مازندرانی و زبانهایی دیگر هر یک در گسترهٔ جغرافیایی خود تکلم میشود. هر یک از این زبانها خود دارای لهجه ٔ های جغرافیایی خاص میباشد. از میان زبانهای رایج در کشور، زبان فارسی بهعنوان تنها زبان رسمی و آموزشی و نیز

زبان مشترک گویشوران زبانهای متعدد نقش آفرینی می کند؛ بنابراین، گویشوران زبانهای غیرفارسی ناگزیرند فارسی را به عنوان زبان دوم خود یاد بگیرند.

# اموزش زبان دوم

آموزش و یادگیری زبان دوم از ابتدا تاکنون اهداف و روشهای گوناگونی را تجربه کرده است. تسلط بر زبان لاتین، آن هم به منظـور ترجمهٔ کتاب مقدس، دستیابی به ادبیات و فرهنگ و سنتهای ساير ملل، امكان تحقق سوادآموزي، امكان احياي تدريجي زبانهاي غيررسمي در کشــورهای دو یا چند زبانه؛ به عنوان مثال احیای زبان عبری٬ تعلیم آموزههای دینی؛ بــرای مثال آموزش زبان عربی در ایران، توانایی برقراری ارتباط با گویشوران دیگــر زبانها بــه منظور رفــع نیازهای مختلفّ از جمله نیازهای اقتصادی، علمی و فرهنگی نمونههای بارز اهداف آموزش و یادگیری زبان دوم بودهاند. آموزش و یادگیری زبان دوم با هدف امکان تحقق سـوادآموزی، در کشـورهای دو یا چند زبانهای صورت می گیرد که زبان دوم مورد نظر به عنوان تنها زبان آموزش رسمی در مؤسسات أموزشي أن كشورها مخصوصا در مدارس ایفای نقش می کند.

در چنین شــرایطی، گویشــورانی که زبان مادری آنها غیر از زبان آموزش رسمی کشورشان باشد ناگزیرند برای سـوادآموزی، زبان آموزش کشور خود را یاد بگیرند. زبان فارسی در ایران دارای

چنین نقشی است. گویشوران زبانهایی غیر از زبان فارسی در ایران به هنگام شروع سوادآموزی در نظام آموزشی، زبان فارسی را بهعنوان زبان دوم خود یاد می گیرند؛ چرا که زبان فارسی تنها زبان آموزش رسمی در کشور است و پیشرفت تحصيلي چنين گويشوراني بهطور طبيعي متأثر از یادگیری زبانفارسی میباشد.

آموزش و یادگیری زبان دوم در طول حیات خود روشهای گوناگونی را به خود دیده است. روش سنتی دستور ترجمه ّ با هدف تسلط زبان آموزان بر دستور زبان دوم و کسب توانایی ترجمه از زبان اول به زبان دوم و یا برعکس، روش مستقیم ً با هدف افزایش توان کلامی زبان آموزان، روش شنیداری ـ گفتاری<sup>°</sup> متأثر از تفکر رفتار گرایے آو با تأکید فراوان بر تکرار با توسط زبان آموزان جهت یادگیری عادات زبانی، روش ار تباطی <sup>۷</sup>با هدف ایجاد توانش ارتباطیی ٔ در یادگیرندگان زبان دوم و روش تلقّیقی ابا انتخاب جنبههای مثبت و ارزشــمند روشهای گوناگون تدریس زبان دوم از جمله روشهای شناخته شده آموزش و یادگیری زبان دوم می باشند.

تمامی روشهای یاد شده و نیز دیگر روش ها البته هر كدام با هدفي مجزا، درصدد کمک به زبان آموز در یادگیری زبان دوم بودهاند. تحقق آموزش و یادگیری زبان دوم علاوه بر نیازمندی به توجه به اهداف و روشهای گوناگون، معطوف عوامل مختلفي است. آموزش دهندگان زبان دوم و نیز یادگیرندگان آن برای تحقق فرایند زبان آموزی باید به مجموعـهای از عوامـل توجه کنند. کوماراودی ویلو<sup>۱۰</sup> (۲۰۰٦ ـ ۳۱) این عوامل را روی یک پیوستار از درونی ترین عوامل به بیرونی ترین ترسیم کرده است: همان طـور که در پیوســتار میبینیم، کوماراودی ویلو عوامل مؤثر در تحقق یادگیری زبان دوم را ذیل شـش عنوان اصلی دستهبندی کرده است. البته باید توجه داشت که ذیل برخی از این عناوین، عوامل بیشتری قرار دارند.

کوماراودی تنها به عواملی پرداخته است که دارای نقش نسبتاً بیشتری نسبت

به عوامل دیگر در یادگیری زبان دوم مے باشند۱۱.

آموزش و یادگیری زبان فارسی به عنوان زبان دوم در ایران از مقطع پیشدبستانی و در چارچـوب یک برنامـه زبان آموزی سازمان یافته ۱۲ شروع می شود. این برنامه به منظور پر کردن خلاً آموزشی کودکان مناطق دو زبانهٔ کشــورمان و برای ایجاد عدالت آموزشي تدوين شده است؛ چرا که در صورت نبود چنین برنامهای بسیاری از کودکان یادشده به هنگام ورود به نظام آموزشی ابتدایی که زبان آن فارسی و متفاوت از زبان مادری کودکان مناطق دو زبانه است ممکن است دچار سردر گمی شدید شـوند. در چنین شرایطی وقتی کودک نوآموز نمی تواند به خوبی و در حد

آموزش و یادگیری زبان دوم با هدف امكان تحقق سواد آموزی، در کشورهای دو یا چند زبانهای صورت می گیرد که زبان دوم موردنظر بهعنوان تنها زبان آموزش رسمی در مؤسسات آموزشي آن كشورها مخصوصا در مدارس ایفای نقش می کند

مورد انتظار با معلم و هم کلاسی های خود به زبان آموزشی ارتباط برقرار کند ممکن است سرخورده شود و اعتمادبهنفس خود را از دست بدهد (کلارک، ۲۰۰۹: ۱٤). نیز این احتمال وجود دارد که وی نتواند مسیر برنامهریزی شده سوادآموزی را به راحتی شروع کند. در این شرایط، کودک مورد نظر آشکارا دچار افت تحصیلی می شود. به گزارش شورای تحقیقات استان خوزستان در سال ۱۳۷۰، یکی از عمدہ ترین مشکلات تدریس زبان فارسی به کودکان دو زبانه در استان یادشده این است که دانش آموزان نمی توانند صحبتهای معلم به زبان فارسی را درک کنند. همچنین، براساس گزارش آموزش وپرورش استان کردستان در بین سالهای ۱۳۷۶ تا ۱۳۷۱ عامل بروز

بیشترین مردودی در پایههای اول و دوم ابتدایی، دروس املاء و فارسی بودهاند ( به نقل از نجاریان و همکار، ۱۳۷۸: ۵۵ ۵۵). دیگر تحقیقات انجام شده با یافتههای یادشده همسویی دارند. پژوهش نوریه و همكارانـش (۱۳۷۱)، تحقيق آبرومند (۱۳۷۳)، پایاننامهٔ کارشناسیارشد یامی (۱۳۸۲) (به نقــل از علایی، ۱۳۸۸: ۱۱) و تحقیق ضیاء حسینی (۱۳۸۵) همگی دليل عمدهٔ افت تحصيلي كودكان نوآموز مناطق دو زبانهٔ کشورمان را ناآشنایی یا آشـنایی ناکافی آنها با زبان فارسـی مى دانند.

برنامهٔ زبان آموزی که در بند بالا بدان

اشاره شد با دو هدف اساسی الف) کسب توانش زبانی و ارتباطی به زبان فارسی و ب) ارتقای نگرش مثبت به زبان فارسی تدوین شده است. موفقیت این برنامه به نوآمــوزان مناطق دو زبانه کمک می کند تا بتوانند با بهره گیری از زبان فارسی به عنوان زبان آموزشی در مسیر سوادآموزی گام نهند. بدین شکل می توان هدف عملی برنامهٔ زبانی یاد شده را تبدیل دو زبانههای بالقوه به دو زبانههای بالقّعل دانست؛ چرا که بسیاری از کودکان غیر فارسی زبان در کشــورمان تا قبل از حضور در این برنامه زبان آموزی در مقطع پیش دبستانی تجربهٔ چندانی در زمینهٔ ارتباط با دیگران به زبان فارسی کسب نمیکنند. این بدان علت است که ارتباط یاد شده عمدتاً یک طرفه است. به عبارت دیگر، بسیاری از کودکان غیر فارسی زبان، زبان فارسی را تا قبل از شروع مقطع پیش دبستانی، آن هم عمدتاً از طریق برنامه های تلویزیونی، فقط دریافت می کنند. یعنی به ندرت موقعیتی واقعی برای برقراری ارتباطی دو طرفه به واسطه زبان فارسی می یابند. بدين شكل آنها صرفاً مهارت شنيداري خود را در زبان فارسے تقویت می کنند و کمتر می توانند به تقویت مهارت گفتاری خود در زبان فارسی بپردازند. این دو زبانههای بالقوه با شرکت در برنامه زبان آموزی در مقطع پیش دبستانی، هر دو مهارت شنیداری و گفتاری خود در زبان فارسی را تقویت می کنند و رفته رفته



به دو زبانههای بالقّعل تبدیل مى تشوند؛ چرا كه بايد منظور خود را بهصورت کلامی به زبان فارسی بیان کرده گفتههای دیگران را نیز درک کنند. نکتهٔ مهم دیگری کـه عدالت ـ محور بودن برنامه زبان آموزی در مقطع پیش دبستانی را روشن می سازد، توجه به زبان مادری نوآموزان غیرفارسی زبان میباشد. در این برنامه بر حفظ حرمت زبان مادری کودکان و دوری از تحقیر و تمسـخر آن و نیز استفاده از آن بهعنوان پایه و مبنای آموزش زبان فارسی تأکید شده است. بدین شکل، کودکان غیر فارسے زبان بر ارزش زبان مادری خود واقف گردیده و خود را به علت گویشور بودن آن سرزنش نمی کنند بلکه با حفظ آن به هنگام یادگیری زبان فارسی می توانند رشد شناختی خود را بسط دهند و نسبت به خود تصوری مثبت بیافرینند (کلارک، همان:۹). این کودکان در صورتی که به هنگام یادگیری زبان فارسي با چالش جدى مواجه نشوند و بتوانند از آن به عنوان ابزاری برای سـوادآموزی و نیز امکان برقراری ارتباط با دیگران به ویژه با فارسی زبانان بهره بگیرند طبیعی است که از آن زبان دوری نمی جویند و نسبت به آن نگرشی مثبت

در خود تقویت میکنند. کوک (۲۰۰۱) این شــیوهٔ آموزشزبان دوم را که در آن افراد زبان اول خود را حفظ می کنند و آن را بی ارزش نمی شـمارند. آموزش انتقالی زبان ۱۳ یا آموزش افزایشی ۱۶ نامیده است. کوک در مقابل این شیوهٔ آموزشی از شیوهٔ دیگری بهنام آموزش زبانی همگون ساز<sup>۱۵</sup> یا آموزش کاهشی۱۰ صحبت میکند کـه در آن از افـراد انتظار مــیرود که زبان مادری خـود را فراموش کنند و به سخنگویان زبان دوم تبدیل شوند. گفتنی است که از میان دو شیوه مذکور، آموزش انتقالی زبان است که می تواند منجر به دو زبانه شدن زبان آموزان شود.

قبل از شروع بحث پیرامون دو زبانگی دو نمونــه از برنامههــای زبان آمــوزی پیش دبستانی در خارج از کشور به نقل از دوماس (۱:۱۹۹۹a و ۳) ذکر می شود. آموزش زبان فرانسوی به عنوان زبان دوم به کودکان چهار و پنج ساله در مدرسه روزانه ترور ۱۷ در شهر نیویورک از طریق فراهم کردن شرایط بازی و آموزش زبان ژاپنی یا اسپانیولی به عنوان زبان دوم به کودکان سه تا شش ساله در پنج کلاس و کودکان شــش تا نه ساله در دو کلاس در مدرســه بین فرهنگی<sup>۱۸</sup> در اوکپارک در ایلینویز آمریکا با استفاده از پازلها و اسباببازى هاوحتى يادگيرى فعاليت هاى عملی مثل استفاده از جارو یا چیدن میز با تأکید بر تعامل بین کودکان نمونههایی از برنامههای زبان آموزی به کودکان کوچک می باشند که در آنها ارتباط بین کودکان با یکدیگر و نیز با مربیان خود با استفاده از زبان دوم و همچنین امکان استفاده از زبان مادری مورد تأکید است. در چنین مدارسی، کودکان با لذت بردن از انواع بازیها و فعالیتهای عملی زبان دوم را یاد می گیرند.

برنامهٔ بازی ـ محور مناسبترین برنامه برای کودکان در سنین پیشدبستانی است. زبان آموزان کوچک در شرایط بازی آزاد فرصتهای ایدهآلی برای فراگیری زبان دوم در اختیار دارند؛ چرا که گفتاری که آنها در طول بازی می شنوند دارای ویژگیهای تکرار پذیری، روزمره بودن

و پیشبینی پذیری بالایی میباشد. این کودکان به هنگام بازی با استفاده از اشیا و اعمال پیرامون خود، فرصتهایی برای تجربهٔ زبانی به دست می آورند. (کلارک، ۱۹۹٦، به نقـل از کلارک، همان: ۲۳ ـ ۲۲). به اعتقاد متخصصان حوزهٔ آموزش، استفاده از بازیهای آموزشی در فرایند تدریس از جمله راهکارهایی است که زمینهٔ لازم را برای افزایش فعالیتهای یادگیری متعلمان فراهم میسازند. بازیهای آموزشی در حوزهٔ زبان غالبا بازیهای زبان نام گرفتهاند که در واقع نوعی تعامل با زبان همراه با یادگیری آگاهانه از سوی زبان آموزان است (حقانی، ۱۳۸۵: ٦- ٥). بنابراین لازم است محیط آموزش زبان آمــوزان کوچک به امکاناتی مجهز باشد تا کودکان بتوانند با استفاده از آنها دست به تجربهٔ زبانی بزنند. هر دو محیط درونی و بیرونی را می توان طوری طراحی کرد کـه میزان تعاملات زبانآمــوزان در گروههـای کوچـک یا دوبه دو به حداکثر برسد. کودکان در چنین محیطهای آموزشی و نیز تفریحی از طریق شـر کت در انواع بازیها به ویژه بازیهای خلاقیتبرانگیز علاوه بر تقویت مهارت زبانے میتوانند فرصتهایی برای حل مسئله، تفکر خلاق و رشد مهارتهای ارتباطی بهدست آورند میلنه، ۱۹۹۷، به نقل از کلارک، همان).

# دو زبانگی

در بخــش قبل گفتیم کــه دو زبانگی محصول آموزش زبان دوم آن هم به واسطه آموزش انتقالی زبان است. به عبارت دیگر، افراد یک زبانه به دنبال یادگیری زبان دوم و با حفظ زبان مادری خود به افرادی دو زبانه تبدیل میشوند. این افراد به همراه یادگیری زبان دوم قابلیتهایی را در خود می پرورانند. بمفورد و میزوکاوا، (۱۹۹۱) (به نقل از دوماس (۱۹۹۹ ا: ٤)) در این زمینه خاطر نشان میسازند که افرادی که زبان دوم یاد می گیرند در مقایسه با افراد تک زبانه خلاق ترند و در حل مسائل پیچیده، بهتر عمل می کنند.

ادامهٔ مطلب در وبگاه



حكيمهخوشنظر کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ناحیهٔ ۲ تبریز

#### چكىدە

فارسی بهعنوان یکی از زبانهای کهن، زبان رسمی و ملی ایرانیان از قدیمالایام، توانسته است در مقابل تغییراتی که عمدتا بر اثر مجاورت با دیگر زبانها و تعاملات میان زبانی پدیدار می شود، هویت خود را محفوظ نگه دارد اما این سابقه و قدمت، دلیلی بر آسیبناپذیری آن نیست. پیشرفتهای علمی، جهانی شدنهایی که در عرصهٔ اقتصاد، فناوری، فرهنگ و دیگر امور انسانی رخ می دهد، زبان فارسی را بیش از گذشته در معرض مجاورتهای زبانی و فرهنگی و تغییر قرار داده است. لذا بررسے سیل ورود واژگان وارداتی بـه زبان فارسـی و در عین حال سـیر تحولات قاعدهمند زباني و همچنین انواع قرض گیری زبانی و بررسی تحولات زبان فارســی دیروز و امروز ساختار کلی این مقاله را تشكيل مي دهد.

كليدواژهها: زبان فارسي، تحولات زبانی، قرض گیری زبانی، واژگان بیگانه، زبان دیروز و امروز

وظيفة اصلى زبان، ايجاد ارتباط ميان افراد جامعه است و منظور از ارتباط، بیان کلیه اندیشهها، اطلاعات، احساسات و غیر آنها به دیگران میباشد (صادقی، ۱۳۷۱). زبان نهتنها بهعنـوان ابزار ارتباطي، بلكه بهعنوان عنصری حیاتی در هویت فردی و جمعى انسانها نقش آفريني مي كند.

همچنین همانند دیگر اشیا و امور عالم، در معرض تغییرات و دگرگونی قرار دارد؛ چەبسا زبان ھاپى كە امروز، اثرى از آنھا نیست یا در اثر تغییرات و دگرگونیهایی که پذیرفتهاند، از صورت و شکل آغازین به شکل و صورتی دیگر درآمدهاند. تغییراتی کـه در گویش و ساختارهای صرفی و نحــوی، واژگان و... زبانها رخ میدهد و زبانی را از صورت اولیه و اصیل خود خارج مى كند، هر گز متوقف نمى شوند؛ تغييراتى که گاه ریشــه در مجاورت زبانی و گاه در نیازهای روزمره دارد. اینکه چه عواملی و چگونه تغییرات زبانی را پدید میآورد، در اینجا محل بحث و تأمل در آن نیست، بلکه صحبت دربارهٔ تغییرات و آثاری است کـه در نتیجهٔ تغییـرات در زبان حاصل میشود و در صورت بی توجهی می تواند عوارض جبرانناپذیری به همراه داشته باشد. زبان یا زبانهای مرده، نامی ناآشنا برای اهل علم و فرهنگ و ادب نیست. هیچ تضمینی برای تداوم زبانهایی که توانستهاند در طول تاریخ هویت خود را حفظ نمایند، وجود ندار د.

فارسی بهعنوان یکی از زبانهای کهن، زبان رسمی و ملی ایرانیان از قدیمالایام، توانسته است در مقابل تغییراتی که عمدتا بر اثر مجاورت با دیگر زبانها و تعاملات میانزبانی پدیدار میشود، هویت خود را محفوظ نگه دارد، اما این سابقه و قدمت، دلیلے بر آسیبناپذیری آن نیست. پیشرفتهای علمی، جهانی شدنهایی کـه در عرصهٔ اقتصاد، فناوری، فرهنگ و

دیگر امور انسانی رخ می دهد، زبان فارسی را بیش از گذشته در معرض مجاورتهای زبانی و فرهنگی و تغییر قرار داده است. زبان فارسی که تولیدکننده و حافظ فرهنگ ماست، دارای گونههایی است. پورنامداریان (۱۳۸۷) گونههای زبان فارسيى را گونهٔ علمي (كه قابليت صدق و کذب با جهان خارج را دارد و زبان عدهای خاص است)، گونهٔ زبان ادبی (که زبان اهل ادب است) و گونهٔ محاورهای (روزمره که یر از تساهل از قواعد است و از دستور و واژگان سست برخوردار است) مىداند. البته مىتـوان به گونهٔ چهارمى هــم معتقد بــود که همان زبــان راديو، تلویزیون، آموزش و پرورش تحصیل کر دهها در گســترهٔ ایران است. چون این زبان از لحاظ اجتماع و جامعهٔ زبانی از اجتماع بیشتری برخوردار است. لذا پاسداری از زبان فارسی یعنی پاسداری از این گونهٔ زبانی یعنی زبان فارسی معیار.

هر روز شاهد ورود سیل واژگان وارداتی به زبان فارسی، بهخصوص زبان معیار، از زبانهایی هستیم که با علم، تجارت، ارتباطات و غیره همراهاند. تعاملات گویشــوران زبان فارســی با گویشوران زبانهایی که امروزه زبان علم، فناوری، تجارت، حقوق و دیگر عرصههای فعالیتهای انسانی هستند، علاوه بر واژگان، ساختارهای نحوی و صرفی و نگارشی زبان فارسی را در معرض چالشهای ساختاری قرار داده است. در این میان، نقش رسانههای قدرتمندی

چــون راديــو و تلويزيــون، مطبوعات و روزنامهها در گسترش و تواناسازی دامنهٔ واژگان زبان فارسے و پــا تضعیف آن از طریق معادل سازی یا کاربرد واژگان زبانهای بیگانه بسیار مهم است.

از یکسو، نمی توان جامعه را از تحولات سیاسی و آنچه در عالم میگذرد بیخبر نگه داشت. از سوی دیگر، خبرسازی آنچه در جهان دیگر، با زبان دیگری در حال وقوع است و در بسیاری موارد معادل سازی فوری و دقیقی که رسانههای خبری برای گـردش امور خـود به آن نیاز دارند، در کوتاهمدت و با دقت لازم امكان يذير نيست. علاوه بر اين، هر روز شاهد تحولات و نوآوریها و ابداعات جدید در عرصهٔ علم، فناوری، بهداشت، پزشکی و دیگر امور انسانی هستیم که در فرهنگهای دیگر و با زبانهای دیگر در حال رخ دادن است و بهدلیل نیازهای مبرم به کاربرد و استفاده از آنها به سرعت به امور روزمره زندگی افراد و حتی ادارات و نهادها وارد می شوند و هر کدام در جای خود چالشی برای زبان رسمی و ملى مى آفرينند.

البته تحولات قاعدهمند زباني را نمي توان نادیده گرفت و انکار کرد. زبان شناسان توصیفی معتقدند که هیچگاه نمی توان از تحولات زبانی، بهویژه در زبان گفتاری تودهٔ مردم جلوگیری کرد. محمدرضا باطنی (۱۳۲۹: ۱۸۳) در این زمینه مینویسد: «زبان مانند ارگانیسـم زندهای اسـت که پیوسته در حال دگرگونی و تغییر است. کسانی که گذشتهٔ زبان را ملاک ارزیابی و قضاوت دربارهٔ صورت فعلی آن قرار می دهند، در واقع تحـول زبان را انـکار میکنند و می کوشنداز تحول آن جلوگیری کنندولی این تلاشی است بیهوده و عبث که همیشه به ناكامي مي انجامد؛ زيرا شناكر دن برخلاف جريان آب است.»

با اعتقاد بهوجود تحول، مى توان آن را در هــر مســيري هدايت كــرد؛ اين تحول می تواند در مسیر الگوبرداری های ناشیانه برخی از مترجمانی قرار بگیرد که دین خود را بیشتر به زبان مبدأ ادا می کنند تا مقصد، و نیــز می توان آن را

در مسیر خودکفایی واژگانی و ساختاری نشئت گرفته از خود زبان قرار داد. گراور هادسـون (۲۰۰۰، فصل ۲۶) با اعتقاد به اینکـه در جریان تحـول امکانهای قابل گزینش متفاوتی بهوجود می آیند که کاربران آنها را ارزشیابی می کنند و دست به انتخاب مى زنند، مهم ترين عوامل تغيير و تحول زبان را چنین برمی شمرد:

- سادهتر شدن تولید<sup>۲</sup> که در قالب فرایندهای واجشناختی صورت می گیرد. - وضع معانی جدید<sup>۳</sup> برای اشیا، ابداعات، اختراعات، رویدادها و ایدههای جدید.

- تمایل بــه نوآوری<sup>؛</sup> بیــن گروههای شغلی با تخصصهای متفاوت و گروههای اجتماعی مختلف مخصوصا در واژگان گروههای سنی جوان تر.

- قاعدهمند کردن یا تعمیم یک قاعده°. - کاهش حشو در زبان<sup>۲</sup> که بخشی در قالب حذف عناصر قابل پیشبینی در گفتار صورت می گیرد.

– تغییرات قیاسیے $^{\vee}$  که در قالب تغییر تلفظ یک کلمهٔ قرضی به قیاس با قواعد زبان بومی صورت می گیرد.

- طرد معانی بلااستفاده <sup>۸</sup> به دلیل مطرود شــدن مصداقها در عالم واقــع، مانند دستگاه تلگرام.

- تماس زبانها<sup>۹</sup> با هــم که مهمترین عامل است٠٠.

با توجه به تحولات قاعدهمند زبانی، اگر ورود واژگان وارداتی به نام بهروز شـدن و مدرن شدن زبان نادیده گرفته شود، چالشی جدی برای زبان فارسی بهوجود می آورد. هـر زبانی اگـر در مقابل ورود واژههای بیگانـه مقاومت کند و بتواند با استفاده از قوانین واژهسازی خود، بهجای واژههای بیگانهٔ وارداتی واژه بسازد، توان بهروز و مدرن شدن را دارد. در واقع، با وارد شدن بی رویهٔ واژههای بیگانه به زبان ما، زبان فارسے مدرن نمی شود، بلکه خراب می شود ولی وقتی که ما این زبان را با استفاده از قوانین واژههای خود بهروز کنیم، شاید بتوانیم اصطلاح مدرن را برای آن به کار ببریم. برخورد زبانها به صورت بی رویه و حساب نشده ممکن است زبانی را از بین ببرد. در برخورد زبانها با هم سه

اتفاق ممكن است بيفتد:

نخست اینکه زبان غالب زبان مغلوب را از میان ببرد؛ مانند جایگزینی زبان ترکی با زبان قدیمی ایرانی در آذربایجان یا جایگزینی زبان عربی با زبان قبطی در مصر، یا زبان عربی با زبانهای بابلی، آشـوری و اکدی در بینالنهرین. یا جایگزینی زبان ترکیی با زبان یونانی و بیزانــس، در آن هنــگام که ترکها به بيزانس حمله كردند، زبان يوناني را از بین بردند و زبان ترکی فعلی در آنجا باقی

دوم اینکـه زبان مغلوب زبان غالب را از میان ببرد؛ مانند برخــورد زبان عربی با زبان فارسی پس از اسلام که زبان فارسی باقی ماند و زبان عربی را کنار زد.

و ســوم اینکه دو زبان در کنار هم باقی بمانند و کاربرد همزمان داشته باشند؛ مثل زبان انگلیسے و فرانسے در کبک کانادا و یا کاربرد هم زمان دو زبان انگلیسی و ایرلندی در ایرلند، و انگلیسی و هندی در هندوستان.

نکتهای که به لحاظ زبان شناسی اهمیت دارد این است که زبان بهعنوان یک پدیدهٔ اجتماعی پویا و رسانهای ارتباطی در برخورد با سایر عوامل تأثیر گذار و تأثیرپذیر است؛ یعنی میتواند بر سایر زبانها تأثیــر بگذارد و در ضمن، از آنها تأثیر بپذیرد. پس زبانشناسان بر تغییر زبانها و پویایی آن اتفاق نظر دارند. بر این اساس، حفظ یک زبان این نیست که اصلا از زبانهای دیگر واژهای قرض نگیرد یا به آنها قرض ندهد. اینکه زبانی نه واژهای بدهد و نه بگیرد، شدنی نیست و ضرورتی هم ندارد. مهم این است که آنجا کـه امکان واژهسازی و یا انتخاب واژگان معادل مناسب برای زبان فارسی وجود دارد، نباید سهلانگاری کرد. این سے انگاری سبب می شود که پس از مدتی، از زبان فارسی تنها اسم و پوستهای باقیی بماند و واژگان و محتوا و مفاهیم و ساخت همگی غیرفارسی باشند که این امـر زوال زبان ملی و هویتی را برای یک جامعه بهدنبال دارد.

قرض گیری زبانی و انواع آن

یک زبان یا گویش در روندی برخی از عناصر زبانی را از زبان یا گویشی دیگر قرض می گیرد و در خود جای میدهد. این عناصر را عناصر قرضی و این روند را قرض گیری زبانی ۱۱ می گویند. عوامل مؤثر در قرض گیری را می توان در سه مورد خلاصه کرد (کمیل، ۲۰۰۶):

الف. نياز واقعى سخنگويان: نياز واقعى براى سے خنگویان یک زبان زمانی است که مفهوم یا شیء جدید را از کشور یا زبانی بیگانه می گیرند و بــه کلمهٔ جدیدی نیاز دارند که با این شــیء یا مفهوم، هماهنگی معنایی یا کاربردی داشته باشد. بنابراین، معمولاً کلمهٔ مربوط به این شیء یا مفهوم قرض گرفته شده، همراه آن وارد زبان مقصد می شود ماننداتومبيل، ١٢.

ب. اعتبار: به کارگیری یک کلمهٔ خارجی که از نظر سےخنگو به دلایلی سبب برتری یا منزلت اجتماعی تلقی میشود؛ مثل: میکآپ (make up) بهجای «آرایش».

**پ. تابوی زبانی**: زمانی است که گویشوران یک زبان برای پرهیــز از کاربرد واژههای معین (که به دلایل فرهنگی اجتماعی گوناگــون کاربرد آنها مجاز نیست) به قرض گیری معادلهای آن کلمات در زبانهای دیگر می پردازند. دلیل این قرض گیری دقیقاً برعکس مورد قبل است و بیشتر در محدودهٔ کلماتی با معانی نامطلوب و ناخوشایند است؛ مانند دبليو.سى (W.C) بهجاى كلمهٔ «مستراح».

نوعی از قرض گیری هم وجود دارد که در آن گاهی می تـوان تنها معنی را قـرض گرفت. این نوع را قرض گیری معنایی یا ترجمهٔ قرضی ۱۳ و یا قرض گیری غیرمستقیم ۱۲ می گویند؛ مانند راه آهن

بیشتر واژگان وارداتی در زبان فارسی در شش حيطهٔ اقتصادي- اجتماعي، فنيي- تخصصي، فرهنگی- هنری، نظامی، پزشکی، و ورزشیی و بیشتر مربوط به اصطلاحات تخصصی است که یا معادلی در زبان فارسی ندارند و یا معادل آنها چندان گویا نیست.

#### بررسی تحولات زبان فارسی دیروز و امروز وضعیت زبان فارسی دیروز

در طول تاریخ، زبان هر ملت و قومی نه تنها انتقال دهندهٔ فرهنگ و همهٔ دانستههای نسلی به نسل دیگر بوده بلکه بهعنوان شاخص هویتی در سرنوشت ملل نقش تعیین کنندهای ایفا کرده است. زبان فارسی هم از این قاعده مستثنی نیست.

زبانی که ما امروز آن را فارسی مینامیم، در دورهٔ ساسانی، دریگ و در سـدههای نخستین پس از اسلام، فارسی دری نامیده میشده است. در دورهٔ ساسانی، فارسی به زبان رسمی آن دوره که امروز آن را پهلوی مینامیم، اطلاق میشده است. پهلوی در اصل، نام زبان منطقهٔ پهله، یعنی خراسان فعلی، از حدود شــهر مرو و نیشــابور تا قومس و گرگان قديم بوده است كه پس از دادن نام پهله به منطقهٔ ری، نهاوند، همدان و آذربایجان و چند شهر دیگر در این حدود، پهلوی برای نامیدن گویشهای این منطقه نيز به كار رفته است.

در حقیقت، گویشهای قدیم پهلهٔ اصلی، یعنی خراسان فعلی، با گویشهای پنج شهر ری و قم و اصفهان و همدان و آذربایجان، یک طیف را تشکیل می داده اند که در اصطلاح آنها را گویشهای شمال غربی ایران (پهلوی اشکانی یا پارتی) مینامند؛ در مقابل گویشهای جنوب غربی (پهلوی ساسانی یا پارسیگ) که فارسی دری دورهٔ اسلامی و فارسی امروز ما دنبالهٔ همان است.

امروز زبان فارسی دری را زبانی نشئتیافته از خراسان مىدانند. علت اين امر نيز اين است که در اواسط دورهٔ ساسانی، زبان فارسی میانه بهتدریج همراه دیوانیان و سیاهیان از تیسفون یا مداین، یعنی پایتخت ایران، به خراسان منتقل شد و رفتهرفته، جای زبان پهلوی آنجا (یعنی یهلوی یارتے) را گرفت. آنچـه در حقیقت به خراسان منتقل شد، شكل تحول يافته فارسى میانــه بود که در پایتخت رایج بود و دری نامیده میشد. طبق اسناد و شواهد موجود، زبان پارتی در اواخر دورهٔ ساسانی زبانی مرده بوده است که مانویان و دیگران طبق ســنّت به آن مینوشتند ولی زبان دری هنگام انتقال به خراسان (در اواسط دورهٔ ساسانی) از زبان آنجا یعنی از پهلوی اشکانی یا پارتی بهشدت تأثیر گرفت و بسیاری از واژههای آن مانند «شهر»، «مهر»، «پور»، «ژرف»، «ژاله»، «اشک»، و غیره را پذیرفت. همچنین حرف بیصدای «ژ» که در زبان فارسی جنوبی وجود نداشت، از زبان پارتی وارد زبان فارسی دری شد.

در آغاز فتح ایران، یعنی در سدهٔ نخست هجری، سـياهيان مسـلمان عرب، به ماوراءالنهر، يعنى آسیای مرکزی امروز، حملهور شدند و بهتدریج آنجا را فتح کردند. زبان فارسی نیز بهتدریج با این سپاهیان به ماوراءالنهر منتقل شد.

ادامهٔ مطلب در وبگاه

فارسى بهعنوان یکی از زبانهای کهن و زبان رسمی و ملی ایرانیان از قديمالايام، توانسته است در مقابل تغییراتی که عمدتا بر اثر مجاورت با دیگر زبانها و تعاملات میانزبانی پدیدار میشود، هویت خود را محفوظ نگه دارد، اما این سابقه و قدمت، دلیلی بر آسيبنايذيري آن نیست

## نگاهی اجمالی به یافته های پژوهش ارزشیابی ノじじしいからい

#### دورهٔ متوسطه فاطمهساداتمير عارفين دانشجوی د کتری برنامهریزی درسی

برنامهٔ درسی زبان و ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه را که سالهاست از اجرای آن در مدارس کشور می گذرد، باید نیازمند بررسی دانست تا در تغییر و تحولات جدید برنامهها بتواند علاوه بر بهروز شدن و متناسب شدن با نیازهای فردی و اجتماعی مخاطبان خود، از یشتوانهای علمی برخور دار شود. لذا طبق ضرورت اعلام شده، بخش زبانی برنامه از طریق یک بررسی همهجانبه، میدانی و ملی مــورد نقد دبیران و دانش آموزان این دوره قرار گرفت. استانهای نمونهٔ این پژوهش شامل آذربایجان شرقی، تهران و شهرستانهای آن، خراسان رضوی، هرمزگان و گیلان بودند و دانش آموزان از هر دو جنس دختر و پسـر در پایههای اول، دوم، سوم رشته علوم انسانی (تخصصی) و سوم رشته غیرعلوم انسانی (عمومی) و دبیران آنها و نیز سر گروههای آموزشی این درس در کلیه استانهای کشـور بهعنوان نمونهٔ منتخب، دسـتاوردهای این پژوهش را

#### یافتههای پژوهش

در این مطالعه، تأکید اصلی بر بخش زبانی برنامهٔ درسی زبان و ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه در دو حوزهٔ اجرا و تحقق **اهداف** بود. شایان ذکر است که بهدلیل حجم قابل توجه نتايج بهدست آمده و برای پرهیــز از اطنــاب، در این مقاله

محورهایی که از نظر نگارنده در عرصهٔ اجرا اهمیت بیشــتری دارند، مورد توجه قرار گرفته و ارائه شدهاند. ایادآور می شود که انجام پژوهش و ارائهٔ یافتهها معطوف به بخشهای کیفی بهعنوان رویکرد غالب بوده است.

#### ١. اجراي برنامه

الف. روشهای یاددهی ـ یادگیری نتایج مربوط به این بخش حاکی است که اکثر دبیران، بهرغم آشـنایی با روشهای تدریس همچون پرسـش و پاسخ، بحث گروهی، ایفای نقش، قصه گویی و نمایش خلاق، گردش علمی، تفکر استقرایی، حل مسئله، واحد کار یا پروژه، کارایی گروه و تدریس اعضای گروه، روشهای پرســش

و پاسخ و سخنرانی را روش تدریس غالہ در کلاس درس قرار میدهند و در اجرای روش تدریس تنوع کمتری به کار می گیرند. آنها عدم استفاده از سایر روشها را با محتوای کتاب و امکانات موجود و زمان تعیین شده برای آموزش مرتبط میدانند. اگرچه معتقدند که در برخیی از موارد و به اقتضاء موضوع، تلفیقی از روشهای تدریس نیز در کلاس قابلیت اجرایی دارند. از سوی دیگر، تعداد کمتری از دبیران روشهای دیگـری همچون قصه گویی و ایفای نقش، گردش علمی، تفکر استقرایی، بدیعه پردازی، حل مسئله، واحد کاریا پـروژه، کارایی گروه تدریس اعضای گروه را در کلاس قابل استفاده ذکر کردهاند. در این خصوص، استدلال این گروه برای عدم

استفاده از بعضی روشها یا کاربرد کمتر آنها حجم زیاد محتوای دروس، وقت کے، تکرار مباحث ـ که به کاهش تمرکز و بي توجهي مي انجامد \_ عدم مشاركت فعال دانش آموزان در کلاس بهدلیل اجرای روشهای سنتی تدریس، کامل و بهروز نبودن مطالب کتاب راهنمای معلم در مورد شیوههای تدریس و... میباشد. همچنین نظرات اکثر دبیران حاکی از آن است که دورهای بهمنظور آشنایی با روشهای

دیگر بر انجام ندادن آزمونهای تکوینی ماهیانه و فعالیتهای نگارشی می دانند و از عدم آشــنایی دقیق دبیــران با انواع ارزشیابی پیشرفت تحصیلی و اهداف آن بهعنوان مهمترین مانع برای انجام سنجش تحصیلی دانش آموزان، نام بردهاند که سبب نادیده گرفتن پرسشهای مستمر شفاهی و توجه به مهارتهای گفتن و شنیدن در کلاس از سوی دبیران میشود. این گروه همچنین ضمن اشاره به این نکته که

آرایههایادیے ; بانفارىسى

> ریـس، برگزار نشـده و یـا در صورت برگزاری، کیفیت مناسبی نداشته است.

## ب. روشهای سنجش تحصیلی

بـه زعـم اکثـر دبیـران، در خصوص ارزشیابی پیشرفت تحصیلی (بهویژه در سالهای اخیر)، دورهای برگزار نشده است و آشنایی با روشهای ارزشیابی ضرورت دارد. آنها معتقدند که بهدلیل زیاد بودن تعداد دانش آموزان، فرصت برای ارزشیابی از آموختههای آنان در همهٔ ابعاد کم است و از طرفی، بهدلیل حجم زیاد مطالب درسے گاهی اشاره به برخی از جزئیات، حین ارزشیابی پایانی امکان پذیر نمی باشد. دبیران کمبود وقت را دلیلی

ارزشیابی تکوینی به درستی تبیین نشده است تصریح می دارند که تلقی دبیران از ارزشیابی تکوینی، اخذ چند آزمون دورهای و اختصاص نمره به آن است؛ در حالی که ماهیت ارزشیابی تکوینی با این طرز تلقی تفاوت بسیار دارد. به عبارتی، ارزشیابی از آموختههای دانش آموزان در یک فرایند آموزشیی و بهمنظور یافتن نقایص و کاستیهای آموزشیی و بهبود روشهای موردنظر از طریق باز خوردهای لازم صورت می گیرد. برخی دیگر معتقدند که لازم است هر دو سال یکبار دورههایی با حضور متخصصان فن و مؤلفان کتاب برگزار شود. پ. تناسب محتوای کتاب درسی با نیازها، علائق، فهم و درک، و شرایط و موقعیتهای واقعی زندگی

یادگیرندگان (دیدگاههای دبیران)

در مجموع اکثر دبیران، محتوای کتاب را در کلیــه مهارتهای چهارگانه با درک و فهم دانش آموزان، متناسب دانستهاند اما در بخش زبانشناسیی و املا، کمتر و در بخش دســتور زبان و نگارش، بیشتر با نیازهای دانش آموزان تناسب دارد. به علاوه، فعالیتهای مربوط به این بخشها نیز از نظر اکثریت، متناسب با فهم و درک دانش آموزان ارزیابی شده است. از سوی دیگر، ایشان در توضیحات تکمیلی اظهار داشتهاند که اگر قرار باشد هدف کتاب (یعنی طرح افکار و اندیشــهها) در قالب گفتار تحقق پذیرد و کلاسها مکانی برای تمرین کاربرد درست زبان برای فراگیرندگان باشد، باید بخشی از تمرینها به این امر اختصاص یابد. این مسئله بهویژه در حوزهٔ تمرینهای نـگارش امکانپذیر است. همچنین بنا به اظهارنظر این گروه از پاسخدهندگان، بخش زبانشناسی، دانش و نگرش و مهارتهای ذهنی ایجاد می کند اما به شکل ایدهآل، به مهارتهای عملی منجر نمی شود. دبیران دربارهٔ ضرورت برخورداری از مهارتهای نگارشی خود سخن گفته و بیان داشتهاند که کاربردی نبودن آموزشها در زندگی روزمرهٔ دانش آموزان، یکی از مشکلات آموزش زبان فارسی است. ایشان درس ویرایش را از ضروری ترین دروسی ذکر کردهاند که دانش آموزان برای ویرایش نوشتههای خود با آنها باید داشته باشند.

دبیرِان دربارهٔ املا اذعان داشــتهاند که ظاهرا با کمرنگ کردن قسمت املا چند مهارت را (گوش دادن، خواندن، نوشتن و...) ناخودآگاه از دانش آموزان گرفتهایم. در مقابل،بخش «بياموزيم» رابسيار كاربردى و متناسب بانیاز دانش آموز ذکر کردهاند؛ زیرا خلاصه و مفید نوشته شده است و با در ک دانش آموزان همخوانی دارد. همچنین، از مبحث «باید و نبایدهای املایی» بهعنوان نقطهٔ قوت این بخش یاد کردهاند؛ چرا که در تقویت مهارت درست نوشتن تأثیر بسیاری دارد. این در حالی است که برخی دیگر، بخش املا را مورد انتقاد قرار داده و بیان کردهاند که املا یکی از مباحث مهمی



در مجمـوع، اکثر دانشآمـوزان بر این

دانشآمــوزان، محتــوای دروس نگارش است که مهجور مانده و همین امر سبب شده است که ضربهٔ شدیدی به تواناییهای نوشتنی و درست نوشــتن دانشآموزان وارد آید. به علاوه، بخش املا هیچ کدام از مهارتهای شنیدن و گفتن را تقویت نمی کند؛ چه در متن و چه در فعالیتها. ایشان معتقدند که نکات تکراری سالهای پیش، باعث دل زدگی دانش آموزان می شود و نیز محتوای کتاب در بخش دستور زبان در مهارت خواندن عملاً بى تأثير است. به اعتقاد دبیران، کتاب در ایجاد علاقه و انگیزه در دانش آموزان، بسترسازی مناسب برای بروز خلاقیتها، ایجاد و تقویت روح نشاط و زندهدلی، تقویت مهارتهای ذهنی مخاطبان و کشف و پرورش استعدادهای کلامی و نویسندگی دانش آموزان توفیق

تلقی دبیران از ارزشیابی تكويني، اخذ چند آزمون دورهای و اختصاص نمره به ان است؛ در حالیکه ماهیت ارزشیابی تکوینی با این طرز تلقی تفاوت بسیار دارد

شدهاند و هیچ کاربردی ندارند و بیشتر درسهای املایی تکراری هستند. در مقابل، تعداد کمتری از دانش آموزان چنین اظهار داشتهاند: «تنها مسئله، نبودن فرصت برای تمرین است و این، باعث ضعف مهارتهای زبانی میشود».

ت. همخوانیی فضیا، امکانات و تجهیزات آموزشی پیشبینی شده در برنامه با شرايط واقعى اجرا دیدگاههای دبیران

بهزعم ایشان، اکثر مدارس از نظر فناوری آموزشی ضعیفاند یا امکانات لازم را ندارند. این گــروه از پاســخدهندگان همچنین به ضرورت وجود منابع و سایر وسایل آموزشی اذعان داشــته بیان میدارند که با توجه به رشد روزافزون وسایل ارتباط جمعی، امروزه اکتفا کردن به کتاب بهعنوان تنها وسيلهٔ آموزشي، درست نیست. از سوی دیگر، اعتقاد بر این است که اســتفاده از انواع فناوریهای آموزشی

در زندگی کاربرد نــدارد و نیازهای واقعی مثل نامهنــگاری و گزارشنویســی را در نظر نگرفته است. مطالب بسیار دشوار و غیرقابل فهماند و از کلمات مبهم و غیرقابل درک استفاده شده است. در بخش املا نیز بسـیاری از کلمات را در زبان امروزی کاربردی نمی دانند و برای کنجکاوی در این زمینه جایگاهی قائل نشدهاند. اظهارات دانش آموزان حاکی از آن است که در برخی درسها از کلمات ثقیل استفاده می شود که در زبان امروزی کاربردی ندارند و با درک و فهم آنها همخوان نيستند (از قبيل تعبد، زهاد و...). به اعتقاد آنان، فعالیت کتاب در مورد املا هیـچ کمکی به آنان نمیکنند، چون کلماتی وجود دارند که امروزه حذف

به معلــم کمک میکند که کمتر از روش سخنرانی استفاده کند و فرایند یاددهی ـ یادگیری را جذابتر و ماندنی تر سازد. همچنین برای درس توصیف که مربوط به توصیف مناظر و چهرهها و حالات مختلف است، استفاده از عکسها و تصاویر و نیز برای نشان دادن تفاوت نوشتههای علمی و ادبی، استفاده از فیلمهای مستند و ادبی و شعر را مناسب دانســتهاند. آنان تأكيد میکنند که میتوان با استفاده از محیط مجازی، شیوههای جدید و عملی آموزش زبان فارسی را اجرایی کرد. در خصوص کتاب راهنمای معلم

در صفحات آغازین کتاب راهنماهای تدریس مربوط به کتاب زبان فارسی دورهٔ متوسطه، توضیحاتی از عناصر برنامه و نیز توصیههایی بـرای راهنمایی دبیران آمده که اکثر آنان، این مباحث را قابل استفاده خوانده و بیان داشتهاند که روشهای تدریس پیشنهادی به دبیر در انتخاب روش مناسب تدریس کمک میکنند. به علاوه، برخی دیگر از این گروه، ارتقاء سطح علمی کتاب را از جنبهٔ روشی و ارائهٔ مباحــث تازهتر بیان کرده و آن را نیازمند بازنگری دانستهاند. دبیران اظهار میدارند که کتاب راهنمای معلم در مجموع کتاب مفیدی است، اما معمولا بهدست دبیران نمی رسد. از سوی دیگر، تعداد قابل توجهی از دبیــران معتقدند که این کتاب چندان کاربردی نیست و گاهی باعث سردرگمی بیشتر آنها میشود. همچنین نمیتوان از محتوای آن به خوبی در تدریس و ارائهٔ تمرینهای بیشتر به دانش آموزان استفاده کرد. این کتاب جز در زمینهٔ شیوههای تدریس، قدرت دانشافزایی زیادی ندارد. بهزعم برخی دیگــر از دبیران، با توجه به نمونههای بیشتر و اطلاعات جامعی که از محتوای درس و روشهای مناسب تدریس در اختیار دبیر می گذارد، می توان گفت که مباحث مطرح شده در این کتاب بانیازهای حرفهای دبیران تناسب دارد. البته فصل ارزشیابی نیازمند بازنگری جدی است؛ زیرا شیوههای ارزشیابی براساس اصولی قدیمی و معیارهایی منسوخشده است. دبیران می گویند در مبحث تبیین رویکرد برنامه

آمده است: «هدف اصلی درسها ایجاد تغییر مناسب و عمیق در رفتار زبانی و... و کشف استعدادهای کلامی و نویسندگی دانش آموزان است. لذا بی انصافی است اگر بگوییم طی سه سال یادگیری زبان فارسی، هیچ تأثیری در رفتار کلامی و... دانش آموزان ایجاد نشده است اما باید اعتراف کرد که به اندازهٔ وقت با ارزشی که نیروهای ما (پژوهندگان، مؤلفان، دبیران و دانش آموزان) صرف کردهاند، نتوانستهایم استعدادهای ادبی و زبانی را بارور کنیم؛ زیرا زنگ انشا را از دست دادهایم!

#### دیدگاههای دانش آموزان

طبق نظر اكثر دانش آموزان، استفاده از امکانات ضروری است؛ زیرا علاقه به یادگیری را تقویت می کند و باعث می شود که آنها با شور و نشاط بیشتری به درس توجه كنند. بهعلاوه، ایشان نیازمندی خود را به کتابهای تاریخچه زبان، فیلمهای آموزشي ونرمافزار كامپيوتري اعلام كردهاند تا از این طریق یادگیری بیشتر و مؤثرتری داشته باشند. آنان می گویند: «وقتی دبیر، برخے از دروس را بهصورت پاورپوینت تدریس می کند، بهتر متوجه می شویم و جذابیت بیشتری برایمان دارد.» در مقابل، برخی دیگــر از آنها وجــود معلم آگاه و متخصص را جذابتر از سایر امکانات ذکر کردهاند؛ چرا که به آنها انرژی می بخشد و با دانش و روابط صمیمانهٔ خود، کمبودها را جبران می کند. دانش آموزان با اشاره به عدم نیاز به ابزار و تجهیزات برای درس فارسی، تصریح می کنند که تنها هنر فردی دبیر در تدریس تأثیر گذار است. به گفتهٔ آنان، تنها چیزی که بسیار ضروری است، وجود دبیری خوب و سرشار از انرژی است.

## ث. تناسب زمان آموزش با محتوای

#### دیدگاههای دبیران

دبیران، با انتقاد از زمان پیشبینی شده برای تدریـس می گوینـد: «در برخی از کلاس های مناطق محروم و دوزبانه با وجود تعداد زیاد دانش آموز، فرصت کمی برای تدریس مفاهیم دستوری و نگارشی

به طور کامل و عملی وجـود دارد.» آنان تأکید میکنند که زمان پیشبینی شده در اکثــر دروس برای رســیدن به اهداف «شناختی» و «عاطفی» مناسب است اما برای رسیدن به اهداف مهارتی نیاز به زمان بیشتری است. دبیران در بخش دیگری از دیدگاههای خـود، حجم زیاد محتوای کتاب و زمان کم تدریـس را مورد انتقاد قرار داده و بیان کردهاند که زمان تدریس با محتوای دروس ساز گاری ندارد و انتظارات تدریس برآورده نمی شود. طبق اظهارات آنان، بسیاری از دبیران به علت کمبود وقت، بخشی از خودآزماییها و فعالیتها را پاسے میدهند که این امر از کیفیت آموزش می کاهد و اساساً زمان کافی برای تمرینهای عملی وجود ندارد. آنان اشاره مىكنند كەبرخى از درسھابەدلىل تازگى یا مشکل بودن نیاز به صرف وقت بیشتری دارند؛ مثل مبحث دستوری وابستههای وابسته و انواع متمههای اجباری و اختیاری و قواعد ترکیب. از نظر این گروه از پاسخدهندگان، بهدلیل محدودیت زمانی، نیازهای دانش آموزان در زمینهٔ تکرار و تمرین و کار عملی رفع نمی شود و بیشتر به روخوانی و طرح چند سؤال اکتفا می شود.

#### دیدگاههای دانش آموزان

اکثر دانش آموزان بر این باورند که با توجه به تعداد دروس، زمان در نظر گرفتهشده برای این درس کم است. آنان اظهار می دارند که زمان باید دوبرابر شود. در غیر این صورت، هیچ استعدادى شكوفانمى شوداز نظر دانش آموزان، دروس کتاب بسیار زیاد و برای فهم آنها و کسب مهارت، نیاز به زمان بیشتری است. دانشآموزان در اینباره نگرانیهایی را ابراز کرده و اظهار داشتهاند که زمان تعیین شده، پاسخ گوینیازهای آنان نیست.

## ٢. ميزان تحقق اهداف برنامه

برای آگاهـی از میزان موفقیـت اهداف تعیین شده در برنامهٔ درسی زبان فارسی دورهٔ متوسطه، عملكرد دانش آموزان گروه نمونه از طریق آزمونهای مداد\_کاغذی، اندازه گیری شد. این ابزارها که برای چهار گروه از دانش آموزان درس زبان فارسی (اول، دوم،

ســوم عمومی و سوم تخصصی) تهیه شد، محقق ساخته بودند وميزان يادگيري آنان را در زمینهٔ مهارتهای زبانی مورد سنجش قرار مى دادند. آزمون هاى طراحي شده با تعيين

بارم هر سؤال و پس از گذر از مرحلهٔ روایی و پایایی به عرصهٔ اجرا وارد و با تصحیح اوراق امتحانی،نتایج،مشخصوتحلیل شدند: با توجه به معیار تعیین شده، یعنی کسب ۷۰ درصد نمره بهعنوان معیار قابل قبول برای تحقق اهداف، عملکرد دانش آموزان در بخشهای گوناگون دانش (زبانشناسی) و مهارت (دستور زبان، املا و نگارش) زبان فارسى كمتر از حد انتظار بوده است. شايان ذکر است که در ارزشیایی عملکردی کلیه بخشهای آزمون، ترکیبی از ســؤالهای چندگزینهای، کوتاهپاسـخ و تشــریحی براساس محورهای تعیین شده، با توجه بـه اهداف برنامه و نظارت مسـئول گروه درسی مربوط، در بخشهای شناختی یا دانشی (زبان شناسی)، مهارتی (دستور زبان، املا و نگارش) و نگرشی طراحی و اجرا شدند. یافتهها نشان دادهاند که براساس آزمون برگزارشده، اهداف زبان فارسی دورهٔ متوسطه در بخشهای گوناگون، كمتر از ميزان مورد انتظار محقق شدهاند. اگرچه می توان گفت که عوامل ناخواسته و متعددی مانند شرایط و میزان آمادگیهای آزمون شوندگان، محیط اجرا، توضیحات ناکافی برگزارکنندگان، سؤالهای آزمون و... بر نتیجهٔ آزمـون تأثیرگذار بودهاند. به همین دلیل، لازم است عوامل ضعف در کسب مهارتهای این بخش بهطور دقیق شناسایی شدند و تدابیر لازم بهمنظور ارتقاء سطح دانش مخاطبان از این حیث، اتخاذ گردد. بهعبارتی، این نوع آزمونها نیاز مند صرف وقت بیشترند و ایجاد شرایط مناسبتری را برای دریافت نتایج دقیقتر طلبمي كنند.

#### جمعيندي

• یکی از موضوعاتی که لازم است مورد توجه جدی قرار گیـرد، آگاهی دبیران در زمینه انواع روشهای تدریس بهمنظور پایدار کردن یادگیریهای دانش آموزان است.

ادامه مطلب در صفحه ۹۵

# افر ال ال المور سهاسميعي أمال (ر أرال) أمور سهاسميعي المالي المور سهاسميعي المورد المالي المالي المالي المورد المالي المالي المورد المالي المورد المالي المورد المالي المورد المالي المالي المورد المالي الم

#### **کلیدواژهها:** رُمان، زبان آموزی

رمان در یادگیری زبان وسیلهٔ کارآمدی است. برای روشنشدن نقش رمان در زبانآموزی، جا دارد به نحوهٔ یادگیری زبان مادری در ایام کودکسی نظر افکنیم. کودک در محیط طبیعی، بدون استفاده از دستور زبان و لغتنامه، زبان مادری را به آسان ترین صورت فرامی گیرد؛ آنچه در مراودهها می گویند می فهمد و مقاصد خود را درست و بی خطای دستوری بیان می کند و قادر است با اهل زبان به راحتی ارتباط برقرار کند.

بنابر نظر چامسکی، زبان شناس مشهور معاصر آمریکایی، استعداد فراگیری زبان در انسان فطری است. در ارتباط با دیگران، رفته رفته

قواعد دستوری در ذهن کودک جا می گیرد. حتی کودک، براساس این قواعد که ناخوداً گاه در ذهنش فعال می شوند، از راه قیاس، الگوهایی دستوری می سازد که در زبان وجود ندارند؛ مثلاً بهجای پخت، پزید به کار می برد.

بدین قرار، کودک برای یادگیری زبان مادری، نه به دستور زبان مدون نیاز پیدا می کند نه به لغتنامه؛ چون این هر دو را به صورت زنده در دسترس دارد. در مرحلهای از مراحل، با ایجاد شرایطی نظیر شرایط زبان آموزی کودک، می توان به طور طبیعی و بی تکلف زبان خارجی آموخت. این شرایط در محیط طبیعی زبان - کشور یا کلنی اهل زبان - یعنی در محیط ارتباط روزمره با اهل آن زبان فراهم می آید اما این امکان کمتر فراهم می آید و رمان، تا حد مطلوبی می تواند جانشین آن گردد؛ چون زبان رمان زنده و پویا و علاوه بر آن، شیرین

و لذت بخش است و راحت هضم می شود. وانگهی، در فضای رمان، افرادی از قشرهای گوناگون جامعه در موقعیتهای بسیار متنوع به سخن در می آیند. هر رمان نویسی، پارهای از امکانات زبانی را در أثر خود وارد می کند. رمان، به این اعتبار، صحنههای پرشمار و گوناگون زندگی فردی و گروهی را در بر دارد و خواننده در رمان، با منشها و حالات و جریانها و حوادث رنگارنگ آشنا می گردد که با زبانی ظریف و زنده و پرحلاوت بیان شدهاند. خواننده رمان، علاوه بر زندگی خود، زندگی های بسیاری را تجربه می کند و در گسترهای بس فراختر از محیط واقعی زندگی خویش، صداهای بی شماری را می شنود و با انواع کاربردهای زبانی مأنوس می گردد و به ظرایف زبان دسترسی می یابد. افزون بر اینها، او با فرهنگ زبان خارجی و روح آن زبان نیز الفت پیدا می کند.

برای استفاده از رمان در زبان آموزی، طی مرحلهٔ مقدماتی حتی در سطح دورهٔ راهنمایی ـ البته اگر به درجهٔ مطلوب باشد ـ کافی اسـت. تنها با معلوماتی در همان می توان، اگر نه از خود رمانها، دست کم از ساده شده (gimplified و retold) های آنها استفاده کرد. به خصوص اگر زبان آموز ترجمهٔ رمان را خوانده و با حوادث و جریانها و چهرههای داستان آشنا شده باشد، فهم ساده شدهٔ رمان برایش چندان دشوار نخواهد بود. پیداست که زبان آموز نباید انتظار داشته باشد که در همان گامهای نخست، همهٔ دقایق زبانی رمان ساده شده را دریابد؛ همچنان که کودک نیز در فرایند زبان آموزی قادر نیست هر آنچه را می شنود، به روشنی در ک کند اما این حالت

مانع برقراری ارتباط او با دیگران نمی شود. توصیه می شود که زبان آموز هر دم به فرهنگ دو زبانه رجوع نکند و در زبان آموزی، رفتاری کودکوار داشته باشد. معانی، در کاربردهای مکرر و دربافت زبان، بیش از پیش روشن می شوند.

کافی است زبان آموز، فقط برای اخذ معنای واژههای کلیدی - که معمولاً پر بسامدند - به فرهنگ رجوع کند و چه بهتر که این فرهنگ دو زبانه نباشد. ارجح آن است که از فرهنگ یکزبانهای استفاده کند که مادهٔ لغت را به زبان ساده معنی و تعریف می کند. این اختیار حسن بزرگی دارد. زبان آموز، در شرح مادهٔ لغت، با جملهها و عباراتی آشنا می گردد که دانش زبانی جملهها و الگوهای و را با ساختارها و الگوهای زبانی سهال الهضمی آشنا می سازند و از این راه، و را به بیان مقاصد به زبان ساده و آسانیاب خو

مىدھند.

در فضای رمان،

افرادی از قشرهای

گوناگون جامعه در

موقعیتهایبسیار

متنوع به سخن

در می آیند. هر

رماننویسی، پارهای

از امکانات زبانی را در

اثر خود وارد میکند.

رمان، به این اعتبار،

صحنههاىيرشمار

و گوناگون زندگی

فردی و گروهی را در

بر دارد

دانشگاه آکسفورد، برای وسعت بخشیدن به قلمرو زبان انگلیسی، ابتکار بسیار جالبی به خرج داده و برای صدها اثر داستانی گذشته و امروزی، تحریرهایی به زبان ساده فراهم آورده است. کتابهای این مجموعه از مبتدی (starter) تا درجهٔ ششه رتبهبندی شدهاند. زبان آموز از درجهٔ ابتدایی آغاز می کند و همچون کودک، پلهپله بالا می رود و گنجینهٔ لغوی و آشنایی او با ساختار زبان در هر پله پرمایه تر و وسیع تر می گردد، به گونهای که، در پله آخر، چه بسا بتواند نه از ساده شدهٔ رمان بلکه از خود آن استفاده کند. پیشرفت زبان آموز با طی این درجات چنان و چندان است که در پیشرفت زبان آموز با طی این درجات چنان و چندان است که در آغاز کار، حتی تصور آن به او دست نمی داده و برایش باور کردنی

نبوده است. البته طي اين مسير پشتكار و مداومت ميخواهد.

ادامهٔ مطلب در صفحهٔ ۹۶



ایران خوش چهره كارشناس ارشد ادبيات فارسى، دبير ادبيات دبيرستانهاى شهر تهران

داستان از قدیمی ترین قالبهای هنری است که پیشینهٔ بسیار کهنی دارد و انسانها آنرا به صورتهای گوناگون برای یکدیگر نقل و بازگو کردهاند. ادبیات داستانی معاصر که شامل انواع رمان، داستان کوتاه، قصه و رمانس است، جایگاه ویـــژهای در عرصهٔ فرهنگ و ادب کشورمان دارد. در این مقاله نگارنده کوشیده است تا علاوه بر معرفی ادبیات داستانی معاصر و نخستین نویسندگان ادبیات داستانی مدرن در دهههای ۶۰ و پس از آن، خلاصهای از ادبیات کهن ایران و قصه پردازی در روز گاران گذشته را نیز بیان کند. دربارهٔ چگونگی شکل گیری رمان در ادبیات معاصر کشورمان نیز به تفصیل سخن به میان آمدهاست.

كليدواژهها: ادبيات داستاني، داستان، مدرن، نویسندگان، قصه

داستان که در قالب نشر ارائه می گردد راهی است برای بیان حوادث و ما را با مردم کشورهای مختلف و آدابورسوم، خلقیات، خصوصیات روحی و فرهنگی آنها آشنا

معروفترین شکل داستانهای ادبی در زمان ما، رمان است. داستان کوتاه به شکل امروزی آن در قرن نوزدهم ظهور کرده است و در ایران و کشورهای دیگر طرفداران بسیاری دارد. در اینجا برای نمونه چند تعریف از داستان ذکر می شود.

«در فرهنگ اصطلاحات ادبی جهان تألیف جوزف شيپلي<sup>۱</sup>، «داستان» چنين تعريف شده است: داســتان اصطلاح عامی است برای روایت یا شرح و روایت حوادث. در ادبیات داستانی عموما داستان، در برگیرندهٔ نمایش تلاش و کشمکشی است میان دو نیروی متضاد و یک هدف.»

(به نقل از: میرصادقی، ۳۲:۱۳۷۹) «یعقوب آژند» در تعریف ادبیات داستانی

«دبیات داستانی هنر و فن ابداع و بازنمایی زندگی بشری از طریق به کارگیری واژگان مکتوب برای آموزش یا دگرگونی آن و یا هر دوست.» (آژند، ۱۳۷٤، ش۲۶:۱۰)

## تعريف داستان

ناصر ایرانی در تعریف «داستان» می گوید: «اصطـالاح داسـتان در محـدودهٔ هنر داستان نویسی یک معنی عام دارد و یک معنی خاص. در معنی خاص شامل رمان و داستان کوتاه می شود و در معنی عام به هر «اثر هنری منثور» گفته میشود.» (ایرانی، 3571:47)

داستان اساس همهٔ انواع ادبیات داستانی و مصداقی کلیی و جامعتر برای «قصه»، «داســتان كوتاه»، «رمانس: قصهٔ خيالي منظوم یا منثور» و «رمان» است.

«در زبان فارسي كلمات قصه، داستان، حکایت و... همه مترادف و دریک معنی به کار رفته است. در گذشته هیچ کوششی برای جدا کردن این اصطلاحات از یکدیگر انجام نگرفته است. اکنون تحت تأثير ادب غرب، حـوزهٔ هر كدام تا حدى

مشخص شده است؛ هرچند که عنوان قصه به تمامی ادبیات داستانی نیز اطلاق می شود.» (فرزاد،۹۹:۱۳۷٦)

ویژگیهای کلی و بارز داستان عبارتاند از: ۱. به نثر است؛ ۲. در آن تخیل به کار رفته است؛ ۳. حادثهای را نقل می کند؛ ٤. ساختار آن بر رابطهٔ علت و معلول استوار است؛ ٥. حجم أن مشخص است.

### انواع داستان

در بسیاری از منابع، داستان را با توجه به ابعاد گوناگونش طبقهبندی کردهاند که بر اساس یکی از آنها داستان به ۱.داستان کوتاه، ۲. داستان بلند (رمان) و ۳. داستانک (داستان کوتاه کوتاه) تقسیم می شود.

## داستان کوتاه

طی یک قرن و نیم که از عمر داستان کوتاه می گذرد، این نوع ادبی، در بیشتر كشـورهاي جهان مقـام و مرتبهٔ والايي بهدســت آورده است. داســتان کوتاه در مقایسـه با رمان از انعطاف پذیری خاصی برخوردار است که این مسئله هم در انتخاب موضوع و هـم در انتخاب زمان و شخصيتهامشهوداست.

در دايرةالمعارفها داستان كوتاه را به اختصار چنین تعریف کردهاند: داستانی است که کوتاه باشد.

ـ داستانی است که بتوان آن را در نیم ساعت خواند.

\_روایتی اسـت کوتاه تـر از رمان کوتاه و بیشتر محدود به وضعیت، موقعیتها، شخصیتها و غالبا مرتبط به تأثیری واحد





«ادگار آلن پو۲» داستان کوتاه را چنین تعریف کرده است: «نویسنده باید بکوشد خواننده را تحت اثر واحدی که اثرات دیگر مادون آن باشد، قرار دهد. و چنین اثری را تنها داستانی می تواند داشته باشد که خواننده در یک نشست ـ که بیش از سه ساعت نباشد \_ تمام آنرا بخواند.» (به نقل از: میرصادقی، ۲۵۸:۱۳۷٦)

در داستان کوتاه، از واقعه صحبت می شود؛ به این معنی که داستان کوتاه دارای یک واقعهٔ مرکزی یا ضمنی است که وقایع دیگر برای تکمیل و مستدل جلوه دادن آن واقعه آورده می شوند. مثل اغلب داستانهای کوتاه «گی دو موپاسان» و پیروان او چون «ا. هنری» و «سامرست موام».

رمان و داستان کوتاه از جهاتی با هم متفاوتاند. در تفاوت داستان کوتاه و رمان

«تفاوت عمدهٔ رمان و داستان کوتاه در قابلیت رمان برای بیان بیشتر دربارهٔ اشخاص، صحنه پر دازی، وقایع و درون مایه نهفته است اما داستان کوتاهی که خوب پرداخته شده باشد، فشردن این عناصر برای رسیدن به یک تأثیر همانند می تواند به اندازهٔ یک رمان مؤثر باشد.» (الياسي بروجني، ٢١:١٣٧١ - ٢٠)

## داستان بلند یا رمان کوتاه

رمان مهم ترین و معروف ترین شکل تبلور یافتهٔ ادبی زمان ماست «ویلیام هزلیت» ّ (۱۸۷۸–۱۸۷۸) منتقـد و مقالهنویـس انگلیسے در قرن نوزدهم، رمان را چنین تعریف کرده است: «داستانی است که بر اساس تقلیدی نزدیک به واقعیت، از آدمی و عادات و حالات بشری نوشته شده باشد و به نحــوی از انحا شــالودهٔ جامعه را در خود تصویر و منعکس کند.» (به نقل از: ميرصادقي، ٤٠٥:١٣٧٦)

در اینجا سـه نوع از انواع داستان بلند یا رمان کوتاه، که در فرهنگها یاد شده است؛ ذکر می گردد:

الف- داســتان کوتــاه بلنــد ُ: و این در زبان فارسی نازیبا و مضحک است؛ زیرا کلمههای کوتاه و بلند مقابل یکدیگرند و

وجود آنها عبارت را متناقص و بيمعنا می کند. بنابراین، از آن با نام داستان بلند نام می بریم که از داستان کوتاه، بلندتر و از رمان، کوتاهتر است و از نظر کیفی با آنها مطابقت ندارد.

ب- ناولت<sup>٥</sup>: بعضي فرهنگها آن را مشابه و برابر داستان بلند می دانند و خصوصیات آنرا برایش قائل میشوند و بعضی نیز آنرا متفاوت با داستان بلند می دانند.

٣. رمــان كوتاه : اغلــب فرهنگها آنرا مترادف «ناولت» میدانند و در بعضی فرهنگها آنرا به معنای داستان بلند میآورند. گاهی نیز مفهوم جداگانهای برای آن قائل ميشوند.

در داستان کوتاه، از واقعه صحبت میشود؛ به این معنی که داستان کوتاه دارای یک واقعهٔ مرکزی یا ضَمنی است که وقایع دیگر برای تکمیل و مستدل جلوه دادن آن واقعه آورده مي شوند

#### داستانک

داستانک یا داستان کوتاه کوتاه، داستانی است به نثر که باید از داستان کوتاه جمعوجورتر و کوتاهتر باشد. از ۵۰۰ کلمه کمتر، و از ۱۵۰۰ کلمه بیشتر نباشد و در أن چينش پيرنگ (نقشه، طرح يا الگوي حوادث داســتان)، شــخصیت پردازی و صحنه ماهرانه صورت گرفته باشد.

«مونهٔ زیبا موفق داستانک در میان داســـتانهای نویــن فارســی، «ماهی و جفتش» نوشــتهٔ ابراهیم گلستان است. «مادلن» اثـر صادق هدایـت و «عدل» و «آخر شــب» اثــر صــادق چوبک نيز داستانک محسوب می شود.» (میر صادقی و (ذوالقدر)، ۱۳۷۷:۱۳۷۷)

تاریخچهٔ ادبیات داستانی در ايران

ادبیات کهن ایران با انواع صورتهای داستانی افسانه، تمثیل، حکایت و روایت آمیخته است اما داستان نویسی به شکل امروزی ادامـهٔ روند منطقـی و طبیعی این ادبیات نیست. داستان نویسی جدید (نوین) ایران که حدود صدسال از عمر آن می گذرد، بر گرفته از ادبیات کهن و تاریخ باستان کشور ماسـت. «ادبیات داستانی<sup>/</sup> بر آثار منثـوری دلالت دارد که از ماهیت تخیلی برخوردار باشد، غالبا به قصه، داستان کوتاه، رمان و انواع وابسته به آنها ادبیات داستانی می گویند.» (میرصادقی، (18:1877

## قصه پردازی در ادبیات کهن

از نمونههای داستانی ادبیات کهن ایران مى توان به شاهنامه فردوسى، ويس و رامين فخرالدین اسعدگرگانی، پنج گنج نظامی، گلســتان و بوستان سعدی اشــاره کرد. همچنین آثار دیگری مانند سیاستنامه (در قصههای دانش لشکرداری)، اسرارالتوحید (قصهٔ احوال عارفان)، عقل ســرخ و آواز پر جبرئیل (آمیختهای از عرفان و اسطوره)، و تاریخ بیهقی (قصهای تاریخی، جذاب و خواندنی) در ادبیات کهن سرزمین ما وجود دارند کـه با حکایتهای تمثیلی و استعاری کلیله و دمنه، قصههای تمثیلی و تربيتي قابوس نامه، حكايات پراكنده جوامع الحكايات و لوامع الروايات، داستانهاي عامیانهای همچون هزار و یک شب، سمک عیار، رموز حمزه، حسین کرد شبستری و امير ارسلان نامدار كامل مىشوند.

مهدی حجوانی در کتاب «قصه چیست؟»

با این ترجمه ها در حقیقت، زبان نیز به سادگی و خلوص گرایید و بیان، هرچه گرمتر و صمیمی تر شد و از پیرایهٔ لفظی و هنرنمایی های شاعرانه، که به نام فصاحت و بلاغت بــه کار میرفت، به مقدار زیادی کاسته شد.»

(آرینپور، ۱۳۵۰، ج۲:۲۳۷) رواج ترجمهٔ رمانهای غربی به اصلاحات اجتماعے و شکل گیری حرکتھای

می گوید: «قصّه یک قالب هنری است که از خیال و احساس نویسنده مایه می گیرد و قصدش بیشتر تأثیر گذاری بر عاطفه و احساس خواننده است تا بر اندیشهٔ او. قصه جزئینگر است و لحظه پردازی، صحنه پردازی و شخصیت پردازی دارد.»





### شكلگيريرمان در ادبیات معاصر

ی*حیی آرینپور* در جلد دوم «از صبـا تــا نيما» مىنويسد



رمان و رماننویسی به سبک اروپایی و به معنای امـروزی آن تا شـصت، هفتاد سال پیش که فرهنگ غــرب در ایران رخنه پیدا کرده، در ادبیات ايران سابقه نداشت. ابتدا رمانها به زبانهای فرانسه وانگلیسی و روسی

و آلمانی یا عربی و ترکی به ایران میآمد، و کسانی که با این زبانها آشنا بودند آن را میخواندند و استفاده میکردند. سپس رمانهایی از فرانسه و پس از آن انگلیسی و عربی و ترکی استانبولی به فارسی ترجمه شد....این ترجمهها بسیار مفید و ثمربخش بود، زیـرا ترجمه کنندگان در نقل متون خارجی به فارسی، قهرا از همان اصول سادهنویسی زبان اصلی پیروی می کردند.



اجتماعی و سیاسی در ایران کمک بسزایی

کرد و باعث شد که نثر تعلیمی و سادهٔ

منشیانهٔ عصر قاجار در برخورد با فرهنگ

غرب، شكل جدلي و منطقى به خود بگيرد.

زبان فارسی نیز بهتدریج از زبان مجلسی

رهایی یافت. از پیشروان این سبک می توان

از زینالعابدین مراغهای در «سیاست

نامهٔ ابراهیم بیگ» و ترجمهٔ میرزا حبیب

اصفهانی از کتاب «حاجی بابای اصفهانی»

نخستين داستاننویسان مدرن ایران (پیش از دههٔ ۴۰)

رمان «مجمع دیوانگان»

صنعتی زاده که نخستین اتو ييا (مدينهٔ فاضلـه) در زبان

فارسى است. «تهران مخوف»

اثر مشفق كاظمى، «شهرناز» اثر یحیی دولتآبادی و

رمانهای «روزگار سیاه» و «انتقام» از عباس خلیلی.

نوشتهٔ «جیمزموریه» نام برد که این ترجمه

بر آثار دو نویسندهٔ بزرگ بعد از آنها؛ یعنی

على اكبر دهخدا و محمدعلى جمال زاده

نخسین نویسندگان ادبیات

آثار م.ف آخوندزاده (١٢٥٧)، عبدالرحيم

طالبوف تبريزي مشهور به طالبوف (١٢٥٠)،

زين العابدين مراغهاي (١٣٢٨ ق ١٢٥٥)، محمدباقرميرزاخسروى كرمانشاهي (١٢٢٦ - ۱۲۹۸ق)، شیخ موسی کبودرآهنگی (۱۲۹۸ق)،میرزاحسن خان بدیع نصرت الوزرا (۱۲۹۹) و صنعتی زاده کرمانی، نخستین رمانهای تاریخی و عاشقانه ادبیات معاصر ایران را تشکیل دادهاند. در این روزگار، آثار دیگری نیز با زمینهٔ اجتماعی و برای نمایش گوشـههایی از زندگی معاصر، با

تأثير بسزايي داشت.

داستانيمعاصر

جمالزاده، آغازگر راه: داستان مدرن در ایران با مجموعــه قصههـای کوتاه «یکی بود، یکی نبود» نوشتهٔ

جمال زاده شکل گرفته است. آنچه در غرب بیش از سیصد سال سابقه دارد، در ایران دارای پیشینهای کمتر از صدسال است و با آثار جمالزاده شروع می شود. صادق هدایت در اواخر سال ۱۳۰۸ نخستین داستانهای خود را به نامهای «مادلن»، «زنده به گور»، «اسیر فرانسوی» و «حاجی مراد» در پاریس نوشت. پس از بازگشت به ایران، داستان «آتش پرست» و سپس













داستانهای «گوژیشت»، «آبجی خانوم» و «مرده خورها» را در تهران نوشت و همهٔ آنها را در مجموعهای به نام «زنده به گور» در سال ۱۳۰۹ منتشر کرد. وی «بوف کور» را در سال ۱۳۱۵ نوشت. بزرگ علوی، گرایش رمانتیک دارد و صاحب آثار معروفی چون «نامهها»، «رقص مرگ»، «گیله مرد» و رمان «چشمهایش» است. از دیگر آثار او رمانهای: «چمدان»، «نامه»، «ورق پارههای زندان»، «میرزا»، «۵۳نفر»، «موریانــه» و «هویت» را می توان نام برد. صادق چوبک صاحب آثاری چون «خیمه شب بازی»، رمان «تنگسیر» و «سنگ صبور» است. سـه مجموعه از قصههای کوتاه او به نامهای «انتری که لوطیاش مرده بود»، «روز اول قبر» و «چراغ آخر» نيز به چاپ رسيدهاست. به آذين، (محمود اعتمادزاده) پر کارترین نویسندهای است که با هدف مفاخره به گذشتههای دور به نگارش «دختر رعیت» (۱۳۳۱) دست زد. دیگر آثار وی «پراکنده» و «به سوی مردم» نام دارند. جلال آل احمد، نویسندهٔ متعهد معاصر، دارای آثار مشـهوری چون «مدیر مدرسه»، «نفرین زمین»، «سه تار»، «زن زیادی»، «پنج داستان»، «دید و بازدید» و «ن والقلم» است. کتابهای «غرب زدگی» و «در خدمت و خیانت روشنفکران» نیز از آثار او هستند. ابراهیم گلستان، نخستین مجموعهٔ داستانش «آذرماه آخر پاییز» را در سال ۱۳۲۸ به چاپ رساند. از دیگر آثار وی می توان به «شکار سایه»، «اسرار گنج درهٔ جنی»، «جوی و دیوار» و «تشنه» اشاره کرد. بهرام صادقی با آثاری چون «سنگر» و «قمقمههای خالی» در داستان نویسی مدرن به شهرت دست یافتهاست.

#### داستان مدرن (پس از دههٔ (4+

پس از سالهای ۱۳٤۰، ادبیات داستانی ایران شکل تازهای به خود می گیرد و تحولی در آن صورت میپذیرد که با آثار بزرگانی چون غلامحسین ساعدی در نمایش و تشریح فقر، هوشنگ گلشیری با آوردن تکنیک تازهای در نوشتن، نادر ابراهیمی با حکایتهای شبه کلاسیک،

جمال میرصادقی با ایجاد طیف جدیدی از قصه، محمـود دولت آبـادی، احمد محمود، اسماعيل فصيح، على اشرف درویشیان، ناصر ایرانی، علی محمد افغانی، منصور یاقوتی و نســل جدیدی از نویسـندگان، چون احمد مسعودی، محمود طیاری، مجید دانش، آراسته و... همچنین زنان شاخصی چون مهشید امیرشاهی ، گلے ترقی، شےرنوش پارسیپور، غزاله علیزاده و چهرهٔ برتر این گروه **«ســـیمین دانشور**»، که با رمان سووشون(۱۳٤۸) شهرت و اعتبار خاصی بهدست آورد، به اوج خود میرسد. دانشور چند مجموعه داستان کوتاه و رمان «در جزیرهٔ سرگردانی» را نیز در سالهای بعد نوشت. **احمد محمود** با نوشتن رمان «همسایهها» (۱۳۵۳) در میان داستان نویسان بعد از دههٔ چهل مشهور و ممتاز گردید. او داستانهای «یک شهر»، «زمین سـوخته»، «مـدار صفردرجه» را نیز در سالهای بعد نوشت. حرکت جدیدی را که با «برهٔ گمشدهٔ راعی» (۱۳۵٦) هوشنگ گلشیری، «باید زندگی کرد» احمــد مکانی (مصطفی رحیمی)، «سگ و زمستان بلند» (۱۳۵٤)شهرنوش پارسیپور، «مادرم بیبی جان» (۱۳۵۷) هرمز شهدادی، نمی توان نادیده گرفت. و جلد نخست اثر تحسين برانگيز محمود دولتآبادی، «کلیدر» (۱۳۵۷) را نیز به عنوان یک رمان روستایی در چشمانداز ادبیات داستانی را به شایستگی ببینیم. معروفترین اثر دولتآبادی «کلیدر» در ده جلد منتشـر شده اسـت. او این زمینه را در داستاننویسی پیش از کلیدر در داســـتانهای «گاواره بان»، «اوســتر باباســبحان»، «لایههای بیابانــی» و... نشان داده است. رمان دیگر وی «جای خالی سلوچ» (۱۳۵٦) و آخرین رمان در خور توجهش «روزگار سپری شده مردم سالخور ده» است.

## داستان نویسی در دهههای ىعد از (۶۰)

پس از دولتآبادی، از دیگر چهرههای شاخص داستاننویسیی ایران می توان به

شرح زیر نام برد:

رضا براهنی: رازهای سرزمین من (١٣٦٦)، محسـن مخملباف: بـاغ بلور (۱۳۲۵)، منیرو روانی پرور: اهل غرق (۱۳٦۸)، دل فـولاد (۱۳٦۹)، احمـد آقایی: چراغانی در باد (۱۳٦۸)، شهرنوش پارسییپور: طوبا و معنای شب (۱۳٦۷)، اسـماعیل فصیح: ثریا در اغما (۱۳٦٢) و زمستان ۲۲ (۱۳٦٦) و مجموعه قصههای نمادهای دشـت شوش (۱۳٦۹) و عباس معروفی: سمفونی مردگان (۱۳٦۸). عباس معروفی دههٔ هفتاد را با رمان «سال بلوا» (۱۳۷۱) آغاز می کند. ابراهیم یونسی رمان «گورستان» را در سال (۱۳۷۲) عرضه می کند و اسماعیل فصیح به سه رمان جدید «فرار فروهر» (۱۳۷۲) «باده کهن» (۱۳۷۳) و «اسیر زمان» (۱۳۷۳) همچنان پرکار است. حسین فتاحی از نویسندگان بنام در عرصهٔ ادبیات کـودک و نوجوان است. از جمله آثار وی «آتش در خرمن»، «عشق سالهای جنگ»، «پسران جزیره» و «پری نخلســتان» در زمینهی جنگ و انقلاب در قالب داستان است. رمان «رژه بر خاک پوک»، شمس لنگرودی و مجموعه قصهٔ «یوز پلنگانی که بـا من دویدهاند» نوشــتهٔ بیژن نجدی نیز آثاری ماندگارند. آخرین رمان مطرح سالهای دههٔ هفتاد، رمان «آزاده خانم» نوشتهٔ رضا براهنی است. پس از دههٔ هفتاد از افرادی بهعنوان داستان نویس یاد می شود که عبارت اند از: امير حسين چهل تن، جواد مجابي، محمد محمدعلي، مسعود خيام، اصغر الهيى، منصور كوشان، رضا جولاني، شهریار مندنی پور، منیرو روانی پور، بنفشه حجازی، زویا پیرزاد، حسین سناپور، حسن اصغری، ابوتراب خسروی، قائم کشکولی و... . آثاری چون «نخلهای بی سر» از قاسمعلی فراست، «عروج» نوشتهٔ ناصر ایرانی، «سرور مردان آفتاب» نوشتهٔ غلامرضا عیدان، و «اسماعیل» اثر محمود گلابدرهای اگر چه ممکن است چندان قوی و منسجم نباشند، راهی نو را در ادبیات داستانی معاصر و ادبیات جنگ

ادامهٔ مطلب در صفحهٔ ۹۶

گشودهاند.

## وازو و علت کاربرد آن در کتب

ادبيات متوسطه

#### زهرا غفوري تفرشي کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر ادبیات دبیرستانهای منطقهٔ ۲ تهران

زبان و ادبیات فارسی، میراث گرانبها و ارجمندی است که آثار منثور و منظوم گذشتهٔ ایرانزمین را در دامان خود پـرورش داده و آنهـا را از طریق قصه، داستان، داستان و روایت به بهترین وجه، سینهبهسینه به ما رسانده، فرهنگ و شیوههای زندگی و اخلاق متعالی انسانی را درون خود جای داده و مانند آینه در خود منعکس کرده است. و با گذشت زمان در شکل متعالی تر و هنری تری جلوههای گوناگون ادبیات داستانی، نمایشی، توصیفی و ... شده است.

همواره انسان را کششی به سوی افسانه بوده است. افسانه و قصه را می توان اثر تراوش ذهنی بشر دانست در این میان، نباید از اثر شگفتانگیز افسانهها و قصهها بر شنونده غافل ماند.

قصهها، گرمابخـش محافلاند. رويارويي انسان با انسان با طبیعت، سبب ایجاد تجربه گردید و برای حفظ تجارب و انتقال آنها به نسلهای بعد، قصه شکل گرفت. آموزش ادبيات داستاني اهميتي بسزا و تعیین کننده دارد. در اینجا، لازم دیده شــد که اهمیت قصه و داستان در میان سایر انواع ادبی ذکر گردد و توصیه شود که شــماری از آنها بهعنــوان درس، در کتابهای مقطع متوسطه قرار گیرند.

از روز گاران قدیم، اصول اخلاقی و مطالب علمی و حکمی را در قالب افسانه و قصه

مى گنجاندند. افسانه و قصهها، آيينهٔ تمامنمای سنتها و رفتارهای مهم در طول تاريخاند.

قصه، انگارهها و تصویرهایی از زندگی مردم زمانه، شیوهٔ کار و تولید، تضاد طبقاتی، رفتار و روابط خانوادگی، آداب و رسوم متداول، اندیشــه و احساس و ... را بيان مي كند.

جایگاه قصه، نزد انسانها موجب شده تا قالب قصه، ابـزاري براي ابلاغ پيامهاي عبرت آموز شود. قصه نمودار قسمت مهمی از میراث فرهنگی هر قوم و ملتی است. وجود قصه در ادبیات کشورمان را می توان دلیلی بر کوشش خلاقانهٔ افراد مختلف بــرای تقویت ارزشهــای فرهنگی ایران زمین دانست.

وجود بخش ادبیات داستانی در کتب ادبیات متوسطه، نشان از اهمیت قصه و داستان دارد. از جملهٔ این داستانها می توان به داستانهایی در کتب مقطع متوسطه از جمله بچههای آسمان، کباب غاز، گیلهمرد، کلبهٔ عموتم، گاو، گلدستهها و فلک، قصههای عینکم، اســرارالتوحید، تاریخ بیهقی، آخرین درس، کبوتر طوقدار، و از پاریز تا پاریس اشاره کرد.

كليدواژهها: افسانه، قصه، كتب ادبيات متوسطه

وقتی ما در این روزگار، احساس می کنیم که به قصهها و روایتهای گذشــتهمان با

تمام امکانات زبانی و روایی و محتواییشان نیاز داریم. معنایش این است که در ساخت و بافت و درونمایهٔ آنها، عناصری است که پاسخگوی نیاز معنوی و فرهنگی امروز ماست. امروز خوانندهٔ نیازمند به قصه، داستان، ترانه، تصنیف و ... آن گونه نمی نگرد که خوانندهٔ دورهٔ قاجار به آن مینگریست. خواننده و پژوهشگر امروز می کوشد تامیراث فرهنگی گذشتهاش را بنا به نیاز امروز، باز آفريندواحيا كنداماميراث فرهنكي كذشته به معنای بازگشت به گذشته و غرق شدن در شرایط تاریخی مرده نیست. احیای میراث گذشته در واقع برای بهرهگیری از عناصر هنوز تپندهٔ آن است.

بدون تکیه به ســتون معنوی گذشــته نمی توان ستونی نو و مستحکم بنا نهاد و به آن تکیه داد. ما ملتی کهنسالیم با میراث فرهنگی غنی، که باز نگری به عناصر هنوز تینده آن به کار امروز مامی آید. مابرای درک شرايط و وضعيت امروزمان ناگزير، نياز به یژوهش در گذشته داریم. میراث گذشتهای كەامروز مى تواند تكيه گاهمان باشد.

بیان حقیقت در قالب افسانه چه بسا که در چشم بشر دلپذیرتراست. از دیرباز تمایلات و نیروهای واقعی، آدمی را در وجود خدایان اساطیری و قهرمانان مافوق بشر افسانهای، مجسم ساختهاند و حماسه پیروزی آدمی را بر طبيعت با أفريدن قهرمانان خيالي سرودهاند. (پرهام، ۱۳۲٦: ۲۹۱–۲۸۵) افسانهها گذشــته از ارزش و اهمیتی که بهعنوان میراث فرهنگی هر قوم داشتهاند، به سبب همانندیهای بسیار با یکدیگر در



سراسر جهان، سبب ایجاد درک و تفاهم جهانی میان ملتها و فرهنگهای گوناگون شدهاند و به این ترتیب نه تنها بخشی از میراث فرهنگی هر قوم، که پارهای از میراث فرهنگ بشر به شمار می آیند.

مسلماً پیش از آنکه بشر وارد دوران تاریخی شود و روایتهای مهم زندگانی خویــش را به پاری نقــوش و علائم قابل رؤیت برجای گذارد، مدتی دراز افسانهها را در نهان خانــهٔ ضمیــر و مخزن حافظهٔ خویش نگاه می داشت و دهان به دهان و سینهبهسینه به اخلاف خویش می سیرد. علت اصلى توجه فوق العادة آدمى به اين محصول ذوق و ذهن خویش، ظاهرا این بوده اسـت که بسیار زود به تأثیر شگرف آن در شنونده و شیفتگی مردم به شنیدن افسانهها پی برد و دانست که می توان از آن به منزلهٔ سلاحی قاطع برای پیش بردن مقاصد خویش استفاده کرد. (محجوب، (171:177)

علت این امر نیز روشن است. تا روزی که ذهن بشر از دو جنبهٔ عقل و احساس، ادراک و انفعال، تعقل و تخیل ساخته شده است، علوم با یک جنبهٔ ذهن و ادبیات با جنبهٔ دیگر آن سر و کار دارند و پیشرفت هیچیک از آن دو نمی تواند سدی در راه توسعه و ترقی دیگری ایجاد کند. این است راز اصلی اعتنا و توجه مردم قرون و اعصار مختلف به داستان و افسانه. (همان: ۱۲٤) در پاسخ به این ســؤال که چرا افسانهها خیلی واقعی تر و مطمئن تر از تاریخ می تواند افکار و عقاید و روحیات یک ملت را بازگو كند، مرحوم استاد زرين كوب مىنويسد: «چون هـم از واقعیتهای زنده و موجود حکایت دارند و هم در بیان ادوار و احوال گذشـــتهٔ مردم کمتر از تاریخ دستخوش اغراض مورخان گشـتهاند.» (زرین کوب، PYY1: P7-X7)

در واقع، افسانه را مي توان ناشي از قوهٔ تخیل و تصور مردم، که از اعتقادات عامیانه ناشی میشود و نویسندگان و گویندگان و خيال پرستان آنها را قالبريزي مينمايند، تعریف کرد. (آرینپور، ۱۳۸۲: ۶٦٤–٤٥٩) همچنین افسانهها بر ساختهٔ اقوام بلادیده و زجر کشیدهای است که در آن حکایات،

نقش معکوس نقایص و کمبودهای خویش را از لحاظ ایمنی و رفاه رقم میزنند. قصه را سندی معتبر نمیشناسند و افسانهاش مى خوانند ولى همين افسانه به مراتب، از هر سندی گویاتر و صادقتر است. گویاتر است؛ زيرا لبريز از تخيلات و اوهام و سرشـــار از باورهای قومی و دینی جوامع و آیینهٔ جهانبینی، آرزوها، امیدها، بیمها و بیان کنندهٔ کوشـش مداومی است که آدمی برای رســیدن به مقاصد و آرزوهای خود به کار بســته اســت. صادق تر است زیــرا غرضهای قومی و سیاســی آن را، تیره و مغشوش نکرده است. دربارهٔ «فرد» خاموش است ولى طرز فكر، طرز بينش و آرزوهـــای نهفته در بطن و درون هر قوم و قبیلهای را نشان میدهد و زوایای تاریک و پیچیدهٔ آنان را روشنی میبخشد.

افسانه قصهای است که از زمانهای دور

وجود قصه در ادبیات کشورمان را می توان دليلي بركوشش خلاقانة افراد مختلف براي تقويت ارزشهای فرهنگی ایران زمین دانست

دربارهٔ شخصیتهای ملی، تاریخی و مردمی یا اولیای دین و عارفان و مقدسان، قهرمانان ملی یا وقایع خاص به جا مانده باشد که هر چند پایهٔ واقعی و تاریخی ندارد، با نیروی تخیل، شاخ و برگهایی بر آن افزوده شده است. امروزه به هر داستان ساختگی که با اشـخاص، حوادث و مکانهای خیالی سر و كار داشته باشـد افسانه گفته مىشود. (میرصادقی، ۱۳۷۷ :۲۰)

با ترقی و تکامل معنوی بشر، همان گونه که دامنهٔ مدرکات او وسعت گرفت و به حقایقے باریکتر و دقیقتر از آنچه در دسترس بشر اولیه بود دست یافت، تخیل وی نیز لطیفتر و ظریفتر شد و افسانه که روزی از مشتی وقایع خارقالعاده و دور از طبيعت وواقعيت تشكيل مى شد، رفته رفته به زندگی نزدیک تر شد و لباس اوهام و پندارهای مالیخولیایی را از تن بیرون کرد و

به شکل تازه جلوه گری آغاز نمود.

قصه قصه یکی از شاخههای فرهنگ عامیانه یا ادب شفاهی است. ترانهها، قصهها، متلها، ضربالمثلها نه تنها واسطه و وسيلهٔ انتقال عواطف و پرورش ذوق و تقویت حس زيباييشناختي بلكه ابزار انتقال غيرمستقيم فرهنگ و آموزش زبان و تجربهٔ نسلی به نسل دیگرند. صمیمیت و صداقتی کے در این گونه ابزار بیانی وجود دارد و پاســخگویی کارآمد به نیازهای عاطفی و برقراری منطقی پیوند بین افراد خانواده و در نهایت مردم و ملت است که نه تنها عامل سازگاری اجتماعی، بلکه سبب ماندگاری آنها شده است. بدین ترتیب، قصهها در گذر زمان با تغییراتی جابه جا شدهاند. پس هیچ قصدای و افسانهای ساخته نشده است، مگر آنکه به نیازهای عاطفی و عملی قومی و قبیلهای برای ساز گاری با پیرامون خویش پاسے دادہ باشد. (رحمان دوست، ۱۳۸٤: ۱۰۷–۱۰۶) قصــه در میان مواد گوناگون ادب عوام کهنهتر از همهٔ آنهاست و دوام و بقایی مرموز و شکفتانگیز دارد. قصه و افسانه یکی از نخستین زادههای طبع و ذوق بشــر و قدیمی ترین سند زندگی و تفکر و دگر گونیهای حیات آدمیزاد است و پیدایی آن تاریخی معین و قطعی ندارد. تنها می توان حدس زد که عمر آن با عمر آدمی برابر است و آدمیزاد از روزگاری که خود را شناخته، قصه ساخته، قصه گفته و قصه شنیده است. آدمی قصه را دوست دارد؛ چرا که با زندگی پیوستگی و شباهت دارد ولی خود زندگی نیست و تلخیها و ناملایمات آن را ندارد. قصه را جاذبهای است که در همهٔ دورههای عمر، از کودکی تا پیری، آدمی را به سوی خود می کشاند. قصه در لغت به معنی حکایت و سرگذشت است و در اصطلاح به آثاری گفته می شود که در آنها تأکید بر حوادث خارقالعاده بیشتر از تحول و تکوین آدمها و شخصیتهاسـت. در قصـه یا حکایت، محور ماجرا بر حوادث خلق الساعه قرار دارد، حـوادث، قصهها را به وجود مي آورد و در واقع رکن اساسیی و بنیادی آن را





علت علاقهمندی مردم به قصه و افسانه و فواید خواندن

\* بسیار زود در ذهن شنونده تأثیر می کند و در پیشبرد مقاصد به منزلهٔ سلاحی قاطع

\*از زندگی روزمرهٔ مردم سرچشمه گرفته است و با آن پیوندی ناگسستنی دارد. \* میراث فرهنگی بشر است که با آن میتوان پرده از اسرار تاریک طبیعت

\* تنها به ارائه آثار گذشته محدود نمی گردد بلکه آفرینش دوباره آثار ادبی را نیز شامل می شود.

\* برخے از بخشهای ادبیات عامیانه را می توان به عنوان ابزاری برای به دست آوردن تاریخ ادبیات مورد استفاده قرار داد؛ چرا که حکایت و لطایف بسیاری دربارهٔ برخی از شخصیتهای ادبی نظیر فردوسی، ناصر خسرو در ادبیات فولکلور وجود دارد. \* زیرا بخش مهمی از فرهنگ تودهٔ ما را تشكيل مىدهد.

\* بهترین وسیلهای است که به کمک آن

می توان همهٔ افکار بلند و آرای مافوق تصور را به مردم منتقل کرد تا آنان نیز با ذوق و اشتها بشنوند و بخوانند و لذت ببرند. \* فرزندان ما را به این آب و خاک دلبسته می کند و محبت به وطن را در جان و دل آنان ميروياند. آنها را با كلمات آشينا و مأنوس می گرداند، هـوش و حافظهٔ آنان را بــه کار می اندازد و باعث می شــود که کنجکاوی و خلاقیت پیدا کنند.

\* بزرگان قوم برای اینکه افکار بلند خود را به فهم عامه نزدیک سازند، از این قالب مستعد و مناسب کمک می گرفتهاند. \* به وسیلهٔ آن می توانیم دانش و اطلاعات

خود را در زمینهٔ جامعهشناسی تاریخی افزایش دهیم.

\* بــه تمامی زوایا و گوشــههای زندگی مردم در اعصار و قرون گذشته راه پیدا کرده است.

\* به وسیلهٔ آن می توان داستان های اصیل را از داستانهای تقلیدی باز شناخت. ادامه مطلب در صفحه ۹۶

حيــث موضوع با قصهٔ نروژی نیز مشــابه است. (هدایت، ۱۳۸۳: ۲۳۲–۲۳۶)

قصهها و افسانهها همه جا وجود دارد و بیانگر تجربیات روانیی و اجتماعی مردم است اما این افسانهها در مرحلهای دیگر و پس از تفسیرهای گوناگون، از سوی شاعران یا نویسندگان برای بیان معانی و مقاصد مشخصی به کار میرود.

در ادبیات مشرق زمین واژههای قصه، داستان و افسانه گاهی به جای یکدیگر استفاده می شوند و در نتیجه تفاوتها نادیده گرفته میشود. به عنوان مثال سعدی در یک بیت حکایت را به دو معنی توصيف حقيقي وافسانهٔ خيالي به كار برده است. (مصفا: ۵۱۸)

حکایتی ز دهانت به گوش من آمد دگر حدیث دو عالم حکایت است به

حال باید اندیشـید که چگونه می توان قصه، این ودیعهٔ معنوی را که خداوند نیز بارها در کتابش و در لابهلای کلامش برای فهم بیشتر انسان از تعالیمش به آن متوسل شده است، از نابودی نجات داد؟

شاید همه بر این عقیده باشند که باید از امکانات مدرن سـود جست، از کتاب و هر نوشت ابزار دیگری که بتواند بقای قصه را حفظ کند. در غیر این صورت و با از بین رفتن قصهها، تجربهها، دانشها، زبانها و گویشهای قومی، اصطلاحات و حتی بار عاطفی واژهها و عبارات فراموش خواهد شد.

تشــکیل میدهد، بیآنکه در گسترش و بازسازی قهرمانها و آدمهای قصه، نقش داشته باشد. (داد، ۱۳۷۵: ۲۳۲–۲۳۲)

من اصطـلاح قصه را بر هـر آنچه قبلا داشتهایم و از آنها بهعنوان افسانه، حکایت، سرگذشت و ... یاد میشده است اطلاق می کنم و آنچه را بعد از مشروطیت به ایــران آمده اســت و از آنها بهعنوان داستان کوتاه و نــوول و رمــان و ... یاد می شود داستان می نامم و از مجموع آنها به عنوان «ادبیات داستانی fiction» یاد می کنم. (میرصادقی، ۱۳۷٦: ۳۹)

قصه نمودار قسمت مهمی از میراث فرهنگی هر قومی و ملتی است ارزشهای سنتى و زمينه هاى فرهنگى و روان شناختى و همچنین سوانح و حوادث اجتماعی جدید در آن انعکاس پیدا می کند، می توان از گســتردگی و انتشــار هر یک از انواع قصهها به مسائل مشترک بین اقوام و ملل و حتى سراسر بشريت يي برد. (مارزلف، (10:1771

از مقايسهٔ قصهها وافسانه های ملل گوناگون که در سرتاسر جهان دارد و بیشک متأثر از اعتقادات و خرافات و پیشگوییها و افکار و اوهام اقوام بشر است، چنین بر می آید که بسیاری از آنها با اندکی تغییر در همه جا يافت ميشود. گرچه گاهي ساختمان ظاهری آنها فـرق میکند ولی موضوع أنها همه جا يكي است. مثلا قصهٔ ماه پیشانی ایرانی با کمی تغییر نزد فرانسوی ها و آلمانی ها و ایرلندی ها وجود دارد و از



هر طنزی خندهدار است اما هر نوشتهٔ خندهداری طنز نیست و ممکن است هجو، هزل یا فکاهه باشد.

با توجه به اینکه در کتابهای دبیرستان اين اصطلاحات به كار رفته است، لازم دیدیم توضیحی هر چند مختصر در باب آنها بيان كنيم.

در این نوشتهٔ کوتاه سعی بر این است که تعاریف طنز بیان شود و تفاوت طنز با هجو و هزل مطرح گـردد. همچنین، تا جایی که توان و قلم یاری میکند، طنزپردازان معرفیی گردند و نمونههایی از مطالب طنزآميز ارائه شود.

كليدواژهها: طنز، هجو، هزل، فكاهه

#### مفهوم طنز

ادب انتقادی نوعیی از ادبیات متعهد و مسئول است که نویسنده را وا می دارد تا به امید اصلاح و تغییر نگرش فرد و جامعه به مسائل اجتماعی بنگرد و آنها را با زبانی شیرین، و چه بسا تلخ و در قالب انتقاد بيان كند.

یکی از انــواع ادب انتقادی طنز اســت و طنز پرداز متعهد با دیدن بیماری ها، ضعفها و کاستیهای اجتماعی، همانند پزشکی حاذق، برای درمان این بیماریها و حتى قطع عضو فاسد آن از تيغ برندهٔ طنز مدد می گیرد و در عین حال، لبخندی آرامش بخش نيز بر لبها مينشاند تا نيش و نوش را در هم آمیزد و درمان را سرعت

طنز پـرداز نکتهیاب، عیبها و مفاسـد

جامعه را معمولاً بزرگتر از آنچه هست جلوه میدهد و این بزرگنمایی لازمهٔ كار اوست؛ زيرا بهوسيلهٔ آن، مخاطب را بــه تفکر و چارهاندیشــی برمیانگیزد. طنزیرداز می کوشد به جای استفاده از جملههای مستقیم و جدی، دیدگاههای خود را بهطور غیر مستقیم، مطایبهآمیز و کنایه آمیز، اما مؤثر و گیرا بیان کند.

ابزار اصلے طنزیرداز زبان هنرمندانه است. او این زبان را برای خلق اندیشههای ظریف یا نظیره گویی بر سرودههای مشهور، ضربالمثلها، اصطلاحات و تعبیرات مربوط به عرف و آداب و رسوم قشرهای گوناگون جامعه به کار می گیرد و با آشنایی زدایی و هنجار شکنی مطلوب و مطبوع، سخنی دیگر می آفریند تا سخن قدیم را جامهای نو پوشاند و تأثیر بیشتری در خواننده و شنونده بگذارد.

در مقام تشبیه، قلم طنزنویس و زبان طنزگـو به منزلهٔ کارد جراحی اسـت نه چاقوی آدم کشیے؛ زیرا با همهٔ تیزی و برندگیاش نه تنها کشنده نیست بلکه موجب بازگشت تندرستی به بدن است. طنزنویسی و طنزسرایی کار هر نویسنده و شاعری نیست. این هنر علاوه بر استعداد نویسندگی و شاعری و خوشفهمی و هوشياري، ظرافت طبع ميخواهد. نتیجــهٔ این ظرافت را میتــوان در تأثیر اشعار طنزآمیز یافت که در عین سادگی، موجبات انبساط خاطر خواننده را فراهم مىسازند.

آثار انتقادی، بهخصوص سرودههای

انتقادی، در تمام دورانها دیده می شود ولی رواج آن در ادب فارسی مقارن است با دورههای آشفتهٔ تاریخ ایران یعنی قرنهای ششم و هفتم و هشتم. پیش از آن هجو و هزل رایج بوده که غالبا هم جنبهٔ شوخی و هم تعرّض به مخالفان داشــته است اما رکاکت و زشتی آنها به دورههای بعد نمىرسد.

هـدف از طنـز خنداندن نیسـت بلکه نیشخند است که غالبا کنایهآمیز و توأم با خشم و قهری است که با نوعی شرم و خویشــتنداری همراه میشـود. طنز خندهآور اما عبرتآموز است و نارواستيز. بنای آن شوخی و خنده است اما نه خندهٔ شادمانی بلکه خندهای تلخ، جدی و دردناک، همراه با ســرزنش و کموبیش زننده و نیشدار که با ایجاد ترس و بیم، خطاکاران را به خطای خود متوجه می سازد و معایب و نواقصی را که در حیات اجتماعي پديد آمده است، برطرف مي كند.

#### بررسی تفاوتهای طنز با هزل و هجو

طنز در پرده است و متین، در حالی که هجو صریح است و وقیح. طنز نوعی تنبیه اجتماعی است و هدف آن اصلاح و تزکیه است نه مدح، نه ذم و قدح و مردمآزاری. هزل با رکاکت لفظ و دشنام و عدم رعایت عفت کلام توأم است و قصد شاعر در بیان آن ایجاد خنده و مسخره کردن است اما اگر در طنز خندهای باشد، خندهٔ علاقه و دلسوزی است. ناراحت می کند اما ممنون



میسازد و کسانی را که معروض آناند، به

هزل نگرشی منفی برای تخریب شـخصيت اسـت، با زباني تند همراه با

ناســزاگویی و کلمات رکیک؛ در حالیکه

طنے هدف دیگےری دارد و آن، اصلاح و

سازندگی است. به نظر من می توان چنین

۱. هجو در برابر مدح قرار دارد و هزل در

۲. هجو: به تمسخر گرفتن عیبها و

نقصها بهمنظور تحقير از روى غرض

٣. طنز: به تمسخر گرفتن عیبها و

نقصها به منظور تحقیر از روی غرض

شاعران و نویسندگان ادب انتقادی

فارسی از گذشته تا امروز آن چنان شاخص

و ممتاز باقی ماندهاند که کسی نتوانسته

است در مقام طنز و انتقاد اجتماعی به پای آنها برسد. بهخصوص، در شعر شاعران

که نمونههای بارزی از هجو و هزل نسبت

به مدعیان و جاهجویان درباری و سایر

طبقات مردم یافت می شود. از سرایندگان

شعر اجتماعی و انتقادی مؤثر در تاریخ

شعرای ایران از سیف فرقانی می توان نام

برد که عملکرد طبقهٔ مرفه و حاکم عصر

«لطایفالطوایف» از شیخ علی صفی

مجموعــهای از لطیفهها و شــوخیها و

نکته گویی طبقات گوناگون، در نوع خود

نغز و ممتاز است. مطالعهٔ آن سبب مسرّت

خاطر می شود و بر معرفت ما می افزاید.

علاوه بر این، تأثیری خاص و در خور توجه

ابواسحاق اطعمه با وصف طعامها و بيان

لذاید آنها و با استقبال و جواب گویی

و تضمین اشعار پیشینیان، آرزوهای

خویش را نقد می کند.

و دقایق بسیاری دارد.

اندیشه و تفکر وامی دارد.

نتیجه گرفت:

برابر جد.

شخصي.

اجتماعي.

و شادی.

طنزيرداز

بیان می کند.

ظریف اجتماعی جلوه گری می کند. سـخنان او اغلب خندهآور و رکیکاند و در پس آنها پیامے خیرخواهانه نهفته نمی شده است آن را بیان یا در دفع آن چارهجویی کرد.

از عبید آثاری منثور و منظوم بهجا مانده

گرسنگان و فقرزدگان را با زبانی طنزآلود

در «مصیبتنامه» *عطار* و «مثنوی» *مولانا* از این تمثیلات طنزآمیز و ظریف فراوان است. آنها را به شیوهای رندانه در اشعار حافيظ هم مي توان يافت. برداشت من چنین است که تا این پایه سخن هنری و مؤثر در دورههای بعد یافت نشده است. به هر حال، اندیشهٔ انتقاد در شعر فارسی در قرن هفتم و هشتم شدت بیشتری دارد. اشعار حافظ لحنى گزنده و تلخ همراه با نیشـخند و کنایه دارد اما مایههایی از خیرخواهی و اصلاحطلبی در آنها دیده می شود. او با رندی و هوشیاری و فرزانگی شـیوهای نو برای مبارزه با نابسـامانی و بداخلاقی بر گزیده است که تازگی دارد. عبید زاکانی، شاعر و نویسندهٔ طنزپرداز و شوخطبع سدهٔ هشتم، در انتقادهای

٤. هزل: شوخی رکیک به منظور تفریح ٥. فكاهه: شوخى معتدل به منظور تفريح شاعران و نویسندگان

است که از چشم روشنبینان پنهان نمیماند. گاهی زبان طنز در نوشتههای او بی پرواست؛ به طوری که نمی توان این سـخنان را در همه جا نقل کرد. اما شاید این تندی واکنشی در برابر شدت فساد و تباهی روزگار شاعر باشد. در حقیقت، میزان فساد اخلاق در آن زمان به حدی بالا بوده که جز با همین زبان تلخ و گزنده

است که مهارت او را در ترسیم اوضاع نابسامان اخلاقی و فرهنگی زمان خویش نشان می دهند. از مهم ترین آثار طنز او می توان مثنوی «موش و گربه» را نام برد. این مثنوی حکایتی تمثیلی است که عبید در آن، وضع جامعه و دو طبقهٔ حاکمان و قاضیان را مورد انتقاد قرار می دهد. این اثر را مى توان كاملاً سياسى دانست.

«مــوش و گربه» قصهٔ بزرگی اســت در شرح تزویر و ریاکاری گربهای از گربههای کرمان و زاهد و عابد شدن او پس از سالها دیدن موشان و فریب خوردن موشان و بروز جنگ بین این دو جنس و غلبهٔ لشکر

موشان بر ســپاه گربگان و به دار آویخته شدن گربهٔ ریاکار.

این قصهٔ بسـیار شـیرین که در سراسر ممالک فارسے زبان شهرتی تمام یافته و تعدادی از ابیات آنِ حکم مثل سایر پیدا کرده است، مسلما به یک واقعهٔ تاریخی اشاره دارد و مانند سایر نوشتههای عبید، برای انتقاد به اوضاع زمان و پارهای از آداب و مراسم معمولی آن روزگار، نگاشته شده اما درست معلوم نیست که در به نظم کشیدن آن، نظر عبید به چه واقعهای بوده است. البته در مجموع، میتوان چنین دریافت که تعصب ورزیدن و ریاکاری پادشاهانی مانند امیر مبارزالدین و محمدمظفری و وجود ظلم و جور و حیله و تزویر بعید نیست که ذهن لطیف عبید را متأثر ساخته و او را به نظم داستان موش و گربه واداشته باشد؛ زیرا مشاهدهٔ چنین اوضاع و احوالی برای صاحبان ذوق بسیار مشکل است و آنها را به انتقاد و اعتراض وا مىدارد.

نکتهجویی و شناختن نقایص و مظاهر مضحک و متناقض زندگی مردم، از همه كـس برنمي آيد و زاييدهٔ اســتعداد ذاتي است و چشم بصیرت عبید از این موهبت برخوردار بوده است. از طرفی، ابتکار عبید چشــمگیر است. او در هر بابی طرحی نو اندیشیده و چنان ابداع معانی کرده است که خواننده نوشتهٔ او را تا پایان میخواند. نوشتههای عبید از لحاظ لطف بیان و نیز قدرت تعبير در اوج بلاغتاند.

او لطيفهها وبذله گوييهاي هزل آميز خود را بهصورت تازیانهای بر پیکر زمانه و محیط خود مینوازد. خندهٔ او ترحم و استهزایی است که از سرا پایش انتقام خواهی نمایان است و نباید او را در شمار هزالان و هجوگويان شمرد.

بخش عظیمے از دیوان انوری را هزل و هجو تشکیل داده است. انوری در هجویات خودبیشتر به افرادی می پردازد که به اشعار و نامه هایش بی توجه بوده یا با وی مخالفت می ورزیده اند. در دیوان سوزنی سمرقندی نیز اشعاری به طنز دیده می شود. نوعی طنز اجتماعی همراه با خرده گیری رندانه در آثار شاعران و نویسندگان صوفی





دیده میشـود که گاه از زبان مجذوبان و دیوانگان در قالب داستانها و حکایتهای دلنشین بیان شده است.

## شاعران و نویسندگان طنز بعد از انقلاب مشروطه

با ظهور انقلاب مشروطه، ادبیات انتقادی و طنزآلود رونق و گسترش بیشتری می یابد. در این دوره، پیشگامی شعر طنزآلود با سيد اشرفالدين گيلاني است. روزنامهٔ فكاهي و عاميانهٔ «نسيم شمال» به واسطهٔ اشعار ملیح، عامیانه، بدون تکلّف و انتقادی سنجیده ولی به ظاهر مطایبه و فکاهی در مورد سیاست وقت، معروف بوده است. در این روزنامه، مسائل جدی به صورت طنز و طعن و کنایه بیان شده و به نوعی است که هــر کس از تودهٔ مردم آن را میخوانده یا میشنیده می دیده است که سراینده درد دل او و امثال او را بیان کرده و از زبان او سـخن گفته است. در ادب معاصر و در طنز سیاسی، یغمای جندقی معروف است. او که به سبب هجوها و هزلیات نیش دار شهرت یافته است، فجایع و مظالم عصر خویش را ضمن هزلها و هجوهای تند و بی پروا برملا می کند و فساد اجتماعی روزگار خود را نشان میدهد. هزلیات او عیبجویی از کردارهای زشت معاصران است. یغما در هزل با زبانی تند و بد انتقاد می کند؛ در حالی که انتقادهای عبید در قالب طنز به زبانی خوب بیان شده است. سبک دهخدا در نوشتههای طنزآمیز (در چرند و پرند) خود ادامهٔ شیوهٔ عبید، شاعر طنز پرداز و همشهری اوست. نثر دهخدا در بهره گیری از اصطلاحات محاوره و فرهنگ عامیانه بسیار مشهور است و تکیه کلامها و کنایات عامیانه در آن دیده میشود. طنز او کاملا سیاسی و ریشهای است. در طنز معاصر زبان به نثر معیار نزدیک می شود و موضوع، مسائل جزئی و روزمره است. در دورهٔ مشروطه، زندگیی ایرانیان به صورتی انتقادی و با نثری ســاده و آکنده از ضربالمثل و اصطلاحات عامیانه بیان

جلال رفیع، نویسنده و روزنامهنگار معاصر، در نوشتههای خود با زبانی طنز به

مسائل فرهنگی جامعه می پردازد. مقالهٔ انتقادی «جواب دندانشکن» از *لطفعلی صورتگر*، نویسندهٔ منتقد و طنزیرداز معاصر، می باشد. نویسنده در این مقاله با بیانی ساده و شیرین به یکی از معایب اجتماعی یعنی پر گویی و یاوه گویی پرداخته و راه اصلاح أن را با آميختهاي از طنز و جد بیان کرده است.

علاوہ بـر اینھـا طنزپردازانـی چون جمال زاده، ملك الشعرا بهار، اديب الممالك فراهانی، میرزادهٔ عشقی، ایرج میرزا، وحید دستگردی و پروین اعتصامی مورد توجهاند.

نوعی شعر انتقادی نیز، که به شعر پرخاشگر مشهور است، در دورهٔ مشروطه رایج میشود. شاعران در این گونه شعرها تند و پرخاشگونه از اوضاع سیاسیی و اجتماعي انتقاد مي كنند. آنها با دليري، هوشیاری و صداقت شکفتانگیز خود به وسیلهٔ سلاح طنز و تمسخر به جنگ مفاسد و نابسامانیهای اجتماع و زمان خود میروند و از غارت و چپاول خانها و فئودالها و شوربختی کشاورزان ایرانی و گرسنگی، فقر، بیسوادی، وطنفروشی برخی از رجال سخن می گویند.

از جمله مجلههای این دوره، مجلهٔ گلآقا که مجلهای با شعر و نثر و کاریکاتور و طنز مصور است، با چند ویژگی ممتاز می شود: ۱. بهره گیــری از تجاهــل العــارف و غلطنویسی تعمدی که خواننده را غافل گیر میکند و بر اثر آن، دستاندازهای خنده آوری در مطالب و اشعار ایجاد مىشود.

۲. پرداخت طنز از طریق ایجاد تغییرات ظریف و زیر کانه در شعرهای مشهور قدیم و جدید

۳. حرکت پابه پای وقایع و حوادث اجتماعی و سیاسی و ارائهٔ طنزی متناسب با رخدادها و مسائل روز

٤. اجتناب از طنز سطحی و مبتذل ۵. دقت در حفظ حریم ارزشهای مکتبی و اعتقادی و پرهیز از زبان هزل و هجو. شهرت و محبوبیت طنز گل آقا، نخست با ستون «دو کلمه حرف حساب» در روزنامهٔ اطلاعات آغاز شد:

«همین الان هم که داریم با پا و دست شکسته یک ترجمهٔ دست و پا شکستهای از اشعارشان می کنیم، کلی هنر کردهایم! حال آنکه می توانســتیم برویم مرخصی اســتعلاجی گرفته «حرف حساب» هم نزنیم تا چه رسد به تنبّعات ادبی!»

#### نمونههایی از طنز در ادبیات چهار سال دبيرستان

در آثار منتقدان بــه حکایتهایی کوتاه برمیخوریم که در آنها پلیدیها و عیوب طبقات مختلف جامعه با ظرافت و استادی، بزرگنمایی، نقد و داوری شده است؛ مثل بیت زیر از کتاب متون نظم و نثر دورهٔ پیشدانشگاهی که در آن انتقاد شاعر از حاکمان نادانی است که قدرت تشخیص ندارند و به نظر من در عین حال نوعی هجو هم هست.

چون که بی تمییزیانمان سرورند صاحب خر را به جای خر برند (از متون نظم و نشر پیشدانشگاهی، ص۱۵۶، برگرفته از دفتر پنجم مثنوی)

کتاب ادبیات فارسی ۲ پیشدانشگاهی به وضع نابسامان اقتصادی اشاره دارد و از

طبقات مرفه جامعه انتقاد مي كند: جواب درویش به پسر دربارهٔ جنازهای که در راه میبرند. «گفت: به جایی که خوردنی و پوشـــیدنی و نان و آب و .. نباشد و پسر می گوید: شاید او را به خانهٔ ما میبرند.» (ادبیات فارسی ۲ پیشدانشگاهی، ص ١٥٥ برگرفته از رسالهٔ دلگشا عبید زاکانی) در کتاب ادبیات سال دوم، جمالزاده در داستان کباب غاز صورت و سیرت ناپسند مصطفى رابالحنى كنايه آميز بيان مى كند: «گفتـم: به من دخلی ندارد. ماشـاءالله هفت قرآن به میان، پســرعموی خودت است.» یا عبارت: «آقا واترقیدهاند.»

درس «مشروطهٔ خالی» که به نثری ساده نوشته شده، بیانگر این است که نمایندگان (وکیلان) تحمیلی و فرمایشی به مجلس راه می یابند و چهرههای مردمی مجلس در انزوا قرار می گیرند و نویسنده از این قضیه به شدت متأثر و آشفته است.

«حالا تازه می فهمند که روی صندلی های

هیئترئیسه را پهنای شکم مفاخرالدوله و ... پر می کند و چهار تا وکیل حسابی هم که داریم، بى چارەھااز ناچارى چارچنگول روى قالى روماتسىم می گیرند.»

چنین برداشت می شود که نویسنده به عمد از این جملات استفاده کرده است که برای همه قابل فهم باشد و بتواند اوضاع جامعه را ترسیم کند و راهی برای مبارزه بیابد.

یر حرفی در حالت عادی یا به صورت سخنرانی یک مشکل اجتماعی است و باید با رعایت اصول ادب با آن مبارزه کرد. این کار را جلال رفیع در کتاب ادبیات فارسی دوم در درس «مایع حرفشویی» به شکلی خیلی زیبا انجام داده است. نویسنده پر گویی را یکے از آفتهای اجتماعے معرفی می کند و می گوید: «گمان می کنم فن خطابه در اعصار گذشته، اسب فصاحت در میدان بلاغت راندن و به جولان درآوردن است؛ یعنی خطیب، سواره و مستمعان پیاده بودهاند! خطیب بر مرکب چموش سخن سوار می شود، البته قبل از آن سال ها تمرین کرده تا مرکب چموش را به مرکب خموش تبدیل کند و سمند سخن را در میدان ذهن مستمعان به جولان درآورد. گاهی با خود می گویم کاش یک نوع مایع حرفشویی اختراع می شد.» (ادبیات دوم:

در متون سـال چهارم یک نمونه طنز بیان شده که بسیار دلنشین است. نویسنده در این متن از افراد خسیس انتقاد می کند و می گوید: «هر چند خسیس در پی پنهان کردن خست خویش است ولی دیگران این صفت را در او آشکارا می بینند.» «خواجه طبقی انجیر در زیر دستار پنهان کرد و از ظریفی خواست قرآن بخواند. ظریف بنیاد کرد که: والزيتون و طور سنين. خواجه گفت: «والتين» كجا رفت؟ گفت: در زیر دستار. (ادبیات پیشدانشگاهی، ص ١٥٦، از لطايف الطوايف فخرالدين على صفى) طنز «تولدی دیگر» به قلم مسعود کیمیاگر که در مجلهٔ گل آقا به چاپ رسیده است. در این نوشته، نویسنده یکی از مشکلات اجتماعی را بیان کرده و آن ریاکاری است که به شکلهای مختلف در همهٔ اقشار جامعه دیده می شود:

«ای یـدر، به دعوت سـلطان در طعام نخوردی؟ گفت: در نظر ایشان چیزی نخوردم که به کار آید. گفت: نماز را هم قضا کن که چیزی نکردی که به کار آید. (ادبیات سوم، بر گرفته از گلستان سعدی) ٤٥ حكايت و طنز از نادر ابراهيمي، نويسنده و طنز پرداز ایرانی، به جا مانده است؛ از جمله: سه



ماهی در آبگیر.

هنر طنزپردازی رسول پرویزی در کتاب «شـلوارهای وصلهدار»، در «قصه عینکم» کاملا جلوه گر می شود: «دسته های عینک سیم و نخ قوزبالا بود و هر پدر مردهٔ مصیبت دیدهای را مىخنداند. چه برسد به شاگردان مدرسهاى كه بی خـود و بی جهت از ترک دیوار هم خندهشـان می گرفت.» (زبان فارسی پیشدانشگاهی، قصهٔ عینکم) **صادق چوبک** طنزیرداز دیگری است و اثر مشهور او «خیمهشببازی» نام دارد.

«فكاهيات حالت» طنز مشهوري است كه ابوالقاسم حالت نوشته است.

ـيف فرغانــي منتقــد قرن هشتم، سوزنی سمرقندی شاعر قرن ششم، سيد اشرفالدين صيني معروف به نسيم شمال.

#### منابع

۱. یوسـفی، غلامح دیداری با اهل قلم عبیدزاکانی: کلیات، به قلم عباس اقبال آشتياني ٣. صفا، ذبيح الله، كنج سخن اسدیپور، بیژن؛ طنز آوران ٥. يوسفى، غلام حسين؛ چشمهٔ ٦. عبیدزاکانی؛ موش و گربه ۷. صابری، کیومرث، مجلهٔ ٨. فخرالدين على صفى؛

لطايفالطوايف



#### محمدمرادي کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیر دبیرستانهای همدان



دراین مقاله ابتدا توضیح مختصری دربارهٔ کژتابی می آید و تفاوتها و شباهتهای آن با ایهام بازگو می شود. سیس دو نمونه از خودآزماییهای درس پانزدهم زبان فارسی سال دوم و یکی از فعالیتهای زبان فارسی سال سوم علوم انسانی، که دارای کژتابی هستند مطرح میشوند تا اشکالاتی که در حل این تمرینها در کتب کمکآموزشی وجود دارد، نقد و بررسی گردد. در پایان نیز پاسخهای درست و جامع نمونهها بیان

كليدواژهها: كرتابي، ايهام، انواع كرتابي، کژتابی در کتاب درسی، روش اصلاح

یکی از مباحث درخـور توجه در درس زبان فارسی کژتابی یا همان ابهام است. کژتاہے جز اینکہ یک معضل نگارشے محسوب میشود، یکی از موضوعات مهمی است که باید مورد توجه قرار گیرد؛ چون در بسیاری موارد، پی بردن به آن به دقت و تمرکز خاصی نیاز دارد. از طرف دیگر، این مشکل مختص نگارش نیست و در نوشتهها و گفتارهای ادبی، سیاسی، اجتماعی، مذهبی، علمے، و... نمود پیدا می کند و اگر نگاهی به کتب، مجلات، روزنامهها و رسانههای گوناگون بیندازیم، نشانههایی از آن را خواهیم دید. نکتهٔ درخور توجه در این زمینه این است که

کژتابی باعث کجفهمی، سوءبرداشت و به تبع آن، جنجال و مناقشه در سطح اجتماع میشود؛ در حالی که اشتباهات نگارشی دیگر چنین مشکلاتی را پیش نمیآورند. ناآگاهی گوینده و نویسنده از ساختار زبان و کاربرد نادرست واحدهای زبانی باعث می شود پیام به خوبی به مقصد نرسد یا در ارتباط اخلال بهوجود آید و مطلب خلاف آنچه هست دریافت گردد و دردسرهای زیادی بهدنبال داشته باشد.

بحث کژتابی در کتب دبیرستان بهطور پراکنده بازگو شده است. از جمله، ابتدا در درس زبان فارسی سال دوم با عنوان «بیاموزیم» مطرح گردیده و در سال سوم نیز به عنوان یکی از اشکالات نگارشی مورد توجه قرار گرفته است. یی بردن به جمله های مبتلا به کژتابی به تمرکز و دقت زیادی نیاز دارد. چرا که بسیاری از آنها حتى از صافى ويرايش بهراحتى عبور میکنند و بعضی نیز آنچنان پیچیدهاند كــه در مرحلة ويرايش نيــز بهطور كامل پالایشنمیشوند.

نگارنده قصد دارد کژتابیهای موجود در دروس زبان فارسی که تحت عنوان خودآزمایی و فعالیتهای درسی مطرح شدهاند، همراه با اشکالاتی که در پاسخ بــه آنها وجود دارد، بازگو نماید. در اینجا ابتدا جملههایی که کژتابی دارند مطرح مىشـوند. سـپس نظر مؤلفان محترم کتابهای کمکدرسی در مورد آنها نقد می گردد و در پایان، تا حد امکان ویرایش این جملات انجام می پذیرد. نگارنده در این

مبحث قصد ایرادگیری از صاحبنظران محترم را ندارد بلکه هدفش بیان اهمیت و جایگاه کژتابی و روش اصلاح آن است؛ چون بعضی از کژتابیها آنچنان پیچیده و ظریفاند که ذهن انسان را بیشتر از سخت ترین ســؤالات ریاضی و فیزیک به خودمشغول مي كنند.

#### كژتابي

اگریک واحد زبانی طــوری به کار برود که به چنــد صورت تعبیر شــود و چند معنا از آن دریافت گردد به آن کژتابی مى گويند. اگرچه كژتابي همان ابهام است اما جلال الدين كزازي از آن **بهعنوان دوگانگی** یاد نام برده و آن را در زمرهٔ آرایههای ادبی در کتاب بدیع خود مطرح نموده است (کزازی، ۱۳۸۵: ۱٤٤). کاربرد لفظ **دوگانگی** برای کژتابی و قرار دادن آن در شمار آرایههای ادبی صحیح نیست؛ چون بعضے کژتابی ها معانی مختلف دارند. در عین حال، کژتابی عیب نگارشی محسوب میشود؛ در حالی که آرایهٔ ادبی مؤلفهای هنری است.

#### مقايسة كرتابي با ايهام

شباهت کژتابی و ایهام در این است که هر دویک واحد زبانی دارای دویا چند تعبیرند ولی تفاوت آنها این است که ایهام، هنری و ادبی است، آگاهانه به کار می رود، همهٔ تعابیر آن مورد قبولاند و بیشتر در شعر از آن استفادہ میشود ولی کژتابی یک عیب است، از روی اشتباه نویسنده وارد متن

می شود، معنای قطعی آن مشخص نیست، بیشتر در نثرهای معمولی به کار می رود و در رساندن پیام اخلال ایجاد می کند.

#### انواع کژتابی

کوروش صفــوی در کتاب «درآمدی بر معناشناسی» کژتابی را به انواع مختلفی تقسیم کرده است که عبارتاند از:

۱. ابهام واژگانی ← او همیشـه غیبت

۱. غایب بودن، ۲. پشت سر کسی حرف

۲. ابهام ســـاختاری ← غیبت او کار را خراب کرد.

۱. غیبت کردن او، ۲. غیبت دربارهٔ او ۳. ابهـام گروهی ← دیوار سـاختمان خراب شده؛

۱. دیوار خراب شدهٔ ساختمان، ۲. دیوار ساختمانی خراب شده

٤. ابهام نوشتاري ← اين هندوانه را ببر. ۱. ببُر، ۲. ببَر

#### کژتابی در خودآزمایی و فعالیت درسی کتاب زبان فارسی

در زبان فارسی سال دوم، خودآزمایی درس ۱۵، جملهٔ «به دوست همسایهام سلام کردم» بهعنوان جملهای که کژتابی دارد، مطرح شده است ولی در کتب کمک درسی و گامبه گام، جملههای اصلاح شدهٔ مربوط به آن کژتابی مجدد دارند که در این مقاله دو نمونه از آنها بیان می شود. در کتاب معلم (راهنمای تدریس) جملههای ویرایش شده چنین آمدهاند:

الف. به *دوست همسایهام* سلام کردم. ب. به دوستی که همسایهٔ ماست سلام کردم. (منشاری، ۱۳۸۵: ۱۸۹)

در راهنمای گامبهگام نیز کژتابی درس دوباره بیان شده است و جملهٔ «به کسی که **دوست همسایه ام** است سلام کردم» بهعنوان پاسـخ صحیح مطرح شده است. (ابراهیمزاده، ۱۳۹۱: ۸۰)

کژتابی جملههای بالا در ترکیب اضافی «دوست همسایه» نمایان شده است؛ چون مشخص نیست که واژهٔ «دوست» به همسایه مربوط می شود یا به نهاد

جمله. بنابراین، وقتی از ترکیب «دوست همسایه» استفاده میشود، بدون شک همان کژتابی اول تکرار خواهد شد. ويرايش درست جملة بالااين گونه است: الف. به دوستم، که همسایهام است، سلام

ب. به کسی که با همسایهام دوست است، سلام کردم.

در این جمله بین «دوست» و «همسایه» فاصله افتاده است و دیگر کژتابی مشاهده نمىشود.

#### کژتابی در کژتابی

کردم.

اگر جملهای دارای دو کژتابی باشد و این دو از یک دیگر فاصله داشته باشند، رفع کژتابی چندان دشـوار نیست ولی اگر دو

> یی بردن به جملههای مبتلابه کژتابی به تمرکز و دقت زیادی نیاز دارد. چرا که بسیاری از انها حتى از صافى ويرايش به راحتی عبور می کنند وبعضي نيز انچنان پیچیده آند که در مرحلهٔ ویرایش نیز بهطور کامل پالایشنمیشوند

کژتابی پشتسرهم و در یک گروه اسمی باشند، ضمن اینکه رفع کردن کژتابیها مشکل است، به تمرکز زیادی هم نیاز دارد. برای استدلال، در ادامه دو نمونه از چنین کژتابیهایی همراه با نقد و بررسی آنها مطرح مي شود.

\* جملهٔ «سعید با پدر و مادر معلمش برگشت» نیز در این درس بهعنوان مثال بیان شده است ولی در همان کتب سه پاسے در رابطه با جملهٔ مزبور بیان شده است که در یک مورد اشتباه قبلی تکرار شده و از مورد کژتابی بهطور کامل رفع ابهام نشده است:

**کتاب گامبهگام منتشران:** سعید با پدر خود و **مادر معلمش** برگشت.

**کتاب راهنمای تدریس:** سعید با پدر و مادر معلم خودش برگشت.

پاسے خھای مذکور ممکن است درست بهنظر برسـند، ولي جامع و مانع نيستند؛ چون دستکم پنج پاسخ نیاز است تا از این جمله رفع ابهام شود. در حالی که فقط سه پاسـخ در هر دو کتاب مشاهده می شود. بدون تردید، وقتی بعد از دو واژهٔ پدر و مادر کلمهٔ «معلم» قرار می گیرد و از ترکیب «مادر معلم» استفاده می شود، کژتابی به قوت خود باقی است. همان طور که گفته شد لازم است بین دو کلمهٔ «مادر» و «معلم» فاصله بیفتد تا کژتابی برطرف شود. در جملهٔ یاد شده امکان پیشفرضهای زیر وجود دارد:

الف. يدر و مادر هر دو والدين سعيد باشند. ب. پدر و مادر، والدین کسی هستند که معلم سعيداست.

پ. پدر متعلق به سعید و مادر متعلق به معلم اوست

اگر فرضیهٔ اول را در نظر بگیریم، باز هم جمله دارای کژتابی است؛ چون در این صورت با دو فرضیهٔ دیگر مواجهیم:

الف: پدر و مادر سعید هر دو معلماند. ب: پدر معلم نیست ولی مادر معلم است. اينكه بخواهيم جملاتي بدون كژتابي بسازیم که همهٔ این فرضیهها را نیز در برداشته باشند، بسيار سخت بهنظر میرسد. در اینجا سعی بر این است که جملهها کژتابی نداشته باشند و تا حد امكان فرضيههای فوق را شامل شوند:

۱. سعید با پدر و مادرش که هردو معلم هستند،برگشت.

۲. سعید با پدر و مادر کسی که معلمش (معلم مدرسهاش) است، برگشت. (اگر فقط بگوییم معلمش، کژتابی ایجاد می شود؛ چون ممکن است خودش معلم آن فرد (کسی) فرض شود!) یا پدر و مادر کسی که معلم سعید است، با سعید برگشتند.

۳. سعید با پدر خود و مادر یکی از معلمانشبرگشت.

٤. سعید با پدرش که معلم نیست و مادرش که معلم است برگشت. (سعید با پدر خود و مادرش که معلم است، برگشت.) ٥. سعيد با يدر خود و مادر كسى كه معلم مدرسهاش است، برگشت. ادامه مطلب در صفحه ۶۸



**دکتررامین محرمی،** استادیار گروه زبان و ادب فارسی دانشگاه محقق اردبیلی **پیام فروغی راد،** دانشجوی دکترای زبان و ادب فارسی دانشگاه محقق ار دبیلی

اولین ایرادی که در این کتاب به چشم میخورد، بیدقتی در انتخاب عنوان این کتاب است. انتخاب عنوان «آرایههای ادبی» برای کتابی که در ان، علاوه بر بدیع، از اوزان عروضی، قالبهای شعری و بیان نیز بحث شده، صحيح

کتاب «آرایههای ادبی» (قالبهای شــعر، بیان و بدیع) از دروس مهم و تخصصی رشتهٔ ادبیات و علوم انسانی در سال سوم آموزش متوسطه است. هدف از آموزش این درس، آشـنا ساختن دانش آموزان با علم بلاغت است. مؤلف محترم با ارائهٔ راهكارهایی مناسب به معلمان، سعی در ثمربخشی هرچه بیشتر این کتاب دارد. ضمن ارج نهادن به زحمات مؤلف و سپاسگزاری از ایشان، باید گفت که این کتاب در برخی از موارد کاستی و ایرادهایی دارد که رفع آنها می تواند به یادگیری هرچه بیشتر دانش آموزان کمک کند. بر این اساس، نگارندهٔ این سطور، وظیفهٔ خود دانسته است که با بیان این کاستیها و ایرادها، گامی هر چند کوچک در جهت تحقق اهداف مؤلف و دفتر برنامهریزی و تألیف کتاب درسی بردارد.

**كليدواژهها**: علوم بلاغيى، آرايههاى ادبى، نقد،

«علم بدیے، علم آرایش کلام است و در آن از صنایع لفظی و معنوی مختلفی که موجب زیبایی و تأثير بيشـــتر كلام مىشــوند، بحث مىشــود» (احمدنژاد، ۱۳۷۲: ۵). این علم همراه با دو علم بیان و معانی، علوم بلاغت را تشکیل داده است. پیدایش علوم بلاغت ریشه در قرآن کریم دارد؛ از این روی که مسلمانان در تلاش بودند که راز اعجاز کلامی قرآن را دریابند تا از این طریق به این سؤال، پاسخ دهند که «چه راز و رمزهایی شیوهٔ سخنوری قرآن را تا بدین پایه برکشیده است» (محبتی، ۱۳۸۰: ۲۵). در زمينة علوم بلاغي نخستين تأليف مستقل، «البديع» ابن معتز است که در قرن سوم نوشته شده و در این

اثر، هفده اثر مورد بحث قرار گرفته است (احمدنژاد، ۱۳۷۲: ۸). این کتاب از اولین کتُب مدوّن و منظم در بلاغت اسلامی است که در آن علوم بلاغت از علوم دیگر جدا شده است (محبّتی، ۱۳۸۰: ۳۵). بعد از ایشان قدامة بن جعفر، كتاب «نقدالشعر» را نوشت و بعد از آن ابوهلال عسگری کتاب «الصناعتین» و جرجانی کتاب «اسـرارالبلاغه» و «دلایل الاعجاز» را نوشتند. جرجانی اصطلاح بدیع را برای اطلاق بــه كل فنون بلاغي به كار بــرد و علوم بلاغي را از حالت آمیختگی درآورد و مرز معانی، بیان و بدیع را مشخص کرد. بعد از وی، سراجالدین سکاکی در «مفتاحالعلوم» و سعدالدین مسعود تفتازانی در کتاب «مطوّل» و «مختصر» توجه خود را بیشتر به معانی و بیان معطوف داشتند. بخش پایانی «مطوّل» به بدیع اختصاص یافته است (صفوی، ۱۳۷۳: ۸۸) كه نشانگر مشخص شدن حوزهٔ اين سه علم است. خطیب قزوینیی در کتاب «الایضاح» نیز این علوم را از هم جدا کرده ولی تقسیمبندی آرایههای ادبی به صورت کامل انجام نگرفته است و در برخی موارد تعاریف ناقصاند. در حوزهٔ زبان فارسی، قدیمی ترین کتاب در مورد بلاغت، کتاب «ترجمان البلاغه» رادویانی است که در قرن پنجم نوشته شده است. این اثر تا چندی پیش به فرخی شــاعر بزرگ دورهٔ غزنوی نسبت داده میشد (رادویانی، ۱۳۸۰: ۳۷). در ایـن کتاب نیز، حـوزهٔ بیان، معانـی و بدیع مشخص نشده است. در قرن پنجم علاوه بر این كتاب، رشيدالدّين وطواط كتاب «حدايق السحر في دقایق شعر» شده است. در قرن هفتم شمس قیس رازي در كتاب «المعجم في معايير الاشعار العجم» تألیف کرده است. در این اثر، علاوه بر بیان و بدیع که

با هم آمدهاند، در بابهای نخستین، از اوزان عروضی

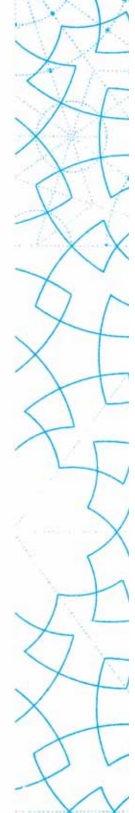


و حروف قافیه نیز بحث شده است. رضا قلى خان هدايت، كتاب «مدارج البلاغه در علم بدیع» را در قرن سیزدهم قمری تألیف کرده است و در آن صنایع بدیعی را براساس حروف الفبا آورده اما وي نيز، همچون پیشینیان، علم بیان را در حوزهٔ علم بدیع گنجانده و اولین صنعتی که به آن پرداخته، استعاره است. جامعترین و کامل ترین و بزرگ ترین کتاب بدیع فارسی كه تاكنون تأليف شــده، «ابدع البدايع» شــمسالعلمای گرکانی است که آن نیز، همچون «مدارج البلاغـه در علم بدیع» به صورت حروف الفبا تنظيم شده است. در کتاب «فنون بلاغت و صناعات ادبی» علامه همایی، علم بیان در مباحث مربوط به صنایع ادبی قرار گرفته است.

گذشته از این آثار، در کتب بدیعی معاصر، عــ لاوه بر اینکه تنهـا به صنایع بدیعی پرداخته می شود و دیگر از علم بیان و معانی خبری نیست، بیشتر از جنبهٔ زیبایی شناسی به صنایع بدیعی توجه می شود و صنعتهایی که با هم سنخیّت و جنسيّت داشته باشند، دريک گروه قرار می گیرند. چنان که سیروس شمیسا در کتاب «نگاهی تازه به بدیع»، صنایع را ابتدا به دو بخـش بدیع لفظی و بدیع معنوی تقسیم کرده و سپس بدیع لفظی را بــه چهار فصل (روش تســجیع، روش تجنیس، روش تکرار و تفنن یا نمایش اقتدار) و بدیع معنوی را به پنج فصل (روش تشبیه، روش تناسب، روش ایهام، ترتیب کلام، تعلیل و توجیه) و در خاتمه به بدیع معنوی (که در آن به صنایعی همچون تجرید، مشاکلت، چیستان و... اشاره کرده) و تکلمه تقسیم کرده است. وحیدیان کامیار نیز صنایع ادبی را با توجه به جنسیّت و سنخیّت آنها، به هشت فصل (تکرار، تناسب، غیرمنتظره بودن و غافل گیری، بزر گنمایی، دو یا چند بُعدی بودن، ترفندهای دیداری و ترفندهایی که زیبایی آنها وابستهٔ ترفندهایی دیگر است) تقسیمبندی کرده است.

کتاب «آرایههای ادبی» سال سوم متوسطه برای دانش آموزان، مفید است و ارزش علمی زیادی دارد ولی با توجّه





به مقدمهٔ کوتاه بالا و سير تحوّل بديع از گذشته تا به امروز و همچنین تقسیم بندی صنایع ادبی، باید گفت که این کتاب در برخی موارد دارای کاستیهایی است که در ادامه به آنها اشاره می شود.

## ۱. بیدقتی در انتخاب عنوان

اولین ایرادی که در این کتاب به چشــم می خــورد، بی دقتی در انتخاب عنوان این کتاب است. انتخاب عنــوان «آرایههای ادبی» برای کتابی که در آن، علاوه بر بدیع، از اوزان عروضی، قالبهای شعری و بیان نیز بحث شده صحیح نیست. از این روی که واژهٔ «آرایه» هم معنی با آراستن است که امری عرضی است اما برخی از صناعات بدیعی مثل مراعات نظیر، اغراق و علوم بیانی از امور ذاتی هستند. لذا باید عنوانی انتخاب شـود که همهٔ این موارد را شامل باشد. برای حل این مشکل و نارسایی، دو راهکار پیشنهادمی گردد:

الـف- اگر منظور از تأليـف اين كتاب-همان گونه که از عنوان آن آشــکار است-پرداختن به صنایع بدیعی باشد، باید به قالبهای شعری و بیان در کتاب دیگری پرداخته شود و در این کتاب تنها به صنایع بدیعی توجه شده است.

ب- اگر منظور مؤلف محترم، يرداختن به صنایع بدیعی، بیان و قالبهای شعری است، باید متناسب با محتوا، عنوانی برای این کتاب برگزیند. چنان که آقای احمدنژاد برای کتابی کـه محتوایـش را مباحث عروض، قافیه، بیان و بدیع تشکیل می دهد، عنوان «فنون ادبی» را گزیده است. یکی از عنوانهایی که برای کتاب آرایههای ادبی پیشنهاد می گردد «بلاغت» است. مؤلف محترم نیز در مقدمه اشاره کرده است که هدف این کتاب، آشنا کردن دانش آموزان با علمی به نام «بلاغت» است. با توجه به هدف مؤلّف گرامی، پیشنهاد دوم بهتر و شايستەتراست.

## ۲. گنجاندن مطالبی که از حوصلهٔ این کتاب بیرون است.

درس اول و دوم که در آنها دربارهٔ قافیه،

ردیف، وزن، عاطفه، مصوّت و صامت بحث شده است، در حوزهٔ علم قافیه و عروض می گنجد و به علم بیان و بدیع مربوط نیست؛ بنابراین، طرح این مباحث در این کتاب خالی از ایراد نیست (بهدلیل عنوان نامناسب كتاب).

#### ۳. ارائه نشدن تعریف برای بیان و بديع و محدودهٔ انها

بهتر بود در ابتدای کتاب، علم بیان و بدیع تعریف میشد و به محدوده و مباحث آنها اشاره می گردید تا دانش آموزان به تفاوت بین بیان و بدیع پی میبردند و به متمایز بودن و فرق این دو علم دست می یافتند.

#### ۴. تقسیمبندی ناصحیح دروس

یکے دیگر از ایرادها که با دقت در فهرست مطالب به آن برمی خوریم، تقسیمبندی نادرست دروس کتاب است؛ با این توضیح که برخی از آرایهها بدون هیچ سنخیتی در کنار هم و در یک درس قرار گرفتهاند. برای مثال، در درس بیستویکم دو آرایهٔ «تضمین» و «تضاد» در کنار هم قرار گرفتهاند؛ در حالی که با هم سنخیّت ندارند. همچنین آرایههـای «تناقض» و «حسآمیزی» نیز اینگونهاند. باید گفت که «تضاد» با «تناقض» قرابت بیشتری دارد و بهتر بود این دو در کنار همدیگر قرار گیرند. در کتابهای بدیع امروزی، تقسیم بندی از اهمیت خاصی برخوردار

#### ۵. مشخص نشدن حوزهٔ بدیع لفظی و بدیع معنوی در کتاب

در فهرست مطالب كتاب، حوزهٔ بديع لفظی و بدیع معنوی از یکدیگر مشخص شده است اما در داخل کتاب، این تفکیک صورت نگرفته و پس از اتمام بحث اشتقاق، بلافاصله از مراعاتنظیر بحث شده است. بهتر بود با یک صفحهٔ طراحی شده (مثل صفحــهٔ ٤٩)، این دو بخــش از هم جدا مىشدند.

## ۶. نارسایی در تعریف برخی از

در تعریف برخی از آرایهها، نارسایی و به بیانی بهتر، ابهام وجود دارد. مثلا در تعریف «تضمین» آمده است: «آوردن آیه، حدیث، مصراع یا بیتی از شاعری دیگر را در اثنای کلام تضمیــن گویند» (هــادی، ۱۳۹۰:

در حالی که این تعریف، بیش از آنکه مربوط به تضمین باشد، به سرقت ادبی اختصاص دارد و باید در تعریف تضمین این گونه گفـت: «آوردن یک مصراع و یا یک یا چند بیت از شعر شاعران دیگر است در ضمن شعر. اگر شعر تضمین شده مشهور نباشـد، باید نام شاعر آن نیز ذکر شود تا گمان سرقت نرود.» (احمدنژاد، ١٣٧٢: ١٣٣٢) البته أوردن حديث و أيه نيز، تضمین محسوب می شود.

در درس هجدهم، مؤلف محترم جناس ناقص را به سه نوع تقسیم بندی کرده است که از دیدگاه ایشان عبارتاند از: ۱.جناس ناقص حركتي، ٢. جناس ناقص اختلافي، ٣. جناس ناقص افزايشي.

باید گفت که با مراجعه به کتب بلاغی و بدیعی همچون «المعجیم فی معاییر اشعار العجم» شـمس قيس رازي، «ابدع البدايع» شمس العلماي گركاني، «فنون بلاغت و صناعات ادبی» علامه همایی، «قد بدیع» محمد فشارکی، «بدیع از دیدگاه زیباییشناسی» وحیدیان کامیار، «نگاهی تازه به بدیع» شمیسا که همگی از کتب مهم بلاغت و بدیع بهشمار می روند، درمی یابیم که در هیچکدام از این آثار، جناس ناقص تقسیمبندی نشده است.

بر این اساس، باید گفت که در عبارت «جناس ناقص حركتي» حشو وجود دارد؛ از این روی که بر همگان آشکار است که جناس ناقص، تنها در اختلاف حركات دو كلمــه بهوجود ميآيــد و آوردن واژهٔ «حركتي» اضافي اسـت. همچنين بايد اضافه کرد که جناس اختلافی (مضارع، لاحق و مطرف)، جناس افزایشی (زاید و مذیل) از انواع جناس ناقص نیستند بلکه از انواع جناساند (بهنظر میرسد که مؤلف محترم، جناس ناقص را مترادف با جناس گرفته است). نکتهٔ دیگری که در این بحث بهنظر میرسد خالی از ایراد

نباشد، ترکیب «جناس ناقص افزایشی» است؛ به این دلیل که از کنار هم قرار گرفتن دو واژهٔ «ناقص» و «افزایشی»، پارادوکس ایجاد میشود. همچنین با توجه به تعاریف این کتاب، در برخی از مثالهای مربوط به چند آرایه، همپوشانی وجود دارد؛ برای مثال، بیتی از حافظ در صفحات ۱۱۸ و ۱۲۱ آمـده که در آن، دو واژهٔ «رنج» و «مرنج» یک بار جناس افزایشی و بار دیگر اشتقاق در نظر گرفته شده است.

در درس نوزدهم، به صنعت اشتقاق پرداخته شده است؛ بدون آنکه اشاره شود که اشتقاق از انواع جناس و نام دیگر آن «اقتضاب» است (شمیسا، ۱۳۹۰: ۵۷) و فقط اشاره شده است که «جناسهای همریشه اشتقاق نیز خواهند داشت» (هادی، ۱۳۹۰: ۱۲۲). در کتب بدیعی اشتقاق را از فروع جناس شمردهاند و برخی نیز آن را بهعنوان «جناس اشتقاق» در انواع تجنيس أوردهاند.

## ۷. نپرداختن به یک آرایه و انواع آن در

یکی از ایرادهایی که نظم کتاب را بههم ریخته، نپرداختن به یک آرایهٔ خاص و انواع آن در یک درس است. برای مثال، در قسمت پایانی درس هفدهم به صنعت جناس پرداخته شده و در درس هجدهم، از انواع آن بحث به میان آمده است. شایسته بود که در یک درس به جناس و انواع آن پرداخته شود تا نظم كتاب حفظ گردد. همچنين اگر به مبحث ترصيع در درس شانزدهم و همراه با سجع پرداخته میشد،

#### ۸. بی توجهی به دیگر صنایع بدیعی

یکی از کاستیهای این کتاب نپرداختن به دیگر صنعتهای بدیعی است. باید برای دانش آموزان کتابی صرفا بدیعی تألیف شـود و در آن، به اغلب آرایههای ادبی، متناسب با ذهن دانش آموزان اشاره

#### ٩. آوردن مثالهای نامناسب

یکی دیگر از ایرادهایی که در این کتاب دیده مىشود، آوردن شاهد مثالهاى نامناسب است؛ مثالهایی که با تعاریف ارائه شده همخوانی ندارند. در ادامه به چند مورد اشاره می شود:

در درس شانزدهم، در بحث از سجع متوازن این جمله از گلستان سعدی آمده است: «مال از بهر آسایش عمر است، نه عمر از بهر گرد کردن مال»

(هـادی، ۱۳۹۰: ۹۹) و دو کلمهٔ «عمر» و «مال»، سجع متوازن گرفته شده، در حالی که به کشیدگی یا کوتاهی این دو کلمه توجهی نشده است. به بیانی دیگر، «در سجع متوازن علاوه بر تساوی عدد هجاها، تساوی کمی هجاها هم شرط است» (شمیسا، ۱۳۹۰: ۳۹) ولی در این مثال، کلمهٔ «مال» کشیدهتر از «عمر»است.

نویسندهٔ محترم در تعریف جناس آورده است: «یکسانی و همسانی دو یا چند واژه است در واجهای سازنده با اختلاف در معنی» (هادی، ۱۳۹۰: ۱۰۹) اما در مثالی که برای جناس آمده است، گاه این اختلاف معنا دیده نمی شود:

> شادی مجلسیان در قدم و مقدم توست جای غم باد مر آن دل که نخواهد شادت (همان: ۱۱۸)

در واقع، قدم و مقدم اختلاف معنایی ندارند بلکه تصريف هم هستند.

و یا اینکه در رابطه با حسن تعلیل، این بیت ذکر شده است:

> بنالد جامه چون از هم بدرّد بگرید رز چو شاخ او ببری (همان: ۱۲۱)

در این بیت، استعارهٔ مکنیه وجود دارد؛ از این روی که شاعر، صدای دریدن جامه را همچون نالهٔ انسان و قطرات آبی را که از رز بیرون می آید، همچون گریستن انسان دانسته و در این بیت دلیل ادبی برای این امور ذکر نشده است.

#### نتيجهگيري

کتب «آرایههای ادبی» از دروس مهم رشتهٔ ادبیات و علوم انسانی است. این کتاب در برخی موارد دارای کاستی ها و ایرادهایی است که برطرف كردن أنها باعث غنى تر شدن اين اثر مى شود. اغلب ایرادها و نواقصی که دیده می شود، مربوط به تعاریف، مثالها و تقسیمبندی دروس است و با ارائهٔ تعاریف منطبق با کتابهای معتبر بلاغی و همچنین دقت در تقسیمبندی دروس می توان این ایرادها را رفع کرد. البته نباید از زحمات مؤلّف در تألیف کتاب متناسب با ذهن دانش آموزان به سادگی گذشت و باید اذعان کرد که این کاستیها و ایرادهای اندک، از ارزش علمی زیاد این کتاب نمی کاهد. جا دارد که در اینجا از زحمات مؤلف محترم کتاب نیز سیاس گزاری کنیم.



١٢. همايي، جلالالدين؛ **فنون** 

بلاغت و صناعــات ادبی،

ؤسسهٔ نشــر هما، چاپ ششم، تهران، ۱۳۸٦.

# نقد و بررسی آثار نثر کهن در کتاب ادبیات فارسی (۱)

اشرفروشندلپور دانشجوی کارشناسی ارشد زبان و ادبیات فارسی

کتابهای درسے در نظام آموزشی و برنامهریزیهای درسی اهمیت زیادی دارند و هر اندازه مؤلفان به محتوای مناسب این كتب توجه كنند، تحقق اهداف ارزشمند آموزش ويرورش بهتر امكان يذير مي شود. در این مقاله سعی شده است آثار نثر کهنن در کتاب ادبیات فارسی پایهٔ اول دبیرستان در سه بخش ساختار، تحلیل و نقد، بررسی و کاستیها و نکات مثبت در هر درس بیان شود.

در بخش ساختار متنن درس با منبع اصلی مقایسه شده است. در بخش تحلیل، چگونگی آغاز درس و نیز مطالب و اهمیت آن به اجمال بررسی شده است. در بخش نقد، جایگاه درس، نکات مثبت و منفی آن، تناسب درس با اهداف فصل و زمان تدریس بررسی شده است.

این بررسی روشن میسازد که مؤلفان محترم با دقت نظر فراوان متنهای بسیار ارزشــمندی را از آثار بزرگان زبان و ادب فارسے برای درج در کتاب ادبیات(۱) انتخاب کردهاند. ۵۰ درصد این موارد به صورت نثر مرسل و کاملا متناسب با سطح فهم و درک دانش آموزان پایهٔ اول است اما لازم است برای رفع برخی ابهامات و نیز نزدیکتر شدن دانشآموزان به اهداف هر درس، ضمن بازنگری بخشهای منتخب، حجم مطالب أنها را با زمان تدريس متناسب سازند.

كليدواژهها: كتب درسى، ادبيات دورهٔ متوسطه، نثر كهن، پايهٔ اول

#### ارائهٔ محتوای اصلی

کتاب ادبیات پایهٔ اول از یک مقدمه، نه فصل و مجموعاً ۲۶ درس و ۱۹۲ صفحه تشکیل شده است. یکی از امتیازات کتابهای ادبیات دورهٔ متوسطه و از جمله این کتاب، تقسیمبندی مطالب براساس انواع ادبی است و برای معرفی هر نوع ادبی بهترین نمونهها انتخاب گردیده است.

در مجموع، کتاب ادبیات پایهٔ اول دارای ۱۱ نمونه از نظم و نثر کهن است که از این میان فقط ٤ مورد به آثار نثر کهن اختصاص دارد. در واقع، می توان گفت حــدود ٣٦ درصد ادبيات كهن اين كتاب بهصورت نثر است که این با توجه به میزان تأثیر گذاری بیشتر شعر بر مخاطبان و تفهیم بهتر مطالب بجا و شایسته است. چهار متن مورد نظر عبارتاند از: ستایش خدا و پیغمبر، سمک و قطران، هنر و سـخن، سـفر به بصره که دو مورد آخر مربوط به قرن پنجماند.

### ١. بخش نخستين درس اول: «ستایش خدا و پیغمبر» ۱-۱. ساختار درس

متن «سـتایش خدا و پیغمبر» بخش نخستین درس اول کتاب ادبیات(۱) است. این متن بخشی از تحمیدیهای است که در آغاز جلد سوم «تاریخ جهان گشای جوینی» اثر عطا ملک جوینی آمده است. دو صفحه از کتاب درسی به این متن اختصاص دارد. پیش از آغاز متن، مقدمهای مختصر در

کتابهای درسی که دربر گیرندهٔ محتوای آموزشی و مهمترین عامل انتقال فرهنگ و دانش به نســلهای آینده هســتند، در تحقق اهداف أموزشيي اهميت زيادي دارند. از طرفی، آموزش زیربنایی و اصولی در دورهٔ متوسطه، که پلی برای رسیدن به تحصيلات عالى است، صورت مي يذيرد. به همین سبب، بررسی و تحلیل محتوای کتابهای درسے متوسطه و از آن میان بررسے کتب ادبیات، که مهم ترین رکن آموزش زبان رســمی کشــور هستند، از اهمیت بیشتری برخوردار است.

از آنجا که کتابهای ادبیات فارسی آمیختــهای از متون نظــم و نثر کهن و معاصرند و بهدلیل اهمیت آثار نثر کهن، که دانشآموزان را با تمدن، دانش و فرهنگ دیرینهٔ سرزمینمان آشنا می کنند، در این مقاله سعی بر آن است این متون که از آثار ارزشــمند زبان و ادب فارسی انتخاب گردیدهاند، هرچند مختصر بررسی شوند. این بررسی براساس کتاب ادبیات(۱) چاپ سال ۱۳۸۸ و در سه بخش ساختار، تحلیل و نقد صورت گرفته و در آن به طرح نکات ممتاز و برجستهٔ مثبت و منفی هر درس پرداخته شده است.

برای تقسیمبندی انواع نثر کتاب ادبیات فارسیی(۱)، دو اثر «سبکشناسی نثر» محمدتقی بهار و «سبکشناسی نثر» سيروس شميسا مدنظر بودهاند.



اشاره به سنت افتتاح کتابهای بزرگان زبان و ادب فارسی با نام و یاد خدا و ستایش پیامبر اکرم(ص) منظور گردیده است. متن مورد نظر در مأخذ اصلی و درس، با این عبارت آغاز می شود:

«سپاس و آفرین ایزد جهان آفرین راست. آنکه اختران رخشان به پرتو روشنی و پاکی او تابندهاند». (جوینی، ۱۳۸۵: ٦٤٣)

آخرین عبارت متن در منبع اصلی این گونه است:

«همچنین درود بر یاران گزیده و خویشان پسندیدهٔ او باد تا باد و آب و آتش و خاک در آفرینش بر کار است و گل بر شاخهای سبز و تر هم بستر خار». (همان) در قسمت توضیحات، به شرح و معنای برخی عبارتها پرداخته شده است. در بخش خودآزمایی ٥ سؤال طرح گردیده که ۳ مورد آنها مربوط به این قسمت است. در اعلام کتاب هیچ مطلبی در مورد کتاب جهان گشا یا نویسندهٔ آن ذکر نشده است.

#### ۱-۲. تحلیل درس

۱. در این تحمیدیه نویسنده ضمن اینکه به مدح و ستایش خداوند می پردازد، به نوبت صفات خداوند را برمی شمرد و گویی آن صفات را به خود و مخاطب خود یادآوری می کند.

۲. تحمیدیهها علاوه بـر اینکه از زبانی

فاخر و هنری برخوردارند، نمونههایی اعلا از فصاحت و بلاغت هســتند و به دو صورت منظوم و منثور نوشته می شوند. تفاوت تحمیدیههای منثور و منظوم این است که نویسنده برای آهنگین کردن آنها از آرایهٔ سجع استفاده می کند تا تأثیر آن را بر مخاطب افزون کند و بر زیبایی نوشتهٔ خود بیفزاید. متن ستایش خدا و

> لازم است برای رفع برخی ابهامات و نیز نزدیک تر شدن دانش آموزان به اهداف هر درس، ضمن بازنگری بخشهای منتخب، حجم مطالب آنها را با زمان تدریس متناسب سازند

پیغمبر نیز نثری مسجع و آهنگین است. فراگیرندگان قبلا در دورهٔ راهنمایی با نثر مسجع و آهنگین خواجه عبدالله انصاری آشنا شدهاند.

٣. مطالبي كه قبل از شروع متن آمده، مناسب است و اهمیت آغاز کتاب را با یک تحميديه بيان مي كند. عنوان اين مقدمه به حدیثی از پیامبر(ص) اشاره می کند و آن اینکه «هر کاری کـه با نام خدا آغاز نشود ابتر است». این عنوان زیبا اهمیت متن و جذابیت آن را بیشتر می کند.

٤. معمولا در ديباچه هر کتاب پس از ســتایش خداوند متعال به ذکر نام و ادای احترام به پیامبر(ص) و بزرگان دين پرداختهاند که به نعت پيامبر(ص) موصوف است و در متن مورد نظر با این عبارت آغاز می شود: «درود بر پیغمبر باز پسین، پیشرو پیمبران...».

٥. در متن درس و تاريخ جهان گشاي جوینی به کوشـش شاهرخ موسویان تفاوتهایی دیده می شود؛ از جمله اینکه در منبع اصلی پـس از جملهٔ «بلندی و برتری از درگاه او...» این جمله آمده است: «هرچه نه اوست، همه زیب و فریب است و هوس». (جوینی، ۱۳۸۵: ٦٤٣)

نیز در پایان همین عبارت پس از جملهٔ «هستی هرچه نام هستی دارد بدوست» این جمله آمده است: «نیک و بد سود و زیان از اوست». (همان)

همچنین در متن اصلی دو سـه جملهٔ دیگر وجـود دارد کـه در درس عنوان نشدهاند. علاوه بر این، در سه جمله تفاوتهایی دیده شده است که براساس منبع اصلی عبارتاند از:

0-۱. به همه **زفانی** نام او ستوده ۵- ۲. و همه گوش آواز و شنوده ۵-۳. و گل بر شاخهای سبز و تر و هم بستر خار. 7. در کتاب «سبکشناسی نثر»، نثر این کتاب تاریخی فنی معرفی شده است. (شمیسا، ۱۳۷۷: ۱٤۳)

لازم به ذکر است که متن درس از مقدمــهٔ کتـاب جهان گشـا و بهصورت مسجع است.

#### ۱-۳. نقد درس

۱. جایگاه این متن بسیار ارزشمند است؛ زیرا کتاب با یاد و نام خداوند آغاز می شود و مطالب آن برای فراگیرندگان پایــهٔ اول قابــل فهم و درک اســت. نیز مفاهیم ارزشمندی در این متن مطرح شده و علاوه بر ارزش ادبی و هنری، حاوی مضامین مهـم معنوی و اخلاقی است. نیایش با خداوند، همواره روح و جان را صفا می بخشد و تأثیرات مثبتی بر انسان مي گذارد.

ادامهٔ مطلب در وبگاه

# رند وال النار النام عمرا

## نقد و بررسی ساختار کتاب تازه تألیف مهارتهای نوشتاری «انشا و نگارش» پایهٔ هفتم و هشتم متوسطهٔ اول

مريم احمد پناه، كارشناس ارشد زبان و ادبيات فارسى

#### چکیده

موضوع این نوشته نقد و بررسی کتاب تازه تألیف مهارتهای نوشتاری (انشا و نگارش) پایه هفتم و هشتم متوسطهٔ اول است، که در سال تحصیلی ۹۶-۹۳ در مدارس سراسر کشور بهصورت رسمی به اجرا در آمده است. در کتاب مورد نظر عناصری چند مورد نقد و بررسی قرار گرفتهاند:

١. ساختار كلي، ٢. ساختار محتوايي و۳. تمرینهای نوشتاری کتاب و....

**کلیدواژهها**: نقد و بررسی، مهارتهای نوشتاری، انشا و نگارش، پایههای هفتم و هشتم

## این جهان صحنهٔ زیبای هنرمندی ماست

نوشتن و انشا نعمت بزرگی است. خداوند تبارک و تعالی دو نعمت اساسی خواندن و نوشــتن را در ســورهٔ مبارکه علق، بیان فرموده است. در اهمیت انشا و نـگارش همان بس کـه آن را مادر دروس دیگر میدانند؛ چرا که اگر دانش آموز با شیوههایی کار آمد بتواند به مهارت چهارگانهٔ خواندن، نوشتن، گوش دادن و سخن گفتن مسلط شود، در سایر دروس نیز موفق خواهد شد. یکی از مهمترین اهداف بلند پایهٔ نظام آموزشے کشور ما پرورش همهجانبهٔ

خلاقیتهای دانش آموزان در زمینههای

مختلف است و این محقق نمی شود مگر با تألیف کتابهای مناسب و برنامهریزی صحیــح در امر آموزش و تلاش معلمان اگاه و کاردان، کــه زمینه را برای بروز استعدادهای بالقوهٔ دانشآموزان فراهم میسازند و تنها در این صورت استعدادهای خلاق و توانمند شکوفا مىشوند.

در جهان امروز علوم مختلف دائم در حال توسعه و پیشرفتاند و سهم آموزشویــرورش در هر جامعهای برای دســتیابی به توسـعه و پیشرفت بسیار چشــمگیر به نظر میرســد. در کشور عزیز ما ایران نیز- که سابقهای دیرینه در امر آموزش دارد - مسئولان مربوط با درایت و پشــتکار فراوان به بازنگری در امر آموزش پرداخته و سعی کردهاند آن را به سوی پیشبرد اهداف مورد نظر سوق دهند.

در چند سال اخیر شاهد بازنگریهایی در ساختار کتب درسی در مقاطع مختلف تحصيلي هستيم. كتابهاي متوسطهٔ اول دچار تغییر و تحوّل شدند و کتاب «مهارتهای نوشــتاری» برای اولین بار یا به عرصهٔ تعلیم و تربیت در پایههای هفتم و هشتم نهاد. لازم است از تلاش بیشائبه تمامی کسانی که به هــر نحوی در تألیف و تدوین این کتاب دست داشتهاند تقدیر و تشکر کنیم. در این نوشته سعی بر آن است که کتاب مهارتهای نوشــتاری (انشــا و نگارش) تازه تأليف پايهٔ اول متوسطهٔ اول

(پایههای هفتم و هشتم) که بهصورت رسمی در مدارس سراسر کشور در حال اجراست نقد و بررسی شود. امید است حاصل این بررسی مورد توجه و استفادهٔ مؤلفان و تمامی دستاندر کاران محترم در امر آموزش قرار گیرد.

#### نگاهی به ساختار کلی کتاب

کتاب پایهٔ هفتم ۱۰۶ صفحه و کتاب پایهٔ هشتم ۹۲ صفحه دارد. روی جلد آنها از نظر رنگآمیزی یکسان اما طرح و تصویر آنها با هم متفاوت است. كتاب شامل صفحهٔ عنوان، و صفحه شناسنامه (مشخصات اصلی کتاب، نام کتاب، مؤلفان و شورای برنامهریزان، طراحان و تصویر گران، ویراستار، ناشر و...)، تصویر امام همراه با رهنمودی از ایشان به دانشآموزان - که بسیار بجا و شایســـته انتخاب شده است- و فهرست مطالب، مقدمه (سـخنی بـا دبیران) و سخنی با دانشآموزان (که برای اجرای بهتر این کتاب توجه به نکتههای ارزندهٔ آن ضروری است)، ستایش، متن درس، فعالیتهای نوشتاری، نیایش، شیوهنامهٔ ارزشیابی و کتابنامه میباشد.

#### بررسى ساختار محتوايي كتاب

كتاب مانند فارسي با ستايش، آغاز و به نیایش، ختم می شود. این کتاب در هر دو پایه در هشت درس تنظیم و برنامهریزی شده که با توجه به زمان اختصاص یافته، حدود بیست و چهار

جلسه در طول سال است. با توجه به این برنامهریزی دبیر باید هر درس را در سه جلسه(جلسهٔ اول آموزش و تدریس متن درس، جلسهٔ دوم تولید و داوری، و جلسهٔ سوم تصویرنگاری/ حکایتنگاری/ مثلنویسی) تدریس کند.

اهداف كتاب هفتم شامل ايجاد نظم ذهنی و اهداف کتاب هشتم شامل مهندسی ساختمان نوشته و آموزش راههای پرورش تفکر است. محتوای کتاب آموزش مهارتهای نوشتاری، از فكر كـردن - به عنـوان نقطهٔ آغاز نوشتن- شروع می شود. سپس، برای سادهسازی آموزش و یادگیری نوشتن، چارچوبها و روشهایی ارائه میدهد. در هــر درس عــلاوه بر متــن درس، تمرین فعالیتهای نوشــتاری در ســه بخش با عنوان درستنویسیهای نگارشی، مثلنویسی یا حکایتنگاری، تصویرنویسی، سازماندهی شده است؛ بنابراین، هر درس شامل موارد زیر است:

#### متن درس

درسها به دو روش مستقیم و غيرمستقيم ارائه شده است.

الف. مستقيم: ارائهٔ اطلاعات از سوى دانای کل

ب. غيرمســـتقيم در قالبهايي چون داستان، خاطره، و حسب حال.

#### فعالیتهای نگارشی

این فعالیت ها کلاس را با تعامل میان معلم و دانشآمــوز، و دانشآموز با دانش آموز مواجه می سازند و اهداف آنها عبارتاند از: ارزشیابی میزان درک دانشآمـوز از مطالب و محتوای درس، تقویت توجه و دقت و تمرکز حواس؛ ارتقای مهارت گفتوگـو، ایجاد فضای تعامل، نقد، همفکری و همیاری علمی. فعالیتهای نگارشی با نظمی علمی و منطقی آموزشی به دنبال هم آمدهاند. در بخش فعالیتهای نگارشیی معمولاً سه پرســش مطرح می شود: شمارهٔ یک با هدف تقویت توانایی تشخیص، شمارهٔ دو با هدف پرورش توانایی نوشتن و

تولید دانش آموزان، و شمارهٔ سه با هدف تقویت توانایی بررسی متن، تحلیل و نقد نویسی، طراحی شده است.

فعاليت اوّل: نخستين فعاليت نگارشی در حوزهٔ بازشناسی قرار می گیرد و ياسخ أن اغلب همگراست. (ياسخها تقریبا یکسان و مربوط به متن درساند و دانش آموزان با مراجعه به متن، پاسخ می دهند.) این پرسش میزان تشخیص و توجه و دریافت دانش آموزان را نسبت به آموزههای متن درس، ارزشیابی می کند. **فعالیت دوم:** فعالیت نگارشی دوم که در حـوزهٔ آفرینش قـرار میگیرد، واگرا است و هدف آن، پرورش توانایی نوشتن و تولید دانش آموزان است. البته معیار و موضوع نوشتن در هر درس بر بنیاد آموزههای همان درس اســتوار است. فعالیت نخست، برای تقویت دید بازشناسی و تشخیصی و فعالیت دوم با هدف پــرورش توانایی آفرینش و تولید نوشتن و انشای دانش آموزان طراحی

فعالیت ســوم: فعالیت سوم در قلمرو داوری، نقد و تحلیل قرار می گیرد. در این تمرین، دانشآموزان از هم مي آموزند، به هم مي آموزانند و به دلیل داشتن زبان مشترک و احساسات نزدیک به هم، بهتر می توانند مفاهیم را بــه یکدیگر تفهیم و منتقل ســازند. مبنای بررسی و نقد نوشتهها همان معیارهایــی اســت کــه در تمرین هر درس ذکر شده است. در این فعالیت، دانشآموزان نخست یاد می گیرند که با دقّت به نوشتههای همکلاسی خود گوش بدهند( تربیت ســواد شنیداری و افزایش درک شـنیداری) و سـپس، بر بنياد حافظهٔ كوتاه مــدت خود و البته یادداشت برداری، نقد و نظر خویش را مكتوب كنند.

#### بررسی تمرینهای نوشتاری

در این کتاب، به دنبال متن آموزشی هر درس سه بخش گنجانده شده است کـه به اهداف هر کدام در ادامه اشـاره مي كنيم.

بخش اول فعالیتهای نگارشی است که همان گونه که گفته شد، با نظمی منطقی، علمی و آموزشــی به دنبال هم آمدهاند. هدف این بخش تقویت توانایی تشخیص، پرورش توانایی نوشتن و تولید دانشآموزان و افزایش توانایی بررسی متن، تحلیل و نقدنویسی طراحی شده

بخش دوم شامل درستنویسی است که با هدف آشنایی و آموزش هنجارهای نوشتن در زبان فارسی معیار در ساختار کتاب جای گرفته است.

بخش ســوم که در آن از ســه شيوه استفاده شده، در هر درس متغیر است و تصویرنویسی، حکایتنگاری و مثلنویسی را شامل می شود که در پایان هر درس گنجانده شده است.

تصویرنویسی یعنی نوشتن دربارهٔ اجزا و عناصر دیداری تصویر. لازمهٔ خوب نوشتن در این بخش، دقت در نگاه و بررسی و درک عناصر بصری است. هدف اصلی این بخش، چگونگی بیان و درک و تفسیر ما از تصویر و قدرت پرورش موضوع است. آشنایی با این نکات، مهارتهای زبانی، دانش و کاربست آموزهها را در دانش آموز رشد می دهد و او را در تولید جملههای صحیح در گفتار و نوشتار توانمند میسازد.

حکایتنگاری و مثلنویسی بخش دیگری از فعالیتها را به خود اختصاص داده است که هر کدام را جداگانه بررسی میکنیم.

#### حکایتنگاری

در حکایتنگاری تأکید بر بازنویسی به زبان ساده و سادهنویسی است اما در مثل نویسی باز آفرینی و گسترش دادن و افزودن شاخ و برگ به اصل نوشته، مورد نظر است.

بخـش حکایتنـگاری بـا هـدف بارورسازی ذهن و زبان، خوانندگان و آشــنا کردن آنها با متــون و حکایات کهن، پـرورش حافظـه و تقویت توان خوب سـخن گفتن و زیبا نوشـتن در کتاب گنجانده شده است. مایههای

طنز نهفتـه در برخــی از حکایتها و ضربالمثلها، طراوت ویژهای به فضای ذهن اهل زبان میبخشد که در خلاقیت و نواًفرینی، بسیار نقشمند و اثر گذار است. بازنویسی یکی از روشهای دستورزی برای کسب مهارتهای نوشــتاری اســت. همچنین به عنوان يل ارتباطي، موجب حفظ و گسترش بن مایه های حکمت و فرهنگ می شود. در حکایتنگاری باید مجالی ایجاد کرد تا دانشآموزان، آزادانه و با اندیشیدن و مشورت کردن، در فضایی پر از نشاط و آرامش به نوشــتن بپردازند. با توجه به این موضوع، آیا پرداختن به آن در این كتاب جايز است؟ ما گفتيم كلاس انشا یعنی کلاس خلاقیت و نوآوری اما در حکایتنگاری، با توجه به سـخن مؤلف که اصل نوشته در اختیار دانش آموز قرار گرفته، فقط وی آن را گسترش و شاخ و برگ میدهد.

#### مثلنويسي

در مثلنویسی، میدان ذهن برای خلق معنا و خوانشهای تازه باز است و دانشآمــوزان مىتوانند بــه فراخور توانایی های ادراکی خود دست به بازآفرینی بزنند و با بهانه قراردادن مثلها به شاخ و برگ سخن بیفزایند. ضربالمثلها در افزایس توان سـخنوری و قدرت نویسندگی، کارمایه و نیروی شــگرفی دارند و اگر در ظاهر، کوتهنوشتهها و عبارتهایی بیش نیستند اما از معنا سرشارند و جهانی در پس خود دارند. به دلیل همین دو ویژگی، بهرهگیری از ضربالمثلها را شـگردی بسـیار کارآ و اثربخش در پویاسازی ذهن و زبان میدانیم.

ریشــهٔ تاریخی و داســتانی برخی از ضربالمثلها در دســترس اســت اما هدف از این بخش، پژوهش دربارهٔ ریشهٔ تاريخي ضرب المثلها نيست بلكه هدف این است که هر دانشآموز از دریچهٔ چشــم خود به موضوع نــگاه کند و به بازآفرینی نه بازنویسی مثل، و بازسازی واقعه و فضا و رویداد آن حتی به صورت

داســتان بپردازد که موجــب پرورش خلاقیت و نوآوری دانشآموز می گردد.

#### نقش تصاویر در انشانویسی

به طور کلی، دربارهٔ تصاویر کتابهای درسے می توان گفت که هدف از ارائهٔ آنها، برانگیختن بیننده به کشف پیامی است که در خود دارند و آن مستلزم دقّت در اجــزا و کلیّت تصاویر اســت. تصاویر مانند ضربالمثل و کلمات قصار بزرگان، پیام، آموزش و معنا دارند. تعبیر و تفسیر تصویرها ذهن را تقویت و فعال مى كند. تصوير گاهى نشان دهندهٔ خلاصهٔ یک رخداد، داستان و حتی یک کتاب است و تصویر خوانی هنری است كــه در همهٔ مراحل آمــوزش، از جمله شروع درس با ایجاد کنجکاوی، جلب

> در حکایتنگاری تأکید بر بازنویسی به زبان ساده و سادهنویسی است اما در مثل نویسی باز آفرینی و گسترش دادن و افزودن شاخ و برگ به اصل نوشته، مورد نظر است

توجّه و دقت، نتیجه گیری و فراخوانی آموختههای پیشین کاربرد دارد. تصویر اصلی ترین ابزار داستان است و تصویر گــری نقش مهمّی در فراگیری دروس دارد. در صورت هماهنگی و همنوایی تصاویر با ذهنیات مخاطب، آنها مسلماً تأثير عجيبي بر مخاطب خواهند داشـت. اهمّیّـت رنگ و نقش آن در انتقال پیامهای تصویری همواره مورد تأکید است. دانشآموزان پیش از آنکه متن کتاب را ببینند. تصویرها را ارزیابی می کنند. و بیش از آنکه از خواندن کتاب لذَّت ببرند، از دیدن تصویرهای آن شاد میشوند.

با توجه به تأثیری که تصویر در درک متون دارد، در انتخاب تصاویر کتاب باید بیشــترین دقت را کرد. در این کتاب از تصاویر زیبا، جذاب، پرکشش با رنگهای

زنده استفاده نشده است (با توجه به اظهارنظر بعضی از دانش آموزان)؛ در حالی که وجود تصاویر زندهتر و عمیقتر به درک متن و یوپایی ذهنی مخاطب در ایسن زمینه کمک میکند. ما در این کتاب دانشآمـوز را وادار می کنیم کـه ابتـدا تصویرخوانـی کنـد و بعد تصویرنویسی. تصاویر نقش بسزایی در پرورش و شکوفایی استعدادهای درونی انسان دارند.

## معایب و مزایای کتاب هر دو

قبل از هر چیز لازم است از مؤلفان محترم قدردانی شـود که درس انشا را از حاشیه بیرون آورده و برای آن دو ساعت زمان و یک کتاب خاص در نظر گرفتهاند. هر کتابی که نوشته می شود در جایگاه خود دارای ارزش و اعتبار است و نمی توان آن را نادیده گرفت اما در کنار این امر، کتابهای تازه تألیف با توجه به اینکه اولین بار است که به چاپ میرسند، خواهناخواه اشکالاتی دارند که با نقد و بررسی صحیح می توان آنها را برطرف کرد. در زیر به مهمترین این اشكالات مي پردازيم.

\* دانش آمــوز پایــهٔ هشــتم هنوز با مهارتهای نوشتاری پایهٔ هفتم آشنایی نــدارد. پس چگونه اســت کــه این دو کتاب در یک زمان در اختیار هر دو پایه قرار گرفته است؟ آن هم با توجه به سیر منطقی آنها که ابتدا باید مهارت نوشتاری هفتم(که تکیه بر روی بندنویسی دارد) خوانده شود بعد هشتم. \* بهتـر نبـود که این کتـاب مانند کتابهای دیگر آن هم فقط (برای آمادگی بیشــتر) در پایهٔ ششم یا هفتم به صورت آزمایشی در برخی از مدارس تدریس می شد و با توجه به باز خورد آن و تجربیات کسب شده، در سال بعد بهطور رسمی درهمهٔ مدارس به اجرا در میآمد؟ (اظهار نظر همکاران)

\* ضربالمثلها جملههایی کوتاه و سرشار از معانی هستند که موجب يــرورش ذهن فراگيرندگان ميشــوند

و فرهنگ و آداب و رسوم ملتها را همچـون آیینـهای در خـود منعکس می کنند. یکی از مزایای این کتاب، گســترش دادن ضربالمثلهاست که حس خلاقیت دانش آموز را بر می انگیزد و به او در انشانویسی کمک میکند.

\* بازنویسی و سادهنویسی مربوط به متون کهن است. (با توجه به اینکه درمقدمه و سخنی با دبیران آمده است که حکایتنگاری بر بازنویسی به زبان ساده و سادهنویسی تأکید دارد.) پس آیا بهتر نبود که در تمرینهای فارسی گنجانده شود؟

\* باید در تألیف کتابهای جدید به این امر مهم توجه داشته باشیم که مخاطب اصلی دانش آموز است. به همین دلیل زبان کتاب باید بسیار دلنشین و ساده باشد تا دانش آموز بتواند خود را با آن بیشتر وفق دهد. در حال حاضر، زبان كتاب صميمي نيست.

\* دانشآمــوزان ما با برخی از کلمات خوگرفتهاند. در این کتاب با کلماتی مانند «سنجه» در کنار «معیار» روبهرو میشویم که قدری سنگین است.

\* صفحه آرایی کتاب جذابیت چندانی ندارد. بــه نظــر دانش آمــوزان، اغلب صفحهها خصوصیت مجله به خود گرفتهاند. آنها همچنین اعتقاد دارند که کتاب انشا باید بسیار جذاب باشد. \* در مقدمهٔ کتاب پایهٔ هشتم «سخنی با دبیــران» دربارهٔ اهــداف هر کدام از تمرینهای نوشتاری، جز تصویرنویسی، توضیحاتی داده شده است؛ در حالی که در کتاب پایهٔ اول در همین قسمت از اهداف تصویرنویسیی سخن به میان آمده است. بهتر نبودکه به این مطلب در پایه دوم هم اشاره میشد تا دبیری که فقط پایهٔ دوم را تدریس می کند، از آن بهرهٔ بیشــتری ببرد؟ زیرا بیشترین تصویرنویسی در کتاب پایهٔ هشتم گنحانده شده است.

\* متأسفانه در كلاس ضمن خدمتي که درتابستان برای این درس برگزار شـد، هیچکدام از دبیران شرکتکننده

کتاب مهارتهای نوشتاری دو پایهٔ هفتم و هشتم را در اختیار نداشتند کـه بخواهند دربارهٔ آن اظهار نظر کنند یا به بررسی و نقد آن بپردازند و قبل از موعد، مشکلات کتاب را به گوش مؤلفان و برنامهریزان محترم برسانند. اگر این مشکل نبود، شاید آنها تا حدی می توانستند در این امر خطیر سهمی داشــته باشند. این خود از اشکالات این كلاسهاست.

\* ایــن کتاب اولین کتابی اســت که شیوهٔ ارزشیابی در آن مشاهده میشود. ارزشیابی مخصوص دبیر است، در راهنمای معلم به آن اشاره شده است و لزومی نداشت که در این کتاب هم تكرار شود.

\* بخش درستنویسی که در این کتاب آمده و بهصورت پراکنده به آن پرداخته شده است، بهتر بود در آغاز کتاب و بهصورت بخشى مستقل مىآمد. دليلش هم این است که با توجه به ساختار کتاب، ما از همان درس اول کار نوشتن را شروع می کنیم. پس به عنوان یکی از معیارهای ارزشیابی، درستنویسی ضروری است و دانش آموز از همان ابتدا باید با این بخش آشنا شود. (با توجه به اظهار نظر دانشآموزان)

\* بعضے از درستنویسے ها هم در کتاب فارسی و هم در کتاب مهارتهای نوشتاری آمده است که البته با حذف آنها می توان از نکات دیگری در این زمینه بهره برد. از جمله:

\* به درستنویسی صفحهٔ ۲۱ کتاب مهارتهای نوشتاری پایهٔ هستم در کادر املایی صفحهٔ ۳۶ فارسی همان پایه نیز اشاره شده است.

\* درستنویسی صفحهٔ ۷۷ پایهٔ هشتم که با کادر املایی صفحهٔ ۱۱۷ فارسی تقريبا يكسان است.

\* درستنویسی صفحهٔ ۵۳ مهارت نوشــتاری پایهٔ هشــتم با کادر املایی صفحهٔ ۵۳ فارسی همان پایسه تقریبا یکسان است.

\* در کتاب راهنمای معلم آمده که «با توجه به انتخاب رویکرد مهارتی

که در حقیقت جهتگیری کل برنامه را نشان میدهد، از نگارش انشایی و خلاقانهنویسی آگاهانه پرهیز شده است. انشا و خلاقیت فراتر از اهداف این دوره و مربوط به توانایی نویسندگی است که ما در دورهٔ متوسطهٔ دوم بدان خواهیم پرداخت.» پـس بهطور کلی، می توان از محتوای این کتاب فهمید که هدف اصلی نویسندگی است؛ در حالی که هدف ما از زنگ انشا این است که دانش آموز را فردی خلاق بار آوریم نه نویسنده. ما هیچگاه نمی توانیم در چند جلسـه نویسـنده پرورش دهیم. انشانویسے میتواند تمرینے برای نویسندگی باشد و اگر این گونه نباشد پس جایگاه چندین و چند ساله درس انشا در این دوره را باید نادیده گرفت. \* این کتاب برای شخصی که مىخواهد نويسندگى بياموزد مفیدتر است. در این کتاب آموزش درستنویسی، بازنویسی و... دیده می شود که مباحث خیلی خوبی هستند اما مسئلهای که به چشم نمىآيد، مسئلة انشانويسي است. ما در انشانویسی دانش آموز را باید آزاد بگذاریــم و وی را مقید به پارهای مسائل نكنيم تا بتواند از موضوع ارائه شده آنچه را که در ذهنش جای گرفته است، بر صفحهٔ کاغذ جاری سازد.

\* واژهٔ انشا در این کتاب مورد بیمهری قرار گرفته است و این امر حتے روی جلد کتاب هم دیده می شود. شایسته تر بود که عنوان کتاب را «انشا و نگارش» برمی گزیدیم و مهارتهای نوشتاری را در داخل پرانتز می گذاشتیم تا جایگاه انشا حفظ شود. دلیلش هم این است که دانش آموز تا خلاقیت ذهنی نداشته باشد نمی تواند نویسندگی را تجربه کند.

\* به طــور کلی و با توجه به تجربیات شخصی می توان گفت دانش آموزان از نوشتن هراس دارند. پس چطور می شـود دانش آموزی را که از نوشتن می ترسد و توان نوشتن یک انشای ساده را ندارد، در مدت زمان کوتاهی

نویسنده بار آورد؟ این امر را باید به عهدهٔ معلم خلاق گذاشت تا با تدبیر و دوراندیشی آن را مدیریت کند. (مهارت اجرایی بسیار مهم است.)

#### سخن ياياني

با توجه به مطالب بیان شده و مزایای فراوان كتاب، لازم است از زحمات بی درینغ مؤلفان و برنامه ریزان که در سازمان تألیف کتابهای درسی، دست به تألیـف و تدوین کتابهای درسـی متنوع بهخصوص در درس ادبیّات زدهاند تشکر و قدردانی ک نیم. همان طور که همهٔ ما میدانیم، کتب تألیف شـده در هـر دوره به دلیل گسـتردگی مطالب خالی از اشکال نیستند که امید است کارشناسان محترم این اشکالات را به حداقل برسانند.

۱. مهارتهای نوشــتن پایهٔ هفتم و هشــتم (اول و دوم

۲. راهنمای معلم مهارتهای نوشتاری، پایهٔ هفتم و هشتم (اول و دوم متوسطهٔ اول)، ۱۳۹۳

#### ادامه مطلب از صفحه ۵۷

\* در درس بیست و هفته، ص ۱۹۹، فعاليت ٥ جملهٔ «**او با برادر همسايهاش،** احمد، مسافرت کرد» بهعنوان جملهای دارای کژتابی مطرح شده است که نیاز به ویرایش دارد. با نگاهی به کتابهای کمک درسی مثل گاج و گامبه گام، دریافت می شود که کرتابی مذکور به قوت خود باقی است؛ چون اصل کژتابی ـ که همان برادر همسایه است ـ دوباره تکرار شده

اگر جمله را بدون بدل (احمد) در نظر بگیریم، مانند ترکیب **دوست همسایه،** برادر همسایه نیز کژتابی دارد ولی چندان دشوار نیست؛ چون از آن دو جمله چنین استنباط می شود:

الف. او با برادرش که همسایهاش است مسافرت کرد.

ب. او با کسی که با برادرش همسایه است مسافرت کرد.

اما دشــواری این جملــه زمانی نمایان می شـود که واژهٔ «احمد» را با آن در نظر بگیریــم و او را بدل از «برادر همسایه» فرض كنيم. لــذا با توجه به موارد فوق دو احتمال وجود دارد:

۱. احمد بدل از برادرش است، که همسايه اوست.

۲. احمد بدل از برادر کسے است، که همساية اوست.

جملات ويرايش شده:

الف. او با احمد که برادر و همسایهاش است، مسافرت کرد.

ب. او با احمد که با برادرش همسایه است، مسافرت کرد.

چنانچه **احمد** را بدل از همسایهاش بدانیم شرایط متفاوت است؛ چون جمله از

او با برادر احمد که همسایهاش می باشد مسافرت کرد (او با برادر احمد مسافرت کرد)

حال اگر احمد را بدل از ضمیر «ش» بدانیم، جمله «او با برادر همسایهٔ **احمد** سافرت کرد» ساخته خواهد شد که ترکیب برادر همسایه مانند قبل دارای رابهام اسـت: ۱. برادری که همسایه است.

۲. برادر کسے که همسایه است. در این صورت دو جمله از آن دریافت میشود: الف. او با برادر كسيى كه همساية احمد است، مسافرت کرد.

ب. او با همسایهٔ احمد که برادرش است، مسافرت کرد.

با این وجود ساختن جملهای که همهٔ معانی خواسته شده را در خود جای دهد و كژتابي هم نداشته باشد بسيار دشوار است.

۱. ترکیباتی مانند **دوست همسایه،** مادر معلم، برادر همسایه و کلمات معطوفیی که بعد از آنها صفت یا مضافالیه میآید، به احتمال زیاد کژتابی

۲. پی بردن به واحد زبانی دارای کژتابی نیازمند تمرکز خاصی است؛ چون به راحتی خود را نمایان نمی کند. لذا جملاتی که در یک ترکیب دو ابهام دارند، پیچیده ومشكلاند.

۳. در مبحث کژتابی، ابتدا باید علت آن را توضیح داد و سپس فرضیههایش را بیان کرد. در پایان نیز جملهها را درست و بدون كژتابي بهطور كامل آورد.

ابراهیمزاده، محمدرضا؛ راهنمای گامبهگام زبان فارسی **دوم دبیرستان**، منتشران، تهران، ۱۳۹۱.

۲. حقشناس، علیمحمد و دیگران؛ **زبان فارسی۲**، شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی ایران، تهران، ۱۳۸۶

ـ؛ **زبان فارسى ٣ تخصصى،** شركت چاپ و شر کتابهای درسی ایران، تهران، ۱۳۸۷.

عنی شناسی، انتشارات

٥. كزازى، جلال الدين؛ بديع ٣، نشر مركز، تهران، ١٣٨٥. ٦. منشاری، مرتضی و دیگران؛ کتاب زبان فارسی ۱، شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی ایران، تهران، ۱۳۸۶.



## اكسيرعشق

رسول کردی کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی

عُلماي قديم بلاغت، گاهي آرايههاي ادبي **«کنایه»** و **«استعاره»** را بهجای یکدیگر به کار می بردند؛ زیــرا در قدیم، کنایه را شامل مجاز و استعاره میدانستند. این نگرش در برخی از کتابهای زبان و ادبیات فارسیی دانشگاهی و گاه در متون ادب فارسى نظام قديم متوسطه وجود دارد. ظاهرا رگههایی از این نوع نگرش در ذهن و اندیشهٔ برخی از طراحان محترم آزمون سراسری دانشگاهها نیز سرایت کرده است. نگارنده با ذکر شواهدی از متون ادب فارسیی و با آوردن دلایل منطقی، نشان داده است که واژهٔ «زر» در مصراع «اکسیر عشق بر مسـم افتاد و زر شدم» (سعدی، ۱۳۷۷: ۵۵۰) استعاره نیست؛ هرچند در برخی از کتابهای بسیار معتبر، استعاره فرض شده است.

كليدواژهها: تشبيه، حقيقت، كنايه، مجاز، قرينه، علاقه، استعاره

#### مقدمه

مىدانيم كه همــهٔ واژههاى يک عبارت **کنایی** در معنای **حقیقی** به کار میروند ولی باید با فرهنگ حاکم بر جامعه آشنا بود و به کاربرد و موقعیت آن عبارت در متن هم توجه کرد. از طرفی، میدانیم مجاز واژهای است که در غیر معنای حقیقی خود به کار رفته باشد. از آنجا که استعارهٔ مصرحه، نوع خاصى از مجاز (با علاقهٔ شباهت) است، یک عبارت کنایی نمی تواند استعاره هم باشد. در برخی موارد که با قرینهای، وجود

**اســتعاری** و یا **مجازی** بودن یک واژه یا یک عبارت تأیید می شود، تشبیه یا کنایی بودن همان واژہ یــا آن عبارت باید بهطور منطقی نقض شود. قبل از بررسی مصراع «اکسیر عشق بر مســم افتاد و زر شدم» کـه چندین بار در آزمون سراسری دانشگاهها مطرح شده است، به تعاریف دقيق اصطلاحات بلاغي «مجاز، استعارهٔ مصرحهوكنايه»مي يردازيم.

«به کار رفتن واژهای در غیر معنی حقیقی، به شرط وجود علاقه و قرینه، **مجاز** نام دارد. مجازی که علاقهٔ آن شباهت باشد، استعاره [=استعارهٔ مصرحه] نام دارد.» (هادی، ۱۳۸۰: ۹٦) «بیان مشبهٌبه و ارادهٔ تمامى اركان تشبيه، استعارهٔ مصرحه نام دارد.» (همان: ۸۵) «در کنایه، قرینهای نیست تا نشان دهد که الفاظ در معنی مجازى به كار رفتهاند: يعنى، الفاظ [در کنایه] همه حقیقتاند.» (همان: ۱۰۵) «در قديم، اصطلاح كنايه را به مفهوم كلى به کار می بردند که شامل مجاز و استعاره نیز می شد؛ یعنی آن را به اصطلاح مخصوصی در مقابل مجاز و استعاره نمی شمردند و اصطلاح جدید کنایه ـ که با مجاز و استعاره فرق دارد ـ از موضوعات ادیبان متأخر است.» (همایی، ۱۳۷۷: ۲۵۷) در این پژوهش، به نمونههایی از این درهمآمیختگی اشاره می شود.

1. در کدام بیت، همهٔ آرایههای «جناس،

استعاره، کنایه و تشبیه» موجود است؟ (تجربی، ۱۳۸۲)

١. أن كس كه سربه جيب قناعت فرو نبرد بگذار تا به چاه مذلت فرو رود ٢. مهمان سراست خانهٔ دنيا كه اندر او یک روز این بیاید و یک روز او رود ٣. گفتم ببينمش مگرم درد اشتياق ساکن شود، بدیدم و مشتاق تر شدم ٤. گويند روي سرخ تو سعدي که زرد کرد اكسير عشق بر مسم افتاد و زر شدم (مقبلی، ۱۳۸۸: ۶۸)

«گزینهٔ (٤) درست است./زر، زرد: جناس/ مس: استعاره از وجود پست/ زر: استعاره از وجود عالى/زر شدن (كنايه): به مرحله والا رسيدن/اكسير عشق: تشبيه» (همان: ٦٠) «زر: استعاره از وجود ارزشمند» (ذوالفقــاری، ۱۳۸۵: ۱۲۸) در گزینهٔ (٤) واژهٔ «روی» در معنی «صورت» پذیرفتنی است و در معنی «فلز روی= Zn» ـ که پذیرفتنی نیست \_ با واژههای «مس» و «زر»، تناسب دارد. پسس آرایهٔ «ایهام تناسب» را نیز پدید آورده است. این بیت آرایههای بدیع دیگری نیز دارد که نمونهای از آرايهٔ «ابداع» يا «ســــلامةالاختراع» است. (نک: اسفندیارپور، ۱۳۸۳: ۲٦۱ و شمیسا، ۱۳۷۲: ۱۳۹)

این مصراع با دقت کافی و چندین بار در آزمون سراسری دانشگاهها مورد بحث و بررسی قرار گرفته است که در پرسشهای بعدی به آن اشاره می شود. تنها عیبی که در توضیح این پرسـش وجـود دارد،



این است که «زر» نمی تواند «استعاره» باشد. به هر حال گزینهٔ (٤) درست است و «اســتعاره» نبودن واژهٔ «زر» تأثیری در این پرسش ندارد؛ زیرا «مس» استعاره از «وجود پست» است. به دو دلیل واژهٔ «زر» در این پرسش نمی تواند «استعاره» باشد. الف. اثبات از طریق برهان خلف در ریاضی: حكم: مىخواھىم ثابت كنيم «زر» اســتعاره نيســت./ فرض خــلاف: «زر» استعاره است. (فرض خلاف يعنى فرضى که درست نیست ولی در ریاضی این گونه به کار می رود.)

برهان (دلیل یا اثبات): اگر «زر» را «استعاره» بدانیم، یعنی پذیرفتهایم که «زر» در غیر معنای حقیقی به کار رفته است. در این صورت، «زر شدم» نمی تواند «کنایه» باشد؛ زیرا در یک عبارت کنایی، همهٔ واژهها در معنای حقیقی به کار رفتهاند. می کند. پس «زر» استعاره نیست. این در تناقض با فرض است؛ يعنى فرض خلاف

ب. «زر شـدم.» یک کنایه و یک جملهٔ سهجزئی با مسند و نمونهای از «تشبیه

وجود واژهٔ «اکسیر» در این بیت و توجه به این باور قدیم که «کسیر» سبب تبدیل اجسام بی ارزش به اجسام با ارزش می شد، کنایه بـودن جملهٔ «زر شـدم» را تأیید نادرست است. پس حکم درست است؛ یعنی «زر» استعاره نیست.

بلیغ اسنادی» است. پایههای این تشبیه و اجزاء دستوری این جمله چنین اند: زر: مشبّهٔبه و مسند/

شدم: شد (فعل اسنادی) + « م» (نهاد پیوسته و مشبه)/ در این جمله، نهاد جدا يعنى واژهٔ «من» به قرينهٔ لفظي (بهدليل وجـود نهـاد پيوسـتهٔ « م» در فعل «شدم») حذف شده است. بهدلیل وجود مشبّه (نهاد پیوستهٔ « م») و مشبّه بّه می توان گفت که استعارهٔ مصرحهای از این تشبیه بلیغ اسنادی ایجاد نشده است. نگارندهٔ این سطور معتقد است وقتی نهاد

جدا، مشبّه باشد و به قرینهٔ لفظی (بهدلیل وجود نهاد پیوســته) حذف شــود، نباید

واژهٔ «زر» در مصراع «اکسیر عشق بر مسم افتاد و زر شدم» (سعدی، ۱۳۷۷: ۵۵۰) استعاره نیست؛ هرچند در برخی از کتابهای بسیار معتبر، استعاره فرض شده است

مشبّه را حذف شده در نظر گرفت. وجود نهاد پیوسته در چنین مواردی، جای خالی مشــبّه را پر می کند. اینک با نمونههای دیگری این نگرش ثابت می شود.

۲. دل ما به دور رویت ز چمن فراغ دارد که چو سرو پایبند است و چو لاله داغ دارد (هادی، ۱۳۸۰: ۲۶)

در مصراع دوم، واژهٔ «دل» به قرینهٔ لفظی حذف شده اسـت. «در مصراع دوم، واژهٔ «دل» به «سـرو» و «لاله» [یعنی به دو چیز] تشبیه شده است» (همان: ٦٥ و ٦٦)

٣. كه نيام، كوهم زصبر و حلم داد کوه را کی در رباید تندباد؟ (همان، ص ۷۰)

مؤلف محترم آرایههای ادبی سال سوم رشتهٔ ادبیات و علوم انسانی در توضیح این بیت در درس تشبیه بلیغ (همان: ۷۰) به تشبيه بودن اولين جملة بيت اشاره نكرده است. آیا توجیه مؤلف محترم این کتاب به این دلیل است که فعل اسنادی جملهٔ اول،

منفی شده و همانندی از بین رفته است، که بهنظر نمی رسد چنین باشد. در صورتی که بهنظر میرسد جملهٔ «که نیام» آ یک جملهٔ سـه جزئی با مسند و نمونهای از «تشبیه بلیغ اسـنادی» باشد و ظاهرا پایههای این تشبیه و اجزاء دستوری این جمله چنین باشند:

که (کاه): مشبّه و مسند/نی ام (نیستم): نیست (فعل اسنادی) + « م» (نهاد پیوسته و مشبّه»

نمونههای دیگری که در آنها، نهاد جدا (مشبه) به قرینهٔ لفظی (بهدلیل وجود نهاد پیوسته) حذف شده است، بدون توضیح ذکر میشوند:

\* همچو چنگم سر تسلیم و ارادت در پیش (همان: ۲۹)

\* چون شــبنم اوفتاده بُدم پیش آفتاب (همان: ۲۹)

\* در شجاعت شیر ربانیستی (همان: ۷۳)

۴. در کدام مصراع [هر] دو آرایهٔ «تشبیه و اســتعاره» وجود دارد؟ (ریاضی، فنی، و هنر ۱۳۷۸ \_ ۱۳۷۷)

## ۱. اکسیر عشق بر مسم افتاد و زر

۲. از در درآمدی و من از خود به در شدم ۳. چندې به پاي رفتم و چندې به ســر

٤. مهرم به جان رسید و به عیّوق بر شدم (مقبلی، ۱۳۸۸: ۲۹۸)

«گزینهٔ (۱) درست است./ اکسیر عشق: تشبیه/ مس: استعاره» (همان: ۳۱۱ و ۳۱۲) در پاسخ به این پرسش نیز واژهٔ «زر» استعاره نیست؛ در صورتی که در پاسخ به پرسش (۱)، به اشتباه، استعاره فرض شده بود. تنها عیب پرسش اخیر این است که ابهام (کژتابی) وجود دارد و بهتر بود قبل از «دو» واژهٔ «هر» نوشته می شد که نگارندهٔ این سطور، آن را در [] گذاشته و بهصورت پرسش افزوده است.

۵. در بیت زیر، کدام آرایهٔ ادبی موجود نیست؟ (هنر، ۱۳۷۹\_۱۳۷۸)

«گویند روی سرخ تو سعدی، که زرد کرد؟ اکسیر عشق بر مســم افتاد و زر شدم»

> ۱. استعاره ۲. تشبیه

۳. جناس تام ٤. کنایه (همان: ۲۹۸)

«گزینهٔ (۳) درست است./ مس: استعاره از جسم آدمی است که «کسیر» آن را به «زر» تبدیل می کند/ زر شـدن: کنایه از ارزشـمند و متعالی شـدن و به کمال رسیدن/ زرد شدن روی (کنایه)/ اکسیر عشق: تشبیه بلیغ اضافی» (همان: ۳۱۳ و ٣١٤) «استعاره» بودن واژهٔ «زر» نيز در این مصراع، رد می شود.

 در کدام گزینه، هر سه آرایهٔ «استعاره، جناس تام و کنایه» به کار رفته است؟ ۱. روی جانان طلبی، آینه را قابل ساز ورنه هر گز گل و نسرین ندمد ز آهن و روی ۲. هنوز از دهن بوی شیر آیدش همی رای و شمشیر و تیر آیدش ۳. دست از مس وجود چو مردان ره بشوی تا کیمیای عشق بیابیّ و زر شوی ٤. از مكافات عمل غافل مشو گندم از گندم بروید، جو ز جو (مقبلی، ۱۳۸۲: ۲٤۱)

«گزینهٔ (۱) درست است./ آینه (آیینه): استعاره از دل/روی، روی: جناس تام/قابل ساختن آینه (آیینه): کنایه از پاک کردن دل و باطن» (همان: ۲٦٣) در ياسخ به اين پرسش در گزینهٔ (۳) نیز استعاره بودن واژهٔ «زر» رد شده است. نگارندهٔ این پژوهش نیز معتقد است که «زر» در گزینهٔ «۳» استعاره نیست. بهنظر می رسد «کنایه» در نظر گرفتن عبارت «قابل ساختن آیینه» با «استعاره» بودن واژهٔ «آیینه» در تناقض باشد و در نظر گرفتن این دو امر با هم امكان پذير نيست؛ زيرا استعاره نوعي مجاز است (واژه در غیر معنای حقیقی به کار رفته است) و در کنایه همهٔ واژهها حقیقتاند. از نظر نگارندهٔ این سطور، جملهٔ «آیینه را قابل بساز» آرایهٔ «استعارهٔ مرکب» دارد و کنایه نیست. دلیلی که می توان به آن استناد کرد

٧. «به پیش آیینهٔ دل هر آنچه می دارم بهجز خيال جمالت نمي نمايد باز» (حافظ، ۱۳۸۳: ۳۵۳) تركيب «آيينهٔ دل» تشبيه بليغ اضافي است.

بهنظر می رسد دلایل زیر سبب می شود گاهی **کنایه و استعاره** در هم آمیخته شوند: الف. گاهی برخی از مفاهیم و اصطلاحات در کتابهای سطح پایین تر تدریس نشدهاند. برای نمونه، مثالهای «جناس مرکب» در دورهٔ متوسطه به شکل «جناس تام» بیان می شوند. «رمز» را حالت خاصی از «استعاره» در نظر می گیرند. «استعارهٔ تمثیلیه» را گاهی نوعی «کنایه» محسوب مى كنند. نگارندهٔ این سطور به این گونه موارد اعتقاد ندارد و معتقد است که باید مرز این گونه اصطلاحات به طور دقیق مشخص شود.

ب. علم بلاغت هـم مانند علوم دیگر بر پایـهای از تعاریف دقیـق و اصول علمی استوار است. رعايت نكردن دقيق اين تعاریف و اصول، سبب ایجاد اشتباه و درهم آمیختگی می شود. به نظر نگارندهٔ این پژوهش، پژوهشگران زبان و ادبیات فارسی باید ذوق ادبی و فکر و استدلال منطقی داشته باشـند. به چند نمونهٔ دیگر از این موارد، در ادامه اشاره می شود.

۸. در بیت زیــر از مولوی، آرایهٔ «جناس مرکب» وجـود دارد ولی بهدلیل معرفی نشدن این آرایهٔ ادبی در کتابهای زبان و ادبیات فارسی دورهٔ متوسطه و پیشدانشگاهی، آن را نمونهای از «جناس

این است: «دل» در ترکیب «آیینهٔ دل» \_ که نمونهای از تشبیه بلیغ اضافی است ـ حذف شده است. پس واژهٔ «آیینه» استعارهٔ مصرحه از «دل» است و این «کنایه» بودن جملهٔ «آیینه را قابل ساز» را نقض می کند. از طرفی، مانند نمونهٔ پرسـش (۳) همین مقاله نیست که «مشبّه» در جمله، «نهاد» داشته باشد و به قرینهٔ لفظی (بهدلیل وجود نهاد پیوسته) حذف شده باشد. این دلیل دیگری است که جملهٔ مورد نظر کنایه نیست و استعارهٔ مرکب است.



تام در نظر می گیرند. «آتش است این بانگ نای و نیست باد هرکه این آتش ندارد نیست باد» (سنگری، ۱۳۸۲: ۵)

۹. «آینه» در بیت زیر از مولوی، استعاره از چیست؟

«آینهت دانی چرا غمّاز نیست؟ چون که زنگار از رخش ممتاز نیست» (هادی، ۱۳۸۰: ۹۲)

«آیینه» را در آرایههای ادبی متوسطه در همین بیت، استعارهٔ مصرحه از «دل» در نظر می گیرند (همان: ۹۲) ولی از نظر دکتر شمیسا، رمز «خاطرات، دل، ذهن و فکر» است و معنای خود «آیینه»را هم دارد (در مقابل آیینه) (شمیسا، ۱۳۷۹: ۲۱۲). بهنظر میرسد آقای دکتر شمیسا، جملهٔ «آیینهات غمّاز نیست» را «کنایه» هم فرض کرده باشند؛ زیرا با توضیحی که

فرمودهاند، «آیینه»می تواند معنای حقیقی داشته باشد، مفهوم کنایی عبارت مورد نظر به ذهن می آید. دلیل دیگر اینکه وی معتقد است: «استعارههای تمثیلیه، را معمولا در مقام «کنایه» هم به کار می برند.»

(همان: ۱۹۵) همچنین وی معتقد است: «در رمــز، قرینهٔ صریحی وجــود ندارد و قرینه، معنوی و مبهم است و درک آن، مستلزم آشـنایی با زمینههای فرهنگی بحث است (همان: ۲۱). عبارت اخير كنايي بودن مفهوم «آیینه» را تأیید می کند. ظاهرا منظور آقای دکتر شمیسا از «رمز» در این عبارت، یکی از انواع «کنایه» است؛ در صورتی که بهنظر نگارندهٔ این سطور، «آیینه» در بیت قبل نمی تواند کنایه باشد.

•۱. مقصود از «آینه» در بیت زیر چیست؟ (تجربی، ۱۳۷۱ \_ ۱۳۷۰)

«دیدمــش خرم و خندان قــدح باده به

و اندر آن آینه صدگونه تماشا می کرد» ١. انديشة والاي انسان

۲. پدیدههای شگفتانگیز عالم خلقت ٣. چهرهٔ نوراني مردان حقطلب ٤. دل آگاه و حقيقتبين عارف (سجادی، ۱۳۷۰: ۲٦۲)

«گزینهٔ (٤) درست است./آینه: رمز و استعاره از دل آگاه و حق بین عارف است.» (همان: ۲۸۷) کـه در کتابهای ادبیات فارسی نظام قدیم متوسطه به شکل «استعاره» بیان می شد.

11. بر مفرش پیروزه به شب شاه حلب را از سوده و پاکیزه بلور است **اوانیش** (حاکمی، ۱۳۷۲: ۳۰)

«مفرش پیروزه: کنایه از آســمان/شــاه حلب: کنایه از ماه» (همان: ۳۰) در حالی که هر دو عبارت، «استعاره» هستند و «کنایه» نیستند و «اوانی» نیز «استعاره» از «ستارگان» است.

11. فلانى مغز دارد. (بهمعنى مغز سـر: حقیقت )(سلطانی گردفرامرزی، ۱۳٦٦:

فلانی مغز دارد. (بهمعنی با فکر، اندیشمند مجاز است؛ زيرا مغز محل تفكر است نه خود تفكر.) (همان)

اگر واژهٔ «مغز» در جملهٔ اول در معنای «حقیقی» به کار رفته باشد، چه قرینهای وجود دارد که همین واژه در جملهٔ دوم (تکرار جملـهٔ اول) در معنای «**مجازی**» به کار رفته باشد؟ در صورتی که بنا به نظر آقای دکتر هادی (نک: یی نوشــت ۲) اگر **قرینه** نباشد، هیچ **مجازی** شناخته نمی شود و اگر علاقه نباشد، هیچ مجازی يديدنمي أيد.

#### نتيجه

با توجه به استدلالهای ارائه شده و تعاریف دقیق استعاره، کنایه و مجاز و دیگر شواهد موجود، می توان به این نتیجه رسید کـه واژهٔ «زر» در مصراع «اکسیر عشق بر مســم افتاد و زر شدم» از سعدی، نمی تواند اســتعاره باشد بلکه «زر شدن» یک ترکیب کنایی است. بهنظر میرسد مؤلف محترم كتاب حاوى ياسخهاى ارائه شده به آزمونهای سراسری دانشگاهها و دیگر کتابهای معرفی شده در متن این پژوهــش، هنگام تنظیم هر کــدام از این مجموعهها، بهدلیل حجم بالای کار در این مورد دچار لغزش شــده و به اشتباه، واژهٔ «زر» را در این مصراع استعاره در نظر گرفته است که به گزینهٔ درست پرسش ۱ از آزمون سراســری دانشگاهها، آسیبی نمیرسد و از اهمیت این گونه کتابهای ارزشمند كاسته نمى شود.

#### پىنوشتھا

۱. در اثبات از طریق «برهان خُلف» فرض می کنیم که حکم درست نباشد. این نوع فرض را «فرض خلاف» می گویند. با ادامهٔ روند کار از طریق «فرض خلاف»، به یک تناقض (نقض یکی از تعاریف، قوانین و...) میرسیم. در این صورت نتیجه خواهیم گرفت که «فرض خلاف» درست نبوده است؛پس حکم درست

٢. آقای د کتر علی گراوند، عضو هیئت علمی گروه زبان و ادبیات فارسی دانشگاه ایلام، به تشبیه بودن جملهٔ اول اشاره کرده است (نک: نشریهٔ رشد زبان و ادب فارسی، ش ٤٧، تابستان ١٣٧٧: ۸۳) ولی آقای دکتر روحالله هادی گفته است که در جملهٔ اول تشــبیهی وجود ندارد. (کارگاه آموزشی دبیران ادبیات فارسی استان خوزستان در ۱۳۹۷۱۷۲۸ در اهواز)

۳. ابهام (کژتابی) جملهٔ «در کدام مصراع، دو آرایهٔ تشبیه و استعاره وجود دارد؟» به صورت زیر برطرف می شود: الف. در كدام مصراع دو آرايهٔ تشبيه و دو آرايهٔ استعاره وجود دارد؟ ب. در کدام مصراع دو آرایهٔ تشبیه و یک آرایهٔ استعاره وجود دارد؟

ج. در کدام مصراع یک آرایهٔ تشبیه و یک آرایهٔ استعاره وجود

جملهٔ (ج) مدنظر طراحان محترم این پرسش بوده است. آقای دکتر وحیدیان این بیت را در توضیح «جناس تام» آورده است. (وحیدیان، ۱۳۷۹: ۳۲)

بسیاری از عالمان بدیع، «جناس مرکب» را در حقیقت «جناس تام» یا نوعی از آن میدانند. (نک: اسفندیار پور، ۱۳۸۳: ۹۱ و شمیسا، ۱۳۷۲: ۲۶)

۱. اسفندیارپور، هوشمند؛ عروسان سخن (نقد و بررسی اصطلاحات و صناعات ادبی در بدیع). فردوس، چ ۱، تهران،

7. حافظ، شمس الدين محمد؛ ديوان غزليات، به كوشش خلیل خطیب رهبر، صفی علیشاه، چ ۳، تهران، ۱۳۸۳.

٣. حاكمي والا، اسماعيل و...؛ متون ادب فارسي سال چهارم متوسطه رشتهٔ ادبیات و علوم انسانی، شرکت چاپ و نشر ایران، بدون نوبت چاپ، تهران، ۱۳۷۲.

٤. ذوالفقاري، حسن و الهنماي مطالعة دانش آموز (زبان و ادبیات فارسی عمومی ۱ پیش دانشگاهی)، فاطمی، چ ۱، تهران، ۱۳۸۵.

۵. سعدی شیرازی، مصلحالدین عبدالله؛ **دیوان غزلیات** (ج ۲)، مهتاب، چ ۱۰، تهران، ۱۳۷۷.

٦. سلطانی گرد فرامرزی، علی ...؛ فارسی و آیین نگارش، (سال دوم دبیرستان به استثنای رشتهٔ فرهنگ و ادب)، شرکت افست (سهامی عام)، بدون نوبت چاپ، تهران، ١٣٦٦.

۷. سنگری، محمدرضا و ...؛ زبان و ادبیات فارسی (عمومی) (۱) و (۲) پیشدانشگاهی، نشر کتابهای درسی ایران، چ ۹، تهران،

الماروس؛ بیان، فردوس، (ویرایش ۲)، تهران، سیروس؛ بیان، فردوس، (ویرایش ۲)، تهران، .1779

\_؛ (۱۳۷۲)؛ نگاهی تــازه به بدیع، فردوس، چ ۵،

۱۰. گراوند، علی؛ «آرایش آرایهها» (نقدی بر آرایههای ادبی سوم ادبیات و علوم انسانی متوسطه)، رشد آموزش زبان و ادب فارسی، ش ۶۷، ۱۳۷۷.

۱۱. سجادی، ضیاءالدین؛ مجموعهٔ پرسشها و پاسخهای تشریحی درس ادبیات فارسی در آزمونهای سراسری دانشگاهها از ۱۳۶۲ تا ۱۳۷۱، سازمان سنجش (نشر نی)، چ

١٢. مقبلي، على رضا؛ مجموعة پرسشها و پاسخهاى تشريحي درس ادبیات فارسی در آزمونهای سراسری دانشگاهها از ۱۳۷۷ تا ۱۳۸۲ (عمومــی گروههای ریاضی، تجربی، هنر و زبانهای خارجی)، سازمان سنجش آموزش کشور، چ ۱، تهران، ۱۳۸۲.

\_\_\_؛مجموعهٔ پرسشها و پاسخهای تشریحی ادبیات فارسی در آزمونهای سراسری دانشگاهها از ۱۳۷۷ تا ۱۳۸۲ (عمومی و اختصاصی گروه علوم انسانی)، سازمان سنجش آموزش کشور، چ ۲، ۱۳۸۲.

.... ؛ مجموعهٔ پرسشهای طبقهبندی شده و پاسخهای تشـــریحی ادبیات فارسی در آزمونهای سراسری دانشگاهها از ۱۳۸۰ تا ۱۳۸۶ (عمومی گروههای ریاضی و فنی، تجربی، هنر و زبانهای خارجی)، سازمان سنجش آموزش کشور، چ ۱۳۸۲،۱

۱۵. وحیدیان کامیار، تقی؛ **بدیع** (از دیدگاه زیباییشناسی). ویراستهٔ رضا انزابی نژاد، دوستان، چ ۱، تهران، ۱۳۷۹.

۱٦. هادی، روح الله؛ **آر ایه های ادبی** سال سوم متوسطه رشتهٔ ادبیات و علوم انسانی، نشر کتابهای درسی ایران، تهران، ۱۳۸۰. ۱۷.همایی، جلال الدین؛ فنون بلاغت و صناعات ادبی، هما، چ ۱۶، تهران، ۱۳۷۷.



# مسمط در کتاب آرایه های ادبی سال سوم انسانی

حميدصدري جرقوية اصفهان

### چکیده

بررسی بخشهای مسمط در کتاب آرایههای ادبی سوم انسانی و توضیح بند بهعنوان یک اصطلاح تخصصی برای قالب مسمط ضروری است. رفع ابهام از کاربرد واژهٔ بند در معنایی دیگر باعث سهولت یادگیری فراگیرندگان می شود.

كليدواژهها: مسمط، بند، مسمط تضمینی و گرافیک مسمط

واژهٔ «بند» در توضیح بخشهای مسمط اصطلاحی تخصصی است و تکرار آن در معانی دیگر هنگام توضیح مطالب درسی باعث سردرگمی دانشآموزان میشود. در این مقاله، ضمن بررسی کاربرد این واژه و بيان نظرات استادان ادبيات دربارهٔ قالب مسمط چند پیشنهاداصلاحی ارائه می گردد. نکتــهٔ اول: در صفحهٔ ۳۱ آرایههای ادبی سال سوم متوسطه السطر سوم درس پنجم در توضیح بخشهای مسمط آمده است: «مصراع آخر مسمط بند نام دارد» در این جمله «بند» یک اصطلاح تخصصی برای مسمط در نظر گرفته شده است.

یک سے طر بالاتے صفحے ۴۱ کتاب آرایهها آمده است: «مصراع آخر تمام بندها همقافیه است» و در پاورقی همین صفحه برای بار سوم در توضیح ویژگیهای مسمط قاآنی واژهٔ **بند** به معنی بخش به کار رفته است: «مصراعهای این بند (بخش) تماما قافیهای یکسان دارند و مصراع آخر در بندهای (بخشهای) بعدی قافیهای هماننــد **بنــد** اوّل دارد» همان گونه که مشاهده می شود، واژهٔ بند در دو مورد به معنی بخش و قسمت است و بار سوم در یاورقی معادل همان معنی تخصصی بند در تعريف قالب مسمط است.

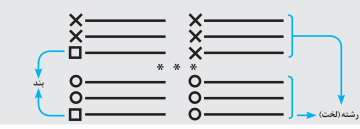
استاد جلال الدين همايي دربارهٔ مصراع آخر رشتههای مسمط مینویسد: «مصراع آخر رشتههای مسمط را مصراع قافیه و بند مسمط و بند تسمیط مینامند. به این مناسبت که در واقع بنای قافیهٔ مسمط بر آن نهاده شده و قسمتهای مختلف را در بند و سلک قافیه منظم ساخته است.» (همایی، ۱۳٦۸: ۱۷٤)

برای رفع این ابهام و سردرگمی بهتر است، ترکیب «بند مسمط» جایگزین بند گردد و آخر سطر اول-صفحهٔ ۳۱-به این شکل اصلاح شود. «مصراع آخر تمام بخشها همقافيه است». همچنين لازم است در یاورقی صفحهٔ ۳۱ جمله این گونه اصلاح گــردد: «مصراعهــای این بخش ّ (بهجای بند) تماماً قافیهای یکسان دارند و مصراع آخر در بخشهای بعدی، قافیهای همانند بند مسمط اول دارد.»

اگـر ابتـدا شـکل گرافیکــي زیر به دانش آموزان معرفی شـود و سیس نمونهٔ شعری آن مطرح گردد، آموزش بهتر و عمیق تر صورت می گیرد.



نکتهٔ دوم: مسمط تضمینی در متن و خلاصه پایان درس درست و دقیق تعریف نشده است. بهتر بود ابتدا اشاره یا ارجاعی به تضمین میشد. سپس انواع مسمط با توجه به تعداد مصراعهای هر رشته به دانش آموزان معرفی می گردید. در خلاصهٔ پایان درس، مسمط تضمینی این گونه تعریف شده است: «مسمطی است که بند آن در هر رشته، به ترتیب مصراع دوم بیتهای یک غزل است.» ذکر غزل به تنهایی برای دانش آموز سؤال برانگیز است. پیشنهاد می شود ابتدا مسمط تضمینی با شکل زیر برای دانش آموزان توضیح داده شـود. سـپس، تعریف آن به این صورت اصلاح گردد: «مسمطی است که بند آن در هر رشته، به ترتیب مصراع دوم بیتهای یک غزل از شاعری دیگر است.»



۱. در المعجم در تعریف مسمط این گونه آمده است: «مسمط اسم مفعول از مصدر تسمیط است. در لغت به معنی به رشته کشیدن مروارید و مروارید به رشته کشیده است. این شعر را از بهر آن مسمط خوانند که چند بیت را در سلک یک قافیه كشند.» (المعجم ١٣٣٨: ٣٨٩).

۲. آرایههای ادبی. کد ۲۸۰/۱، درس پنجم. صص ۳۲– ۳۰) ۳. استاد جلالالدین همایی در تعریف رشته مینویسد: «از مجموع آن شش مصراع یک بخش تشکیل میشود که آن را به اصطلاح شعرا یک لخت یا رشته از مسمط گویند.» (همایی



۱. دانشور، عبدالمحمد؛ قافیه و قالبهای شعری، راهگشا. چاپ دوم. شیراز، ۱۳۷۲.

7. رازى، شمس قيس؛ اللمعجم في معايير الاشعار العجم، تصحیح علامه قزوینی و مدرس رضوی، کتابفروشی تهران،

۳. رزمجو، حسین؛ ا**نواع ادبی و آثار آن در زبان فارسی،** انتشارات آستان قدس رضوی، چاپ دوم، مشهد، ۱۳۷۲. همایی، جلال ادین؛ فنون و صناعات ادبی، مؤسسهٔ نشر هما، چاپ ششم، تهران، ۱۳٦۸



# رنقدی بر بازخوانی جملهای از

### محسنلطفىعزيز دانشجوی کارشناسی ارشد دانشگاه بوعلی سینا و دبیر مدارس راهنمایی همدان

در کتاب زبان و ادبیات فارسی عمومی (۲ و ۱) پیش دانشگاهی، درسی با عنوان «من این همه نیستم» برگرفته از کتاب كشفالمحجوب هجويرى كنجانده شده است. آقای سعید باجووند در مقالهای یکے از جملههای این درس «این پیر زندیق آمد» را بررسی کرده و با ارائهٔ خوانشی دوگانه، ساختار دستوری اسنادی از آن بهدست داده است. نگارنده در این نوشتهٔ کوتاه با انتقاد بر این تعبیر، از زاویهای دیگر به زیبایی شناختی این جمله يرداخته است.

كليدواژهها: خوانش دوگانه، كژتابي دستوری، پارادوکس

در کتاب زبان و ادبیات فارسی عمومی پیشدانشگاهی، درسے با عنوان «من این همه نیستم» برگرفته از کتاب كشفالمحجوب هجويرى كنجانده شده است. موضوع این درس دربارهٔ شیخ ابوطاهر حرمی است. وی یکی از بزرگان صوفیه بوده که مریدان بسیار داشته است. روزی وی همراه یکے مریدان از کویی می گذشت . رندی ناحفاظ به وی جسارت کرده و جملهٔ «آن پیر زندیق، آمد» را در نکوهش وی آواز داد.

۱-۱- آقای سعید باجووند در شمارهٔ دوم از دورهٔ بیست و سوم فصلنامه آموزش زبان و ادبیات فارسی سال ۱۳۸۸،

از جملــهٔ «آن پیر زندیق آمد» که از نظر ایشان کژتابی دستوری دارد، خوانشی ديگر بهدست داده است. البته با كمال احترام و ارج گذاری به نظر و قلم ایشان به نظر می آید که این گونه خوانش مناسبت و صحت ندارد. ایشان در قرائت دوم خود جملهٔ مذکور را طوری خوانده است که واژهٔ «زندیق» مسند به شمار آمده و فعل «آمد» اسنادی تلقی شده است.

ایشان یکی از دلایل خود مبنی بر صحت این گونه خوانـش را تکیه بر واژهٔ «زندیق» ابراز داشته است. با توجه به القابی که خود شیخ در متن داستان برای مرید خویش بازگو می کند، القابی مثل: شیخ زکی، شیخ زاهد، شیخ امام و... در صورتی که این برداشت ایشان درست باشد (تکیه بر صفت- زندیـق- بدون همراهـ واژهٔ «پیر» بـرای قرار گرفتن در كنار ساير القاب شيخ) صحيحتر آن است که عبارت «پیر زندیق» را بهصورت ترکیب وصفی تلفظ کنیم. تا از نظر آهنگ و موسيقي، متناسب با ساير القاب شيخ باشد: پیر زندیق، شیخ زکی و....

بهنظر می آید که جدا کردن واژهٔ زندیق و استعمال آن به صورت مفرد از بار موسیقایی کلام در مقابل سایر القاب ذکر شده می کاهد. دلیل دیگر برای اثبات نادرست بودن قرائت دوم این جمله، آن است که ایشان فعل «آمد» را در جملهٔ مذكور اسنادي گرفتهاند. ساختار اين

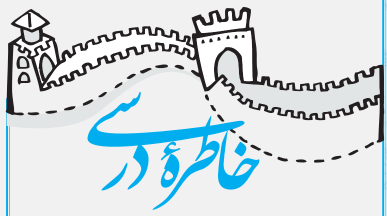
جمله، پذیرفتن حالت یا بروز تحول را نشــان نمیدهد که بتــوان فعل «آمد» را اسـنادی تعبیر کرد. در پارهٔ زیر فعل «آمد» اسنادی است:

خشک آمد کشتگاه من در جوار کشت همسایه (شعر نیما، محمد حقوقی، (1777

در این پاره شـعر از نیما یوشیج، فعل «آمد» در معنای اسـنادی است؛ یعنی تحولی صـورت پذیرفته اسـت، اما در جمله مــورد بحث چنین برداشــتی از کلام نمی توان ارائـه داد و به این نتیجه مى سيم كه اطلاق جملهٔ اسنادى به آن نادرست است بلکه بروز فعل و عملی را مىرساند و آن عمل، ورود پير به محله یا کوچهای است که در متن اصلی به آن اشاره شده است.

# ۲-۱- یارادوکس در ساختار

با نگاه زیبایی شناسانه به جمله «آن پير زنديق، آمد» متوجه پارادوکس مليح و پنهانی در آن می شویم. با این توضیح که پیر در ادب فارسیی و بهویژه در عالم عرفان، راهبر و راهنمای سالک در مسیر سلوك اليالله است. او از همهٔ موانع دنیوی و مادی مسیر سلوک آگاه است و شـخصيتي مقدس و الهي اسـت و در نقطهٔ مقابل آن، واژهٔ «زندیق» بار معنایی کاملا منفی، پلشت و اهریمنی دارد. با



### سيماغلامي

کارشناس زبان و ادبیات فارسی/ دبیرستان شهید شرافت/ناحیه یک کرج

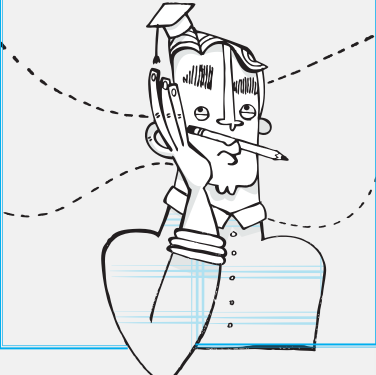
معلمان در پرسـش و پاسخهای کلاسـی و امتحانی با دانش آموزانی سروکار دارند که گاه جوابهای عجیب و غریب میدهند و در حقیقت لطیفه میسازند. نمونهای را که خود در یکی از برگههای امتحانی دانش آموزی شاهد بودهام، ذکر

در سؤال پایان ترم زبان فارسی سال اول، پرسش نموده بودم که در جملهٔ زیر كدام عبارت نادرست است؟

پیامبر صلی الله فرمود: «علم بیاموزید، حتی اگر در چین باشد.» و از دانش آموزان خواسته بودم دلیل خود را ذکر نمایند.

پاسخ درست این بود که جملات دعایی عربی که در زبان فارسی به کار میرود باید به طور کامل نوشته شود و صلی الله نادرست است و باید به صورت صلی الله علیه و آله و سلم نوشته شود.

ولی، دانش آموزی پاسـخ داده بود علت نادرست بودن جمله این است که اگر ما خیلی درسخوان باشیم در کشور خود هم می توانیم، درس بخوانیم. نیازی نیست این همه هزینه کنیم و به خود و خانواده سختی بدهیم و تا چین برویم که درس بخوانیم!



این تعریف از دو واژهٔ یاد شده و نگاهی دقیق تر به جمله مورد بحث، در کنار هم قرار گرفتن این دو کلمه (پیر و زندیق) با معانی کاملا متضاد از یکدیگر، زیبایی هنری چشمنوازی خلق شده است که به آرایهٔ «پارادوکس» نزدیکتر است.

اگر این آرایهٔ مضمر و شیرین را در قالب داستان و فضای حاکم بر آن رصد کنیم، این طــور به نظر می آید کــه رند رهگذر که ظاهرا اختلافات عقیدتی با شیخ ابو طاهر حرمی داشته است با طنزی گزنده که شــباهت زیادی به هجــو دارد که، با تيغ بران زبان خود، شيخ را به سخره گرفته است. با قائل شدن به صنعت ادبی یارادوکس در جملهٔ «آن پیر زندیق، آمد» این معنا از آن دریافت میشود که منظور رند گستاخ آن است که شیخ ابوطاهر در باطن پیر و راهنمای سالکان طریقت، آنچنان که، اطرافیان وی و یا خودش مدعى هستند، نيست بلكه شخصى گمراه از وادى حقيقت و معرفت الهي است كه فقط در ظاهر کسوت و شمایل شیخ را یدک می کشد و جو فروش گندم نماست!

۱. حقوقی، محمد؛ شعر نیما از آغاز تا امروز، نگاه، تهران،

٢. هجويري، ابوالحسن على بن عثمان؛ كشفالمحجوب، تصحیح محمود عابدی، سروش، تهران، ۱۳۸۷.

... فالمحجوب»، فصلنامهٔ آموزشی زبان و ادب فارسی، دورهٔ ۲۳، شمارهٔ ۲، زمستان ۱۳۸۸.

# شیوههای تدریس

شكوفهباغبان کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی و دبیردبیرستانهایسمیرم

### حكىده

یکی از دروس دورهٔ متوسطه، تاریخ ادبیات ایران و جهان است که برخی از دانش آموزان آن را درسی خسته کننده میدانند و بسیاری از معلّمان از تدریس آن گریزاناند. در مقالهٔ حاضر برآنیم که بهعنوان يك تجربه موفق، راهكارهايي برای تنوع بخشیدن به کلاس درسی تاریخ ادبیات ارائه دهیم که در نهایت افزایش یادگیری فراگیرندگان را به دنبال خواهد

كليدواژهها: روش تدريس، تاريخ ادبیات ایران و جهان

تدریس فرایندی تابع قوانین و مقررات برنامهریزی شده است که اجرای هر برنامهاش روش مناسبی را می طلبد. ما تدریسی را موفق می دانیم که در بر گیرندهٔ مهارتهای خوب گوشدادن، اندیشیدن، سخن گفتن، برنامهریزی کردن، همدلی، خلاقیّت و... باشد.

به عقیدهٔ جورج براون، متخصص فعالیتهای یادگیری ـ یاددهی، تدریس خوب در چشمان مخاطبان مشاهده میشـود ولی تدریـس موفقیتآمیز در عملكرد آنان پديدار مي گردد (روؤف، ۹۹:۱۳۸۱). تدریسی کیه دو ویژگیی ذکر شده را داشته باشد، بهترین شکل تدریس اسـت. «آزادســازی و به کمال رساندن نیروهای درونی دانش آموزان، هدف محوری آموزش و پرورش اســت و

اعتلای شناخت فرد از خود بزرگترین جلوهی آن به شمار میرود.» (منشاری و همکاران، ۱۱:۱۳۸۰)

براین اساس، امروزه اندیشیدن در مــورد معلم و هنر معلمی در نظام تعلیم و تربیت یک اصل انکارناپذیر است. بهسازی کیفیت یادگیری در دبیرستانها مستلزم ارتقای کیفیت تدریس و استفاده از شیوههای فعال و نوین می باشد؛ معلم بهعنوان عنصر كانوني نظام تعليم و تربيت باید تمام هنرش را برای رسیدن به مقصد متعالى خويش به كار گيرد.

هدف نگارنده در این مقاله انتقال تجربههای آموزشی خود در تدریس درس تاریخ ادبیات ۱ و ۲ متوسطه به دیگر همكاران اسـت. جامعهٔ آماری مورد نظر، کلاسی ۹ نفره در یکی از دبیرستانهای دخترانهٔ شهرستان سمیرم میباشد.

# بیان مسئله و گردآوری شواهد

یکی از دروسی که در سال تحصیلی ٩٠-٩١ تدريس أن به من واگذار شــده بود، تاریخ ادبیات سوم انسانی بود؛ با دانش آموزانی که تاریخ ادبیات سال دوم را با من گذرانده بودند. بچههای این کلاس بهرغم اینکه از نظر اخلاقی و رفتار خوب بودند، از نظر درسی ضعفهای زیادی داشتند و همیشه سکوتی خسته کننده که از ضعف آنها در یادگیری ناشی میشد، بر كلاس حاكم بود.

با دیدن برنامهٔ کلاســیام در شــهریور

ماه \_ کـه علاوه بر تاریخ ادبیات، تدریس زبان فارسی آنها را هم به من دادهبودند ـ ذهنم درگیر این مسئله شد که باید از شیوههای متفاوت تری استفاده کنم؛ زیرا آنها امتحانات پایانی سال گذشته را هم با میانگین بسیار پایین پشتسر گذاشته بودند. در مشورت با همکاران فهمیدم وضع سایر دروس این بچهها نیز چندان رضایت بخش نیست. تکلیف گریزی، بیانگیزگی، تکروی، بی تحرکی و عدم تمایل به انجامدادن کارهای گروهی و هر نوع فعالیتی که باید در کلاس انجام میشد، از ویژگیهای آنها بود. بهطور کلی، قدرت تفکرشان بسیار پایین بود و اصلا زحمت فكركردن به خود نمى دادند. در ارزشیابیهای شفاهی توان پایینی در جملهبندی داشتند و از عهدهٔ ادای مطلب برنمی آمدند؛ به همین دلیل، به شدت مخالف ارزشیابی شفاهی بودند و اصرار داشتند درس به صورت کتبی ارزشیابی

# تجزيه وتحليل اطلاعات شواهدا

از سال گذشته تقریباً علل ضعف یادگیری آنها را فهمیدهبودم که عبارت

۱. هدایت تحصیلی برخی از آنها درست انجام نگرفتهبود.

۲. روخوانی آنها بسیار بد بود که ناشی از کم کاری در مقاطع پایین تر به ویژه دورهٔ ابتدایی بود و این مشکل، در یادگیری

آنها اختلال ایجاد می کرد؛ زیرا تا مطالب کتاب درست خوانده و فهمیده نشود، با توجه به حفظی بودن تاریخ ادبیات، حفظ آنها هم دشوار است.

۳. شیوهٔ تدریس برخیی از همکاران عادت نادرستی را در آنها بهوجود آوردهبود که راحتطلبی، بیانگیزگی و عدم تحرک را بر فعالیت در کلاس ترجیح میدادند. برای مثال، دبیر زبان فارسی سال گذشته شان حتی قسمت دستور زبان را هم سؤال می گفته و با مشخص کردن جواب سؤالت، زبان فارسی، شکلی تعریفی به خود می گرفته است؛ در حالی که دستور فهمیدنی است نه حفظ کردنی.

3. شـکل ظاهـری کتـاب و گاهـی توضیحات و مطالب اضافی و حاشـیهای مانند اوضاع تاریخی و سیاسی هر دوره در کتاب که البته لازمهٔ مطالعهٔ تاریخ ادبیات است، نوعی سردرگمی برای آنها ایجاد می کرد؛ به گونـهای که نکات مهم درس را از مطالب فرعی و غیرمهم تشـخیص

### راه حل و اقدامات انجام شده

بعد از بررسی علل ضعیف بودن آنها با توجه به اینکه برای مشکل هدایت تحصیلی آنها دیگر امکان انجام دادن هیچ کاری وجود نداشت، سعی کردم شعیوههای مختلف تدریس را در کلاس به کار ببرم که سال گذشته نیز بعضی از آنها را به کار بسره بودم. آنچه در درجهٔ اول برایم اهمیت داشت، واداشتن آنها به تفکر بود؛ زیسرا در روخوانی سؤال به خود نمی دادند و تا سؤال را می دیدند، به خود نمی دادند و تا سؤال را می دیدند، می گفتند: «خانم، یعنی چه؟» کافی بود یکبار سؤال را برایشان بخوانم تا راضی

چیری که بیسش از همسه در کلاس آزاردهنده بود، ایس بود کسه بچهها میخواستند آسوده خاطر بنشینند و سوالات را بنویسند و جواب را معلم مشخص کند؛ در حالی که همان سؤالها را هم جلسنه بعد چنان کسه باید جواب

نمی دادند. مهم ترین مسئله در افزایش انگیزه درس خواندن این است که دانش آموز بداند که درس مسئلهٔ اوست نه ما. درست خواندن و صرف انرژی وظیفهٔ اوست و ما در این مسیر نظارت و راهنمایی می کنیم. هر وقت درس خواندن به مسئلهٔ والدین یا مربی تبدیل شود، توپ از زمین بازی بیرون می افتد. ما می دانیم که بهترین مربیان دنیا حق بازی کردن ندارند، بازی مال بازیکن است. (موسوی، ۲۱) بنابراین، اولین کاری که باید انجام می دادم، در گیر کردن آنها با درس بود.

فرمی تنظیم کرده و عنوان اصلی تمام فعالیتهایی را که قراربود، در کلاس اجرا کنم در آن نوشتم و برای هر مورد نمرهای در نظر گرفتم. فرم را به کاربرگ مربوط به درس پیوست کردم و به دانش آموزان نشاندادم و گفتم تمام فعالیتهای کلاسی تان در این فرم ثبت می شود و نمرهٔ مستمرتان را بر این اساس خواهمداد.

وقتے دانش آموز تنها موظف به حفظ کردن مطالب کتاب باشد، دچار پسرفت عقلانی میشود. باتوجه به اینکه اساس درس تاریخ ادبیات هم حفظ کردن است و یادگیری این درس بیشتر با حافظهٔ انسان سروکار دارد، دانش آموزان و معلمان، بیشتر شیوههای سنتی را برای تدریس و یادگیری این درس می پسندند. با وجود اینکه استفاده از روشهای سنتی هم می تواند مفید باشد، پیامدهایی چون خســتگی و بیحوصلگی دانشآموزان و یکنواختی تدریس و ضعف تفکر عقلانی دارد. بنابراین، روشهای زیر را به کار بردم: الف: استفاده از شیوههای فعال تدریس به ویژه روش تدریـس اعضای گروه، ب: تهیهٔ فلـش کارت، پ: خلاصهنویسـی، ت: تهیــهٔ روزنامه دیواری، ث: سـاخت یاورپوینت دروس، ج: اجباری کردن روخواني دروس، چ: کنفرانس دادن، ح: پژوهش و تحقیق.

الف: راهحــل اول با توجه به بيتحركي

| ساير فعاليتها ۵ | روزنامهٔ دیواری ۱ | پاورپوینت ۲ | خلاصەنويسى١ | آزمون کتبی ۱۰ | نام و نامخانوادگی |
|-----------------|-------------------|-------------|-------------|---------------|-------------------|
|                 |                   |             |             |               |                   |
|                 |                   |             |             |               |                   |

(سایر فعالیتها شامل روخوانی انمره مشارکت گروهی ۱ نمره کنفرانس ۱ نمره م تحقیق و پژوهش ۲نمره)



کلاس، اســتفاده از روش اعضای گروه و تقسیم بندی دانش آموزان به سه گروه سه نفری بود. اولین تغییر، تغییر چیدمان کلاس بود؛ زیرا صندلیها در دو ردیف و به شکل موازی قرار داشتند و برای اجرای کار مناسب نبودند. بنابراین، اعضای گروهها دایرهوار نشستند تا احساس در گروه بودن، که مشوق مشارکت است، در آنان بهوجود آید. هر فرد یک شهاره را انتخاب کرد و یک بخش از سه بخش درس را به شکل انفرادی مطالعه کرد. سیس شمارههای مشترک، گروههای جدید تشکیل دادند و نـکات مهم درس را بررسـی و یادداشت برداری کردند؛ سؤالات هر بخش را نوشتند و سپس به گروههای قبلی خود برگشــتند و هر فرد قسمت مطالعه شدهٔ خود را برای دیگر اعضای گروه تدریس كرد. نمايندهٔ هر گروه سؤالات طرح شده را خواند و ســؤالات اســتاندارد تأیید و غیراستانداردها رد شدند. در پایان، آزمونی کتبی با ســؤالات کوتاه پاسخ و صحیح و غلط گرفته می شد.

پرورش مهارت گفتوگو به خودی خود هدفی است که زمینهٔ تقویت همهٔ مهارتهای شناختی و عاطفی را فراهم میسازد. یادگیری گوشدادن به سخنان یکدیگر، پاسخ دادن به اندیشههای دیگران، علاقهمندی به تغییر دادن اندیشههای خـود در پرتو اندیشـههای دیگـران بر اساس گفتوگوهای مشترک، کلید توفیق در حل مشکلات است که از طریق گفتوگو کردن و همکاری فراهم می شود (فیشر،۱۳۸۹،۱۷۱). در روش اعضای گروه حس همدلی فراگیرندگان و احترام و توجه بــه همنوع، صمیمیت و دوســتی و انواع مهارتهای عاطفیی و اجتماعی پرورش مى يابد. فراگيرندگان مطالب را بهتر و عمیق تر از هم می آموزند و در ارتباطات گروهی، خودآموزیها سهم بسزایی دارد. علاوه بر این شیوه، گاهی یک درس را با شیوههای تلفیقی نیز مختصری توضیح می دادم. برای مثال، در مورد عصر حافظ، وسط تخته سیاه مینوشتم: حافظ شیرازی و سپس از دانش آموزان می خواستم که هر نوع اطلاعی در مورد حافظ دارند بگویند.

اطلاعات پراکندهٔ آنها را روی تخته مینوشتم و ســپس با جمعبندی آنها و پیوندشان با درس جدید، درس را توضیح مــــي دادم. گاهي نيز همين روش را بعد از تدریس کامل درس و اجرای روش اعضای گروه به کار میبردم.

ب: راه دوم تهيــهٔ فلــش کارت بود که متأسفانه شكل آمادهٔ آن را در لوازمالتحرير فروشیهای شهر و حتی مرکز استان پیدا نکردیم. اما با تقسیم هر برگهٔ A۴ به هشت قسمت و نوشتن سؤال در یک طرف برگه و جواب در سمت دیگر، آن را در کلاس ساختیم و شیوهٔ استفاده از آن را بچهها یاد گرفتند. یکی از دروس را به این شیوه تدریس کردم. در جلسـهٔ بعد نیز بچهها همان کارتها را خواندند و مزایای این کار

> امروزه اندیشیدن در مورد معلم و هنر معلمی در نظام تعلیم و تربیت یک اصل انکارنایذیر

را تجربه کردند. دانش آموزان بسیار ضعیف معتقد بودند که با این شیوه بهتر یاد می گیرند.

۳. خلاصهنویسی درسها روش دیگری بود که تا حدودی بچهها را با نکات مهم درس آشنا می کرد و روش مطالعه را هم به آنها یاد میداد.

هر دانش آموز موظف به خلاصه کردن یکے از دروس شد. درسهای خلاصه شده بعد از تأیید و اصلاح و اطمینان از کامل بودن مطالب، تایپ و کیی میشدند و در اختیار دیگران هم قرار می گرفتند؛ به گونهای که مجموعهای از ۹ درس خلاصه شده را همهٔ بچهها داشتند.

٤. تهيهٔ روزنامه ديواري از هر فصل كتاب که شکل دیگر خلاصهنویسی بود و چون به روش گروهی انجام میشد، به تعامل و همفکری دانش آموزان کمک می کرد. انجام دادن این کار و نصب روزنامه در کلاس باعث میشد که از هر دوره تصویری کلی در ذهن فراگیرندگان ایجاد شود.

٥. ساخت پاورپوينت دروس، روش

دیگری بود که باز هم نوعی خلاصهنویسی به شمار میرفت. اولین پاورپوینت را خودم ساختم و سپس دانشآموزان را به انجامدادن این کار تشویق کردم. جنبهٔ دیداری و شنیداری و حجم کم مطالب هر اسلاید باعث یادگیری بهتر مطالب میشد. کودکان معتقدند که وقتی با دستهایشان چیزی را میسازند در حقیقت با دستهایشان فکر میکنند. «فناوری انسان را به چالش می خواند تا دانش و مهارت خود را برای حل مسائل به کار گیرد» (فیشر:همان). بنابراین، ساخت پاورپوینت هم بـه تقویت قوهٔ خلاقیت و تفكر آنها كمك مي كرد.

استفاده از فناوریها علاوه بر اینکه باعث ایجاد شور و شعف در فراگیرندگان می شود و یادگیری را برای آنها لذت بخش می کند، امر تدریس را برای معلم آسان تر می کند و مانع خستگی مفرط او می شود. معلم نیز در کنار دانش آموزان به یاد گیری می پردازد. نکتهٔ بسیار جالب در استفاده از این روش این بود که چون هرکس با سلیقهٔ شخصی خود برنامه را میساخت، هنگام مشاهدهٔ آن، هم کلاسی ها نظر می دادند یا در مورد استفاده از ابزارهای مختلف کامپیوتر و ساخت اشیاء جدید یا جلوههای خاص از یکدیگرراهنماییمیخواستند.

٦. اساسی ترین مشکل این دانش آموزان بعد از مشکل هدایت تحصیلی، روخوانی متن کتاب بود؛ همهٔ دانش آموزان را ملزم به خواندن از روی متن درس کردم و برای آن نمرهٔ فعالیت کلاسی منظور نمودم. هر فرد یک بند درس را می خواند و نکات مهم آن بند را دانشآمـوزان داوطلب توضيح مى دادند. با اين روش، علاوه بر اينكه روخوانی آنها تقویت میشد، بعد از خوانده شدن هر بند با درخواست توضیح از آنها شيوهٔ مطالعه را هم ياد مي گرفتند. حين اجرای روش تدریس اعضای گروه و مطالعهٔ انفرادی، کسانی را میدیدم که از همان سطر اول سعى داشتند كلمه به كلمه متن را حفظ کنند. با اجرای این روش، آنها یاد می گرفتند که ابتدا تصویری کلی از متن در ذهنشان داشته باشند و مفهوم را بگیرند و بعد نكات مهم را حفظ كنند.

۷. اما شیوهٔ کنفرانس دادن که در آن سعى بر اين بود كه با ارائــهٔ پاورپوينت دروس همزمان باشد. کسی که پاورپوینت مىساخت، همان را توضيح مىداد و نمرهٔ كنفرانس را هم مي گرفت.

۸. پژوهش روش دیگری بود که با توجه به درس روش تحقیق ـ که در زبان فارسی ۲ خوانده بودند \_ انجام می شد. هر کدام از دانش آموزان موضوعی از موضوعات کتاب را انتخاب می کرد و به شیوهٔ کتابخانهای در مورد آن تحقیق مینوشت.

گاهی نیز با مباحثی در کتاب مواجه می شدیم که ســؤال برانگیز بود. مثلا در درآمد درس دهم آمدهاست. «حیای رسم مدیحهسرایی در سراسر این دوره(صبا) \_جـز در دورهٔ صـدارت میرزاتقی خـان امیر کبیر ـ مورد توجه امرا و وزرا بودهاست (تاریخ ادبیات ۲). از دانش آموزان خواستم در مورد علت از رونق افتادن مدیحهسرایی در دوران امیر کبیر نظر بدهند و با این ســوال مشــترک آنها را به تفکر دعوت کردم. نظرات در ست و نادر ست مطرح میشد و در صورت نیافتن جواب، بچهها به تحقیق در خارج از کلاس می پر داختند. «در یادگیــری پژوهش محــور، معلم محرکی است که دانش آموز توسط او به کسب دانش می پردازد و پایههای این دانش شخصی است. این روش به معلم کمک میکند تا عادت ها را فراموش کند و از دانش آموزان لذت ببرد.» (فهندژ،۲۸۶:۷۵)

### ارزشیابی

کارهای گروهی کلاس و روشهای ذکر شده گاهی فرصت ارزشیابی شفاهی را در كلاس مى گرفت امّا چون ملاك ارزشيابي دورهٔ متوسطه کمی است، باید این کار را هم در کلاس انجام می دادیم. ارزشیابی به شیوههای مختلف انجام میشد؛ گاهی از همهٔ دانش آموزان درس را میپرسیدم و از قبل مى گفتم كەنمرەاي منظور نخواهدشد تا بدون فشار روانی پاسخ گو باشند. بدون اینکه اسم کسی را ببرم سؤال را می خواندم و هر کس توان پاسخ گویی در خود می دید، جواب میداد. تمام درس که مرور میشد

یک آزمون کتبے ۵ یا ۱۰ نمرہای انجام مى شدوبه اين طريق مشكل ارزشيابي هم حل میشد. تمام مراحل کار به حدود ٤٥ دقیقه زمان نیاز داشت. گاهی نیز ارزشیابی ۲، ٤ يا ٥ نمرهاي از همه انجام ميشد كه به دو روش شفاهی یا کتبی بود.

### شواهد۲

با انجام دادن هر شیوه از شیوههای مذكور نتايج أن را به وضوح مي ديدم. تعامـل دانش آموزان با هـم بیش از قبل شده بود. صمیمیت خاصی را حین انجام کارهای گروهی بینشان حس میکردم و حتى خودم هم با آنها صميمي تر شده بودم. کلاس دیگر حالت منفعل نداشت و گفتو گوهای درسی بچهها در کلاس بیش از قبل بود. بچههایی که اســیر تکروی بودند خود را با گروهها هماهنگ می کردند و کسانی که از حرفزدن و پاسخ گویی به درس گریزان بودند، چنان اعتمادبهنفسی پیدا کردهبودند که حالا داوطلب تدریس مىشدند و اگر حـس مى كردند خوب تدریس نکردهاند، مجددا میخواستند کنفرانـس بدهند. بچهها برای رفتن به كارگاه كامپيوتر مدرسه لحظهشماري می کردند و در ساخت پاورپوینت و هنرنمایی در آن با هم رقابت می کردند و از مهارتهای یکدیگر بهره می بردند.

سال گذشته تمام روشهای ذکر شده را آزموده بودم اما با هدف افزایش یادگیری درس، متأسفانه نتوانسته بودم نتيجه رضایت بخشے بگیرم ااما در دومین سال تدریسم با کلاس مذکور، با دیدی دیگر و در سطحی گسترده تر دوباره همان روشها را به کار بردم. افزایش تنوع و تحرک در کلاس و خارج کردن کلاس از حالت رکود و مهمتر از همه واداشتن بچهها به تفكر و تجزیه و تحلیل هدف اساسی من بود که به موفقیت دانش آموزانم در امتحانات پایانی سال منجر شد. در نتیجه، احساس رضایتی به من دست داد که باعث شد تلاشم به عنوان یک تجربهٔ موفق آموزشی و مهم تر از همه پرورشی برای همیشه در ذهن خودم پایدار بماند.

من به عنوان معلمی که بیشتر سالهای تدریس را با شیوههای سنتی سپری کرده دغدغهٔ فعال كردن دانش آموزان و ایجاد تنوع و تحرک به ویشره در کلاس تاریخ ادبیات ایران و جهان را داشته است، با اجرای شیوههای فعال و نوین تدریس به این حقیقت رسیدم که باید سهم دانشآموزان در امر یاددهی و یادگیری بیشتر از معلم باشد. مسلم است که تمام اقدامات انجام شده به نوعی به تقویت یادگیری و تفکر فراگیرندگان و ایجاد تنوّع در کلاس منجر می شود و معلم هنگامی به هدف خود می رسد که همهٔ کارها با برنامهریزی دقیق و منسجم انجام گیرد. هدایت فراگیرندگان و ایجاد رغبت در آنها و به کار گرفتن آنها در تدریس و یادگیری نه تنها زحمت معلم را کمتر می کند بلکه تا انتهای درس او را سرزنده و پرانرژی نگه میدارد. به منظور توفیق تمام همکاران و نیز دانشآمــوزان در تدریس پیشنهاد می شود که

١. هدایت تحصیلی دانشآموزان با نظارت و دقت بیشتری انجام شود.

۲. دانش آموزان و والدینشان با رشتههای تحصيلي و توانمنديهاي فارغ التحصيلان رشتههای مختلف آشنا شوند.

٣.مجموعهای از تجربه های موفق معلمان در تدریس به شیوههای توین جمع آوری شود و در اختیار سایرین قرار گیرد.

٤. با توجه به نیاز معلمان و دانش آموزان، دورههای آموزشی تولیدمحتوای الکترونیک برای همهٔ فرهنگیان و دانش آموزان در تمام مناطق کشور در نظر گرفته شود.

۱. گـروه مؤلفان؛ تاريخ ادبيات ايـران و جهان ۲، كتاب درسی سوم انسانی، چاپ یازدهم. ۱۳۹۰. روؤف على؛ سهم معلم، شيوهٔ معلم، انتشارات آستان قدس رضوی، چاپ اول، ۱۳۸۱.

 فیشر، رابرت؛ آموزش تفکر، مترجم غلامعلی سرمد، انتشارات گاج، چاپ دوم، تهران، ۸۹-۱۳۸۸.

 فهنسدژ، محبوبه؛ یادگیری پژوهشمحور، سسروش هدایت، چاپ دوم، ۱۳۸٤.

٥. موسوی، شکوفه؛ موفقیت تحصیلی، نشر قطره، چاپ

٦. منشاری، مرتضی و همکاران؛ کتاب معلم (زبان فارسی ۲)، شرکت چاپ و نشر کتابهای درسی ایران، چاپ اول،



زينبقربانيور کارشناس ارشد زبان و ادبیات فارسی، دبیر ادبیات رشت

تصاویری را که شاعر خلق می کند، می توان به شکلهای تصاویر عمودی، افقی، متقارن، ضربدری در ساختمان و فرم شعرها مشاهده کرد. با بررسی تصاویر عمرودی، افقی، موازی، متقارن و ضربدری شاعر در عناصر طبیعت میتوان به ارتباط تصاویر با یکدیگر پی برد و به این وسیله به نوع دید و نگرش شاعر دست یافت.

این تحقیق به بررسی این شکلهای تصاویر در اشعار سهراب سیهری پرداخته و به این نتیجه رسیده است که تمام این نوع تصاویر در این اشعار دیده مىشود. البته شــمار تصاوير ضربدرى، افقی و متقارن بیشتر در این آثار دیده شده و تصاویر عمودی (فرم ذهنی)

روش تحقیق در این مقاله ابتدا بهصورت جمع آوری اطلاعات کتابخانهای و سیس به صورت تحلیل متن بوده است.

**کلیدواژهها:** تصاویر عمودی، تصاویر افقی، تصاویر متقارن، تصاویر ضربدری، هشت کتاب، سهراب سپهري

تصاویری را که شاعر خلق می کند، می تـوان بـه شـکلهای مختلف در ساختمان و فرم شعرها مشاهده کرد. «در ساختمان هر شعر در یک سو طرح کلی و مجموع اجزاء سازندهٔ شعر قرار دارند که آن را محور عمودی میخوانیم

و در سوی دیگر تصاویر کوچک که محور افقی نامیده میشــود». (شفیعی کدکنی، ۱۳٦٦: ۱٦٩)

در شعرهای سنتی، تصویر در یک بیت کامل می گردید و در هر بیت یک یا دو تصویر ساخته میشد. گاهی این تصاویر به محدودهٔ یک یا دو بیت دیگر نیز تجاوز می کرد و گاه به وسیلهٔ ابیات موقوفالمعانيي اين انتقال تصاوير به ابيات بعد انجام ميشد. اما معمولا به دلیل وجود قافیـه، تصویر در یک بیت کامل می شد و به ابیات دیگر انتقال نمی یافت اما در شعرهای امروز ارتباط افقی ابیات در تصاویر کمتر دیده

«در شـعر امروز نمی توان یک سـطر را خواند و سطر دیگر را نادیده گرفت یا باید سطری را تکرار نکرد و یا در صورتی که علاقهای به تکرار باشد باید تمام شعر را از سر خواند. به این دلیل که اگر واحد شعر گذشــته بیت باشد، واحد شعر جدید، خود شعر است. شکل ذهنی شعر، سلسله اعصاب شعر است. آن شبکهٔ پیچیده، مرموز و دقیقی است که تمام بدنهٔ شعر را در خود دارد». (حسن لي، ۱۳۸۳: ۲۰۶)

«منظور از شکل ذهنی، محتوای شعر شاعر نیست بلکه طرز حرکت محتواست و ارتباطی است که اشیا با یکدیگر در شـعر پیدا می کنند». (براهنی، ۱۳۷۱:

«شکل ذهنی، آن تصویر بزرگ و

غيرقابل لمس ذهني است که چندين تصویر کوچک دیگــر در پردهٔ پرایهام و ابهام جان ميابند؛ طوري كه نتوان کلمـهای یا تصویری را از شـعر بیرون کشید و دور انداخت». (همان: ۸۸)

## چگونگی ارتباط تصاویر در اشعار هشتكتاب

درمورد چگونگے ارتباط تصاویر با یکدیگر در اشعار هشت کتاب نظریههای مختلفی ایراد گردیده است.

شعر ســـپهری با تعبیر «کاووس حسن لی» از شعر امروز چندان مطابقت ندارد و شکل ذهنی در اشعار او کمتر دیده مىشـود. «رضا براهنى تمام شعرهاى سپهری را از لحاظ شکل ذهنی، سازنده جهانی یکپارچه که تشکلی همهجانبه بر أن حاكم باشد، نمى داند و معتقد است که هر تصویری جدا از تصویر دیگر است و جهانی را که جدا از جهان تصاویر است، نشان می دهد و بین این جهانها یک رابطهٔ عاطفی خیلی سطحی وجود دارد کـه دنیای یکپارچـهای را ارائه نمیدهد و شبیه شـعر گذشته فارسی است؛ با این تفاوت که شعر گذشتهٔ فارسی، شعر بیتهای مختلف بود و شعر سیپهری شعر بندهای مختلف است.» (همان: ۲۹۷ ـ ۲۹٦)

«فرم، یعنی هارمونی تصویری در هنر، يعنى ايجاد ريتمي همسان بين اجزاء شعر و سپهری در زمزمههای عارفانهاش به این نوع فرم دسترسی پیدا نمی کند».



(همان: ۲۹۹)

از نظر براهنی «شعر سپهری شعر «هایکو»های به هم پیوسته است. شعر تصاویر تقطیع شده است مثل دانههای ریز ارزن است که زنی زیبا به دور خود بیراکند و کفترها را به سوی خویش بخواند». (همان: ۳۰۵)

دربارهٔ این قضاوت در مورد شکل تصاویر در اشعار سپهری باید گفت اولاً بهتر است به جای اصطلاح «موازی» از «تصاویر افقی» استفاده کنیم؛ زیرا تصویر موازی هیچگاه یکدیگر را قطع نمی کنند اما تصاویر افقی می توانند در ساختاری کلی به هم بپیوندند. ثانیا گرچه در اشعار سپهری برخلاف کمتر دیده می شود و تصاویر عمودی افقی است، آیا وجود این تصاویر افقی نمی تواند تمثیل های مختلف برای یک مفهوم باشد و هر کدام از این تمثیل ها

یکی از زوایای مفهوم را باز نماید؟
از طرف دیگر میدانیم که «تنوع و ابداع
در محور افقی خیال بیشــتر وجود دارد
و شــعر یک تجربهٔ انسانی است و از این
نظر وحدت معنوی در سراسر یک شعر
شــرط اصلی کمال تجربهٔ شعری است.
به گفتهٔ یکی از ناقدان، تجربهٔ ساختمان
بزرگی اســت که مجموعهای از اجزا به
وجود آمده اســت و هر جزء، جزء دیگر
را بهدنبال می کشــد و هر جزء در پیوند
عمومی شعر وظیفهای مخصوص به خود
دارد و در فواصل قرینهها می اندیشــیم

که به تصویرهایی کـه از آنها بهوجود آمده برسیم و در فواصل تصویرها تأمل میکنیم تا به ارتباطی که میان آنها وجود دارد برسیم». (شفیعی کدکنی، (171\_177:1777

سپهری نیز در شعر «صدای پای آب»،

فتح، جنگ و حمله را به صورت تصاویر افقی و پشتسر هم در ذهن آورده، اما آیا هـر تصویر تابلویی برای بیان مفهوم نیست زوایای آن را برای خواننده آشکار نمیکند؟ آیا شاعر نمایشگاهی از تابلوهای مختلف تصاویر شـخصی خود برای بیان مفهوم بهوجود نیاورده که در هر کدام نکتهای نهفته است و خواننده باید با کشف مفهوم، نقطه اتصالی بین این زنجیرهٔ تصاویر ایجاد کند؟ مانند: جنگ یے روزنہ با خواہےش نور/ جنگ یک پله با پای بلند خورشید/ جنگ تنهایی با یک آواز/ جنگ زیبایی گلابیها با خالی یک زنبیل ا جنگ خونیـن انار و دندان/ جنـگ نازیها با ساقه ناز / جنگ طوطی و فصاحت با هم/ جنگ پیشانی با سردی مهر. (سپهری، ٥٨٣١: ٣٨٢\_٢٨٢)

بر این اساس می تـوان اغلب تصاویر کتاب سپهري را تصاویري افقي و متقارن خواند. در کتاب «نیلوفر خاموش» تفسیری زیبا و جامع از تقارن تصاویر سپهری ذکر شده که قابل قبول تر مینماید. (حسینی، ۱۳۷۳: ۲٦)

در اشعار سپهري تصاوير ضربدري نيز دیده میشود. گاه شاعر در تصاویری که مى آفريند رابطهٔ ضربدري ايجاد مي كند؛ يعنى بخشي از تصوير بالا با بخشى از تصویر پایین ارتباط دارد. مثل:

عشق پیدا بود، موج پیدا بود/ برف پیدا بود، دوستی پیدا بود (سپهری، ۱۳۸۵:

«بهصورت ضربدری بین آنها تناسب است، موج و برف، عینی و عشق و دوســـتی ذهنـــی و معنوی هســـتند». (شمیسا، ۱۳۷۷: ۲۵)

تصاویر عمودی، تصاویری هستند که شـکل ذهنی دارند. در اشـعار سپهری تصاویــر عمــودی با فرم ذهنــی نیز ـ

هرچند اندک ـ دیده میشود. البتـه ایـن نـوع تصاویر در اشـعار تکاملیافتهتر مثل «مسافر»، «صدای یای آب» و یا اشعار «حجم سبز» بیشتر دیده میشود. در این اشعار، سپهری بیشتر از تکنیک روایی نمایشی برای ايجاد ارتباط عمودي اشعار استفاده کرده است.

تکنیک روایی نمایشی ـ «روایت

تصاویر موازی هیچگاه یکدیگر راقطع نمی کنند اما تصاوير افقى مى توانند در ساختاری کلی به هم

نوعی از بیان است که با عمل، با سیر حــوادث در زمان و با زندگی در حرکت و جنبوجوش سروكار داشته باشد. روايت به ســؤال «چه اتفاقــي افتاد؟» جواب می دهد و داستان را نقل می کند. (میرصادقی، ۱۳۷۷: ۱۵۱ \_ ۱۵۰)

«یکے از ابزارهای شایسته برای ساختارهای منسجم شعر، بهویژه در شعر امروز، بیان روایی و دراماتیک است. شعرهای روایی معمولا ساختاری منسجمتر از اشعار غيرروايي مييابند. بعضے از شعرهای روایے با بیان نمایشــنامهای همراه میشــوند که در این شیوه، تحرک شعر معمولاً افزایش می یابد. گفت و گو و ساخت نمایشنامه ای یکی از امکانات موجـود برای هنریتر شدن سخن و برای تأثیرگذاری آن است.» (حسن لي، ۱۳۸۳: ۲۱۲)

یکی از ویژگیهای شعر پیشرو ایران، برجستگی عنصر روایت است اما این بیان روایی داستانی نیست که به سرانجام برسد. در حقیقت، از بیان روایی برای فضاسازی شاعرانه استفاده میشـود که خط روایی و داسـتانی را نمىپذيرد.

در اشعار سپهری به نمونههایی از شعرهای روایی برمی خوریم؛ مثلا شعرهای «نشـانی»، «صدای پای آب» سیهری ساختاری روایی دارند. شعر

«ســبز به ســبز» نیز جنبــهٔ گفتاری نمایشی دارد.

«در شعر گفتاری نمایشی ۱ من شعری، سرشت خود و وضعیت نمایش خود را بر ملا می کند. من شعری در شعر «سبز به سبز» اوضاع و احوال خودش را برای ما كه خوانندهٔ شـعرش هستيم وصف می کند.» (حسینی، ۱۳۷۳: ۱۷)

من در این تاریکی افکریک برهٔ روشن هستم/ که بیاید علف خستگیام را بچرد. (سپهري، ۱۳۸۵: ۳۸۹ ـ ۳۸۸) در شعر «صدای پای آب» نیز شاعر از زمان، مکان و انسان تاریخی به زمان، مکان و انسان اساطیری می رسد. در شعر «جنبش واژهٔ زیست» بند اول شعر نمایشی است:

پشت کاجستان برف/ برف، یک دسته كلاغ/ جاده يعني غربت/ باد، آواز، مسافر و کمی میل به خواب/ شاخ پیچک و رسیدن و حیاط. (همان: ۳۸٦ ـ ۳۸۵) شعر «ندای آغاز» نیز با تصاویر نمایشی شروع می شود:

کفشهایم کو؟/ چهکسیی بود صدا زد سهراب؟/ آشـنا بود صدا مثل هوا با تن برگ. (همان: ۳۹۱ ـ ۳۹۰)

در شعرهای دفترهای اول بیشتر تک صدایی حاکم است و شاعر مثل یک راوی، به بیان مطالب می پردازد اما کم کم شـخصیتهای دیگر وارد شـعر میشوند و چندصدایی به وجود میآید؛ مثلا در شعر «گل آینه»، خدای دشت نیلوفر، حوریان چشمه، مو پریشانهای باد و شاعر با هم سخن می گویند.

در اولین شـعرهای «هشـت کتاب» بیشــتر جنبه روایی به چشمه میخورد که راوی «دانای کل» است اما کم کم مکالمه نیز وارد شعر می شود و این چند صدایی از شعر «شکست کرانه» از مجموعهٔ «آوار آفتاب» به صورت سؤال و جواب دیده می شود:

\_این تو بودی که هر وزشــی، هدیهای ناشـناس به/ دامنت میریخـت؟/ ـ و اینک هر هدیـه ابدیتی اسـت/ ـ این تو بودی که طرح عطش را بر سنگ نهفته ترین/ چشـمه کشیدی؟/ و اینک

چشمهٔ نزدیک، نقش عطش در خود/ میشکند. (همان:۲۲۱)

مکالمـه و دیالوگ را از «شــرق انــدوه» که ضمیر «مـن و تـو» مطرح میشـود، بیشـتر میبینیم. در شعر «روانه» که اولین شعر شرق اندوه است، مى توان اين مكالمه را مشاهده كرد: چه گذشــت؟/ ـ زنبوری پــر زد/ ـ در پهنه/ ـ وهم، این سـو آن سـو، جویای گلی/ ـ جویای گلی، آری، بیساقه گلی در پهنهٔ خواب/ نوشابهٔ آن... (همان: ۲۱٦)

یا در شعر «و»

آری، ما غنچه یک خوابیم/ ـ غنچه خواب؟ آیا می شکفیم! \_ یک روزی، بی جنبش برگ | \_ اینجا؟/ نی در درهٔ مرگ. (همان: ۲۳۰ ـ ۲۹۹) در «صدای پای آب» و «مسافر» زبان تصویری و نمایشی ٔ به خوبی آشکار است. در صدای پای آب شاعر با معرفی خود آغاز می کند. در شعر مسافر نیز گفتوگویی بین میهمان و میزبان صورت می گیرد و آن را به نمایشنامهای تمام تبدیل می کند. در این مکالمه اندیشـه و عقاید دو طرف ظاهر می شود.

در شعر مسافر و بسیاری از اشعار «حجم سبز» نیز ایـن تصاویر واقعی را مشـاهده می کنیم و شاعر خود و زندگی شخصیاش را در متن این نمایشنامه قرار می دهد.

آسـمان، آبی تر/ آب، آبی تر/ من در ایوانم، رعنا سر حوض ارخت می شوید رعنا ابر گها می ریزد ا مادرم صبحی می گفت: موسم دلگیری است/ من به او گفتم: زندگانی سیبی است، گاز باید زد با/ پوست. (همان: ٣٤٣ ـ ٣٤٣)

شعرهای «در گلستانه» و «پیغام ماهیها» نیز از دیگر شعرهایی است که جنبهٔ روایی نمایشی دارند. اما این تصاویر نسبت به تصاویر افقی محدودند و به همین علت است که براهنی شعر سپهری را شعری «موازی» مینامد.

اینکه آیا وجود و یا عدم وجود شکل عمودی در اشعار سپهری جزء عیبهای اشعار سپهری است یا نه، جای بحث و بررسی دارد. براهنی در مقالهٔ «شکل بد ـ شکل خوب»، شعر سپهری و یدالله رویایی را به عنوان دو نمونهٔ این بدی و خوبی مطرح کرده است. ملاک خوب یا بد بودن او قرار دادن اشعار این دو شاعر روی الگوی شکل ذهنی شعر است و براساس این انطباق و يا عدم انطباق قضاوت كرده است.

آیا کم بودن شکل ذهنی در اشعار سپهری

مى تواند شعر او را به «شكل بد» تبديل كند؟ به نظر میرسد که براهنی نیز مثل دیگر منتقدان در پی یافتن الگویی مشخص در اشعار سپهری است اما هیچگاه اشعار او را بهعنوان یک نمونهٔ شالودهشکن و هنجارشکن بررسی نکرده است که اگر می کرد، قضاوت او تغییر می کرد.

آیا نمی توان این شکل خاص را، شکلی جدید و نو برای ساخت تصاویر در نظر گرفت؟

با این توضیحات بهنظر میرسد که ممکن است در بیشتر اشعار سیهری فرم ذهنی یا محور عمودی شعر کمتر دیده شود اما سپهری شیوههای دیگری برای ارتباط مفاهیم ابیات و ایجاد تصاویر مرتبط برگزیده است. بهنظر می رسد سیهری به جای اینکه محور عمودی شعر خود را قوت بخشد، بیشتر در پی پروبال دادن به تصاویری است که خلق کرده است و شعر را در محور افقی بیشتر گسترش

در این فرایند تصویرسازی، حرکت ذهن از مرکز به بیرون است و همهٔ تصاویر در جهت هدف اصلی شاعر در حرکتاند. در واقع، سپهري دورېين نگاهش را بر روي يک مفهوم متمرکــز میکنــد و از آن نماهای درشــت با زاویههای دید متفاوت برمیهدارد تا به عمق

این گســترش تصویر در محور افقی گاه با به وجــود آوردن تصاویر متقارن و گاه به وســيلهٔ ساختن تصاویر ضربدری انجام می شود و از این جهت نمی توان تصاویر سیپهری را موازی دانست؛ چون تصاویر هشت کتاب عیناً مثل هم نیستند بلکه در هر تصویر ظرایفی وجود دارد که مفاهیم آنها را از هم متمایز می کند.

### نتيجهگيري

بهنظر میرسد که ســپهری در اشعار خود به محور افقی اشعار اهمیت بیشتری میدهد و از تصاویــر متقارن و ضربدری برای گســترش تصاویر خود بیشتر بهره می جوید. او اغلب یک موضوع کلی را انتخاب می کند و از هر کدام از زاویای مختلف آن تصاویری ارائه می دهد و این تصاویر را کنار هم می گذارد. در واقع، این تصاویر از یک موضوع برداشت شدهاند اما زاویهٔ دید آنها متفاوت است و در نتیجه مفاهیم آنها نيز با هم متفاوت خواهد بود.

# ممونة انساك كال جلوة حضرت على (ع)

در کتاب درسی ادبیات فارسی۲ متوسطه

على اكبر كمالي نهاد دانشجوی دکترای زبان و ادب فارسی، مدرس دانشگاه شهید باهنر حسينملكي

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی، مدرس دانشگاه فرهنگیان شهید باهنر



در موفقیت و کارآمدی آموزشوپرورش هر کشور عناصر، ابزارها و عواملی بسیار از جمله معلم، كتاب، كلاس، محتواي آموزشي، دانش آموز، خانواده، وسايل کمک آموزشیی و غیره تأثیر گذارند. یکے از مؤثر ترین این عوامل، کتابهای درسیی و محتواهای آموزشی و اهدافی هســتند که در این کتابها دنبال می شوند. در کشور ما، بیشتر فعالیتهای آموزشی در چارچوب کتابهای درسی صورت می گیرد و بیشــترین فعالیتهـا و تجربههای آموزشـــی دانشآموز و معلم، حول محور

آن سازماندهی میشوند. برنامهریزان

آموزشیی و درسی، نقشیی اساسی در تعیین اهداف کتب درسی دارند و اهدافی

که توسط آنها تعیین می گردد، باید

ارزشهای بسیاری در خور دین، فرهنگ و ظرفیتهای آن جامعه داشته باشند. براساس این پژوهش، مشخص شد که کتاب درسی ادبیات فارسی۲ دورهٔ متوسطه، كتابي است هدف محور، و اهداف کلی تعیین شده در این کتاب، بر مبنای مدل چارترز طراحی گردیدهاند. يكي از اين اهداف بيان الگوها و ایدهآلهاست و به معرفی انسان کامل مى يردازد كه نمونهٔ اعلاى أن حضرت على (ع) است. برای آنکه این هدف کلی بهتر نمایان شود، کتاب به اهداف جزئی تری تقسیم شده است و هر درس جزئی از این هدف بـزرگ را به نمایش می گذارد.

بشری و خصایل والای تربیتی و اخلاقی در او جمعاند. او قهرمان همهٔ ارزشهاست و شخصیتهای داستانی ذکر شده در این کتاب درسی نمونههایی جزئی برای معرفی ویژگیهای این نمونهٔ کامل و این کل وارستهاند.

كليدواژهها: حضرت على(ع)، انسان کامل، الگوی چارترز، برنامهریزی درسی

فرایند تعلیم و تربیت، یکی از اساسی ترین فرایندهای موجود در تمامی کشــورهای دنیاست. در واقع، شریان اصلی فرهنگی، اقتصادی و سیاسی هر کشور ریشه در تعلیموتربیت آن کشور دارد و اگر قلب فرایند آموزشیی در میان مردمی از تیش بایستد، در واقع فرهنگ و هویت و داشتههای آنان رو به زوال و نابودی رفته

آموزشوپــرورش بــه عنــوان یکی از دستگاههای پایهای در تعلیموتربیت نقش بسیار ارزنده و گرانسنگی در این فرایند بر عهده دارد. می توان گفت مهم ترین سامانه در مجموعهٔ تربیتی آموزشی هر کشوری، آموزشوپرورش آن کشور است؛ زیرا پایههای تربیتی افراد هر جامعهای در آموزشهای آغازین آنها در مدارس شکل می گیرد و بنابر قول معروف: خشت اول چون نهد معمار کج تا ثریا می رود دیوار کج

بر این اساس، انسان کامل دارای دو قسم از ویژگیهاست: مادی و جسمانی، معنوی و الهی. در کتاب یاد شده برای دســـتيابي به اين هدف كلـــي، الگوهاي دیگری چون رستم، امام علی، ژانوالژان، تم، گیله مرد، زری، مصطفی، طهحسین، و دکتر شریعتی بهعنوان اهدافی جزئی برای معرفی هدف کلی آمدهاند. از دروس داســتانی این کتاب چنین برمی آید، که حضرت على(ع) برترين الگوى انساني است و تمام ارزشهای انسانی در او به حد اعلای رشد رسیدهاند؛ بخشندگی، اندیشهٔ متعالی، شـجاعت، آزادیخواهی، زهد و عبادت، ظلمستيزي، ايثار، صبحخيزي، خداشناسی و همهٔ ویژگیهای عالی





اینکـه چه عواملی مشخص می کنند آموزش وپرورش هر کشور چقدر در ایفای نقش خود موفق می باشد، مورد بحث ما نیسـت اما یکی از لوازم و ابزارهای مورد استفاده در آموزش وپرورش را که نقشی بسیار اساسـی و پایهای در این مجموعه دارد، مورد بررسـی قرار داده و اندکی آن را واکاویدهایم.

عناصر بسیاری چون معلی، کتاب، کلاس، محتوای آموزشی، دانش آموز، خانواده، وسایل کمک آموزشی و غیره در روند آموزشی تأثیر دارند که بررسی هر یک از آنها تحقیق گستردهای را که به تحلیل محتوایی کتابها بپردازند، بسیار مفید و ضروری است. این نوع تحلیل ها کمک می کنند تا مفاهیم، اصول، نگرشها، باورها و تمامی اجزاء مطرح شده در قالب درسهای کتاب، مورد بررسی عملی قرار گیرند و با اهداف برنامهٔ درسی، مقایسه و ارزشیابی شوند. (یار محمدیان، ۱۳۷۷: ۳۳)

برنامهریزان آموزشی نقش بسیار مهمی در تغییر یا تثبیت فرهنگ اجتماع دارند؛ بهطوری که می تبوان گفت از مهم ترین ابزارها و وسلیل آموزشی، کتب درسی هستند که برنامهریزان آموزشی و درسی نقش اساسی در تعیین اهداف این کتب دارند. در واقع، اهداف آموزشبی با نظر آنها تعیین شده و به واسطهٔ اهداف، محتواهای آموزشی نیز تعیین می گردند؛ بر این اساس، اهدافی که توسط آنها تعیین می شوند. باید دقت، ظرافت و ارزشهای بسیاری در خور فرهنگ جامعه داشته باشد.

این مقاله به تحلیل محتوای آموزشی و یکی از اهداف کلی کتاب درسی ادبیات فارسی ۲ دورهٔ متوسطه پرداخته است. به این ترتیب که ارتباط طولی چند درس کتاب را تا پایان مورد بررسی قرار می دهد و براساس الگوی چار ترز به یکی از اهداف کلی و پنهان کتاب و در نهایت به یکی از حیطههای درسی (شناخت) دست می یابد و آموزش آن را به دانش آموزان توصیه می کند.

### يبشينةتحقيق

بررسے و انجام «تحلیل محتوایی» کتابهای درسی از این جهت ضروری به نظر می رسد که می تواند اطلاعات دقیق و موثقی دربارهٔ کتابهای مورد نظـر ارائه دهد تا در نهایت با مقایسـه با اصول، مفاهیـم و تمامی اهداف برنامهٔ درسی، میزان موفقیت مؤلفان آن کتابها در تحقق اهداف از پیش تعیین شدهٔ آموزشی بر اساس ضوابط و قواعد ارزیابی کتب درسی، نشان داده شود. بیش از ١٥ سال است كه كتاب ادبيات ٢ دورة متوسطه تألیف شده است و در چرخهٔ آموزشی کشور قرار گرفته و تحلیلهای محتوایی بسیاری از مناظر مختلف توسط صاحبنظران بر آن صورت گرفته است اما تا آنجا که نگارندگان در این باره به جستوجو يرداختهاند، يژوهشي با اين مضمون و به منظـور ارزیابی این کتاب از منظر توجه به یکی از اهداف کلی آن، يعنى ارائهٔ الگوى يك انسان كامل، تاكنون بدون سابقه بوده است.

# اهداف در برنامههای درسی

از آنجا که برای تعیین اهداف برنامههای درسی منابع اطلاعاتی بسیاری مورد مطالعه قرار می گیرند، هر چه این منابع قوی تر و مطالعهٔ آنها عمیق تر صورت پذیرد، اهداف نیز مناسب تر انتخاب می شوند. منابعی که برای تعیین اهداف مورد مطالعه قرار می گیرند، عبارتاند از:

۱.نظام اعتقادی و ارزشی، ۲. ماهیت یادگیرنده، ۳. ماهیت جامعه، ۶. ماهیت دانش، ۵. ماهیت یادگیری (ملکی، ۱۳۸۲؛

بررسی هر یک از ایسن منابع بحثی گسترده می طلبد اما به فراخور موضوع مقاله، تنها به یکی از ایسن منابع یعنی «نظام اعتقادی و ارزشی» که می توان گفت یکی از منابع مهم و اساسی در برنامه ریزی آموزشی است - می پردازیم تا میزان تأثیسر آن را در اهداف کلی کتاب درسی ادبیات فارسی ۲ متوسطه ارزیابی نماییم.

«نظام اعتقادی و ارزشـــی در رأس هرم مفهومی برنامهٔ درسی قرار دارد.» (همان:

۲۸) نظام ارزشی به بررسی فلسفی آنچه در میان یک قوم یا ملتی به عنوان ارزش محسوب میشود، میپردازد؛ همانند پاسخ به سوالاتی از قبیل «زندگی خوب چیست؟»، «جامعهٔ خوب کدام است؟»، «دانش مطلوب چیست؟» و انسان خوب کیست؟» از آنجا که نظام اعتقادی و ارزشی جایگاه والایی در نظام تعلیموتربیت دارد، شایسته است برنامهریزان درسی شناختی درست از فرهنگ و سنن و آداب و رسوم کشور خود داشته باشند تا بتوانند در تعیین اهداف، بهدرستی تصمیم گیری کنند.

ادبیات آینهٔ تمام نمای فرهنگ، دین و آدابورسوم هر قوم و ملتی است و کشور ما هم از این قاعده مستثنی نیست. ادبیات فارسی میتواند جلوههای زیبایی از اعتقادات و ارزشهای اجتماعی را به نمایش بگذارد و اهداف تعیین شده می توانند زمینههای متنوع و گستردهای را در بر گیرند. از این رو، برنامهریزان درسی بسیاری از اهداف ادبی، دینی، اجتماعی، بسیاری از اهداف ادبی، دینی، اجتماعی، سیاسی، فرهنگی و سرا در دروس این کتاب جای دادهاند و این مادهٔ درسی به خوبی از عهدهٔ آنها برآمده است.

روشن است که درج اهداف برخاسته از منابع اعتقادی و ارزشی در برخی از مواد درسی مانند ریاضیات، زبان خارجه، فیزیک و بسیاری دروس دیگر، یا امکان پذیر نیست و یا نمی تواند از اهداف اصلی به شیمار آید. بنابراین، اهداف یادشده بیشتر در کتب علوم انسانی، به خصوص بیشتر در کتب علوم انسانی، به خصوص کتب دینی و ادبیات، گنجانده می شوند و همان گونه که مطرح گردید، تنها کتابی که از تنوع اهداف بهرهمند است، کتاب ادبیات فارسی است.

اگرچه اهداف اصلی کتاب ادبیات فارسی آشنایی با بزرگان ادب و دین و عرفان و مفاهیم و نکات و ظرایف ادبی و در کل مباحث مرتبط با ادبیات است، ناگفته پیداست که خواسته یا ناخواسته اهداف پنهان دیگری نیز در این دروس گنجانده شدهاند که در این مختصر مجال پرداختن به آنها نیست.



### انواع هدفها

اهداف از جنبههای مختلف انواعی دارند و در اینجا نوعی دستهبندی را که کاربرد بیشتری در مبحث مورد نظر ما دارد، يادآوري مي كنيم.

### ١. اهداف كلي

«هر برنامهٔ درسی براساس هدفهای معین تهیه میشود. هدف کلی برنامه، انتظارات أموزشي پايان يك دورة أموزشي را نشان میدهد.» (همان: ۱٤۸) در واقع، برنامههای درسی براساس هدفهای کلی انتخاب می شوند و این اهداف براساس معیارها و نیازهای اساسی جامعه، ارزشهای اساسی و شایستگیهای اجتماعي تهيه مي گردند.

### ٢. اهداف جزئي

تقسیم اهداف کلی به اهداف جزئی است؛ بهطوری که هر بخش یا هر درس یک هدف جزئی محسوب می شود و مجموعهٔ اهداف جزئی رهنمونی به اهداف کلی کتاب است. هدفهای جزئی پس از آنکه اهداف کلی مشخص گردیدند، به تناسـب آنها تعیین میشـوند. در واقع، در این اهداف به این ســؤال پاسخ داده می شود که در دانش آموزان چه شناختها و آگاهیها و تواناییهایی باید تقویت شوند تا هدف برنامهٔ درسی محقق

# مدلهای برنامهریزی درسی بر مبناي اهداف

در تعیین اهداف در برنامهٔ درسی، دو رویکرد و دو نظریــهٔ متفاوت وجود دارد: گروهی به تعیین اهداف در برنامهریزی درسے معتقدند و برآناند که اهداف باید به دقت بیان شوند و به شیوهٔ خطی تحقق يابند؛ أنها رويكرد تكنيكي عملي به برنامهریزی درسی دارند.

گروه دیگر تمرکز اصلی را در محتوا و اهداف نمى داند؛ بلكه فعاليت فرد، مورد نظر آنان است و محتوا از نظر آنان تا اندازهای اهمیت دارد که دانش آموز بتواند

معانی لازم را بهدست آورد. «رویکرد آنها غیر تکنیکی است و بر «ذهنیت»، «شـخصی بودن» و «اکتشـافی بودن» تأکید دارند. (همان: ۸۰)

# é مدل میگر

برنامهریزان بسیاری، مبنای کار خود را اهداف قرار داده و به ارائهٔ مدلهای برنامهریزی پرداختهاند؛ میگر یکی از طرفداران تعیین اهداف رفتاری است. «رابرت اف میگر، پیشنهاد میکند که اهداف باید تا حد امکان روشن و بدون ابهام بیان شوند تا اینکه فراگیرندگان بتوانند بدون شرح و توضیح اضافی، معنی

برنامهريزان اموزشي نقش بسیار مهمی در تغییر یا تثبیت فرهنگ اجتماع دارند؛ بهطوري که می توان گفت از مهم ترین ابزارها و وسایل اموزشی، کتب درسی هستند که برنامهريزان اموزشي و درسی نقش اساسی در تعیین اهداف این کتب دارند

آن را درک کنند.» (احدیان، ۱۳۸۸: ۵۸)

چارتے یکی دیگر از افرادی است که

# مدل چار ترز

به تعیین اهداف در برنامهٔ درسی معتقد است و در کتاب خود به نام «بازسازی برنامهٔ درسی» به بیان نظریهٔ خود در مورد برنامهٔ درسی می پردازد. ما نیز بر مبنای نظريــهٔ او تعيين اهداف كتــاب ادبيات فارسی ۲ را مورد بررسی قرار دادهایم. «چارترز با تأثیر گرفتن از روشهای تحلیلی اسپنسر و تیلور، خاطرنشان ساخت که اولین قدم در تهیهٔ برنامهٔ درسی، تعریف هدفهای اصلی است. او معتقد است براي تعيين هدفهاي برنامهٔ

درسے، باید آنها را بے «ایدهآلها» و

«فعالیتها» تحلیل کرد.» (ملکی: ۸۳)

# مراحل تهيهٔ برنامهٔ درسي از دیدگاه چار ترز:

مرحلة اول: با مطالعة زندگي انسان هدفهای اصلی تعلیموتربیت را تعیین

مرحلهٔ دوم: هدفها را به دو بخش «آرمانها» و «فعالیتها» تحلیل کنید و تحلیل را تا سطح واحدهای کار ادامه

مرحلهٔ سـوم: این اجزا را به ترتیب اهمیت مرتب کنید؛

مرحلة چهارم: با توجه به فعاليتهايي که بـرای بچههـا ارزش بالاتـر و برای بزرگسالان ارزش کمتری دارند، اجزاء مرتب شده را با دقت بیشتری تنظیم

مرحلهٔ پنجم: با استفاده از فهرست، موضوعاتی را که در زمان اختصاص یافتهٔ آموزش مدرسه قابل ارائهاند، تعیین کنید؛ مرحلهٔ ششهم: تمرینهای مناسبی را که امکان انجام دادن آنها در این فعالیتها و آرمانها وجود دارد، مشخص

مرحلهٔ هفته: براساس ماهیت روان شناختی بچهها، مواد آموزشی را با نظم آموزشی مرتب کنید. (همان: ۸۶-

از آنجا که تعیین اهداف در کتاب ادبیات فارسی۲ بیشتر به مدل چارترز نزدیک است، ما نیز این مدل را مبنای کار خود قرار داده و بیشــتر از این مدل بهره بردهایم. از اهداف کلی و پنهان کتاب ادبیات فارسی۲، شناخت و الگوی یک «نسان کامل» و دستیابی به آن است. با توجه به تقسیمبندی اهداف درسی، به «ایدهها» و «فعالیتها»، همچنین مراحل تهیهٔ برنامهٔ درسی توسط چارترز، این مقاله درصدد دستیابی به این هدف است و بر آن است تا آن را به اثبات برساند. از آنجا که تناسب محتوایی و اهداف این کتاب بسیار به مدل چارترز نزدیک است، سعی نمودهایم با بیان این مدل به اثبات این مدعا بپردازیم و در مجموع، به یکی از اهداف کلی کتاب- که همان ارائهٔ نمونهٔ





«انسان كامل» است دست يابيم.

همچنین سعی نمودهایم ارتباط طولی دروس را با یکدیگر مورد نقد قرار دهیم و گفتهایم که هر درسی، هدفی جزئی از یک هدف کلی است. به گونهای که یکی از اهداف کلی کتاب را معرفی حضرت على (ع) به عنوان نمونهٔ یک انسان کامل در نظر گرفتهایم و شخصیتهای داستانی دروس دیگــر را- که بــه آنها خواهیم پرداخت - نمونههای جزئی از این هدف كلى بيان داشتهايم.

که بسیار بخشنده باشد؛ مانند حاتم طایی، یا شخصی بسیار شجاع باشد و شخصی دیگر بسیار مهربان، اما به دلیل اینکه دیگر صفات در آنها قوت ندارد، نمی توان آنان را انسان کامل نامید. در واقع، آنها جزئی از کل یک انسان کامل را به نمایش می گذارند.

# انسان کامل در کتاب درسی ادبیات فارسی۲

این کتاب با تحمیدیای از

ظرافت این درس را پس از حمد خداوند قرار دادهاند تا رابطهای معنوی و عرفانی میان آن دو در ذهن دانشآموزان برقرار کنند که ساختار این دو درس و پیوستگی آنها به هم نیز این امر را به خوبی نشان میدهد. سرآغاز این کتاب ستایش پروردگار است و در ادامه نمونهٔ یک انسان کامل را به ما معرفی می کند که جنبههای مختلف انسانی او در بیت بیت اشعار نمایان است. انسان کامل

دلیل، مؤلفان کتاب به درستی، دقت و

### انسان کامل

منظـور از انسـان کامـل در ایـن نوشته، انسانی است که دارای جمیع صفات و حالات و رفتار نیک انسانی از جمله شـجاعت، شـهامت، گذشت، ظلمستیزی،یاوری ستمدیدگان، مدافع حقوق اجتماعی مردم بودن، خدا پرستی و ... باشد. برای اینکه شناختی نسبی از انسان کامل داشــته باشیم، به ذکر چند تعریف می پردازیم.

- «ای دوست، انسان کامل آن است که در شریعت و طریقت و حقیقت تمام باشد و یا به عبارت دیگر چهار چیز به کمال در وى باشد: اقوال نيك، افعال نيك، اخلاق نیک و معارف.» (مطهری: ۲۷)

- «انسان كامل آزاد آن است كه چهار صفت در وی جمع گردد: ترک دنیا، عزلت، قناعت، و دوری از شهرت.» (اسفندیاری: ۲۹)

آنچه از تعاریف یاد شده بر می آید، این است که انسان کامل جمیع صفات انسانی و الهي را داراست و آنچه را که مي توان صفات نیک بشری دانست، در وی به کمال وجود دارند. از آنجا که افراد بسیار اندکی دارای چنین صفاتی هستند، لذا به آنان انسان كامل گفته مي شود. آنان الگوهای انسانی در هر جامعهاند و برخی از این انسانها الگوهای تاریخی بشری

از طرف دیگر، دیگر انواع انسانها را نمى توان خالى از صفات دانست بلكه هر انسانی صفات و شایستگیهایی دارد؛ مثلا ممكن است شخصى را بشناسيم





انسانی است که در تمامی جنبههای انسانی و جنبههای الهی سرآمد باشد و در هیـچ زمینهای هیچ چیـز را فرو

> چارترز معتقد است که هدفهای برنامهٔ درسے باید بـه «ایدهآلها» و «فعالیتها» تقسیم شوند؛ همچنین در تهیــهٔ برنامهٔ درســی، مرحلهٔ اول را ضمن مطالعهٔ زندگی اجتماعی انسانها، تعيين هدفهاى اصلى تعليموتربيت می داند. در واقع، او اهداف تعلیم و تربیت را جزء اهداف اصلی برنامهریزی میداند. ادامهٔ مطلب در وبگاه

مناجاتنامههای خواجه عبدالله انصاري با عنوان «الهي» آغاز ميشود. همان گونه که سرآغاز هر کاری با نام پروردگار است، این کتاب نیز چنین آغاز گردیده است. پس از حمد و سپاس خداوند متعال، در صفحهٔ دوم، شعر زیبای شهریار در وصف حضرت علی(ع) آمده است که به گونهای با درس نخست پیوستگی دارد.

بر کسی پوشیده نیست که امیرالمؤمنین نمادی از برترین آفریدههای خداوند و از بندگان خاص و برکشیدهٔ باری تعالی است. به همین

نگذارد.

هیچی خارشی تنواند جایگزیره کامی

پای صحبت نسرین قلی پور، معلم و دانش آموخته زبان و ادبیات فارسی

### محمددشتي

اشاره

نسرین قلی پور متولد سال ۱۳٤۷ در شهرستان بجنورد است. او مدرک کارشناسی ارشد خود را در رشتهٔ زبان و ادبیات فارسی دریافت کرده است. تحصیلات ابتدایی، راهنمایی و دبیرستان را در همان شهر پشت سر گذاشته و با ورود به مرکز تربیت معلم در دامغان و مشهد در رشته امور تربیتی تحصیل کرده است. سپس تحصیلات خود را در رشته ادبیات فارسی پی گرفته است.

قلی پور از سال ۱۳٦۸ تدریس در مدارس را پیشهٔ خود کرده و به تدریس در مدارس شهر بجنورد اشتغال داشته است. در سال ۱۳۸۰ به تهران منتقل شده است و از آن سال تاکنون در این شهر به خدمت اشتغال دارد. تاکنون از وی دو مقاله با عنوانهای «ز سبک هندی تا مکتب واسوخت» و «هنر و معانی آن در شاهنامه» در مجلهٔ آموزش رشد زبان و ادب فارسی به چاپ رسیده است.

ضمناً مقالات زیادی از ایشان در زمینهٔ حقوق زنان در کنگرهٔ ملی نهجالبلاغه، احسوال و آثار ادبی صباحی بیدگلی در همایش بینالمللی نکوداشت صباحی بیدگلی، سبک زندگی و جهاد اقتصادی در همایش منطقهای کهکیلویه و بویراحمد، نقش سیدعلی همدانی در معرفی اسلام و عرفان در شبهقارهٔ هند در همایش

ملی دانشگاه بوعلی سینای همدان، تأثیر نهجالبلاغه در ادبیات فارسی ایران در همایش ملی نهجالبلاغه و… پذیرفته شده و به چاپ رسیده است.

این معلم تلاشگر فعالیتهایی نیز در زمینهٔ ویراستاری علمی کتاب داشته و تاکنون ویراستاری کتاب «اثـرات مورفولوژی و زیستمحیطی بر توسعه توریسم در کاشان»، مقالهٔ تحقیقی یادمانهای شهیدان، و ویراستاری روزنامهٔ نسیم شمال را انجام داده است و کتاب «تاریخ و ادبیات خراسان شمالی در دورهٔ قاجار و پهلوی» را نیز در دست انتشار دارد.

در آخرین روز از خردادماه سال جاری فرصتی دست داد تا در دفتر مجلهٔ رشد آموزش زبان و ادب فارسی پای صحبتهایش بنشینیم. آنچه میخوانید گزارشی از این گفتوگوی صمیمی و خواندنی است.

● خانم قلی پور، ضمن تشکر از اینکه دعوت ما را پذیرفتید و به خانهٔ خودتان و دفتر مجلات تخصصی و عمومی رشد آمدید، لطفاً برایمان از حدود ربع قرن معلمی و بودن با دانش آموزان بگویید.

O من هم به سهم خودم از کار خوبی که مجله رشد زبان و ادب فارسی انجام می دهد

و با معلمان گفتوگو می کند و سهمی از مجله را هم به صحبت و درد دل معلمان اختصاص داده است، سپاسگزارم. صحبت از معلمی کردید؛ معلمی چیزی جز عشق به خدمت نیست. عشقی که با شور و نشاط به بودن و به سر بردن با بچهها عجین شده است و هیچ خدمتی نمی تواند جایگزین آن شـود. البته تداوم این عشق و بودن با دانش آموزان و تأثیر گذاشتن در وجود پاک

آنان شـرطی هم دارد و آن شرط آمادگی معلم به لحاظ عاطفی، علمی و حرفهای است. شاید بتوان گفت که معلمی اگر با عشق و پویایی و خواندن و آموختن همراه نباشد، جوهرهٔ معلمی در آن می میرد. معلم اگر به این صفات پسندیده و نیکو متصف و آراسته نباشد، نخواهد توانست اثر معلمی از خود به جای بگذارد که بزرگان گفتهاند: ذات نایافته از هستی بخش

کی تواند که شود هستی بخش. معلم برگرفته از واژهٔ علم به معنای دانش و دانایی است و دانایی نیز مشروط به آموختن و همواره دانشیـــژوه بودن و در مسیر یادگیری بودن و علم آموزی است. از سوی دیگر، معلم علاوه بر داشتن علم و دانش نیازمند داشتن توانایی انتقال علم است؛ به گونهای که متعلم و دانش آموز بتواند از دانش و منش و رفتار او بیاموزد و این انتقال و یا بهتر بگویم، کمک به دانش آموز برای آموختن و یادگیری، هنری است که با واژهٔ معلمی عجین شده است. معلمان بزرگ معمولاً معلمانی بودهاند که توانستهاند دانش آموزان و فراگیرندگان خوبی را تربیت کنند و در مسیر آموختن از هنر وجودی خود برای تأثیر گذاری بیشتر استفاده ببرند.

## ● با این اوصاف، معلم موفق از نگاه شما چه کسی است؟

🔾 از نگاه من معلم موفق معلمی است که بتواند شاگردان موفقی تحویل اجتماع دهد تا آنها هم با تربیت شاگردان موفق تر سهمی در ادارهٔ جامعه و بهروزی انسانهای اجتماع داشته باشند. شاید معلمان بزرگی مانند استاد شهید مرتضی مطهری، شهید محمدعلی رجایی، و استادانی مانند عبدالحميد آيتي، احمد بيرشك، جبار باغچەبان، احمد آرام، جلال آل احمد، محمد بهمنبیگی و بزرگانی از این دست که شاگردان و دستپروردههای آنان منشأ خدمات فراوانی برای این کشور شدهاند و تا

### معلمی معجونی از صفات خوب و برجسته است که باید در کنار هم قرار گیرند تا معلمي معنا پيدا كند

هست آثار وجودی این بزرگان در جامعه موج مى زند، مصداق همان معلمانى باشند که ما به دلیل داشتن شاگردان تأثیر گذار از آنان بهعنوان معلمان موفق یاد می کنیم.

# ● از دیگر ویژگیهای معلم شایسته به چه صفاتی می توانید اشاره کنید؟

○ همان طور که اشاره کردم، معلمی معجونی از صفات خوب و برجسته است کـه باید در کنار هم قرار گیرند تا معلمی معنا پیدا کند. صفاتی مانند حسن خلق و سعهٔ صدر، آراستگی ظاهر و باطن، نیکو سےن گفتن، دیگران را بے خود مقدم داشتن، اتصاف به صفات نیکو و اخلاقی و دیگر اموری که ما از آنها بهعنوان ارزش و خوبی یاد می کنیم از لوازم معلمی و علم آموزی است.

از سوی دیگر، خودشناسی و آگاه بودن به نفس صفت مهم و ارزشمند دیگری است که معلم باید بدان متصف باشد. حضرت على (ع) مىفرمايند: «من عرف نفسه، فقد عرف ربه.» يعنى هر كسيى خودش را شـناخت، به تحقیق خدای خود را نیز شناخته است. این موضوع برای حرفه و هنر

معلمي خيلي لازم است تا معلم با شناخت کامل خودش بهعنوان یکی از کاملترین مخلوقات خداوند متعال بتواند خدايش را بشناسد و با چنان شناختی که حتما اعتقادی راسخ به وجود خداوند را به همراه خواهد داشت، در خدمت دانش آموزان بتواند معلم موفق و تأثیر گذاری باشد.

### ● بعد از نزدیک به ۲۵ سال معلمی، شما در تدریس از چه روشی استفاده کردهایـــد که گمان میکنید موفق و تأثیرگذار بوده است؟

🔾 روش غالب تدریس من در کلاسهای درس و در مواجهه و همراهی با دانش آموزانــم روش به اصطــلاح بارش فکری بوده است. روشی که تلاش کردهام با همراهی و مشارکت دانش آموزان عجین

باشد و با داشتهها و دانستههای آنها همراه شـود. معمولا در روش بارش فکری همهٔ دانش آموزان با هدایت و مدیریت معلم این فرصت را دارند که با کلاس درس همراه شــوند و با تشویقهای به موقع معلم، این انگیزه را پیدا کنند که آنچه را می دانند بر زبان بیاورند. در نهایت نیز چیزی که مورد تأیید و تأکید قرار می گیرد، حاصل خرد جمعی و مشارکت همهٔ دانش آموزان باشد. همچنین مـن در تدریـس درسها که گاهی بهدلیل ضرورتهای مدرسه شامل دروس مختلف با محوریت زبان و ادب فارسی و دروس دینی بوده است، از روش تلفیقی استفاده کردهام. یعنی زبان و ادبیات فارسی را با زمینهای از عرفان و الهیات درهم آمیخته ام تا ضمن باز گویی آموزههای دینی و اسلامی، درس زبان و ادبیات را برای دانش آموزان شیرین تر و ملموس تر کنم.

● خاطرهای هم در این زمینه دارید؟ 🔾 بله. اولین سالهایی که بهعنوان معلم به کلاس درس رفته بودم، با دانش آموزانم در مقطع متوسطه اختلاف سنی خیلی زیادی نداشتم و احساس می کنم همین موضوع باعث مىشد كه برخى دانش آموزان حضورم را در کلاس درس جدی نگیرند. اما زمانی که با تسلط و استفاده از روش تلفیقی تدریسی مشارکتی و جذاب را در کلاس ارائه می کردم، از پچپچهای دانش آموزانم متوجه می شدم که از وضعیت کلاس و تدریس من راضی هستند. همین موضوع باعث شده بود که برخی دانش آموزان که در برخی دروس ضعیفتر بودند، با کلاس من همراه شوند؛ چون احساس می کردند که یادگیری آنان برای معلمشان مهم است.

اجازه بدهید در همین زمینه به خاطرهای اشاره کنم. همان زمانی که در مدارس بجنورد تدریس می کردم متوجه شدم که یکے از دانش آموزانم که در برخی دروس ضعیف است و از ناحیهٔ خانوادگی هم مشکلاتی دارد، در مدرسه مورد تمسخر برخی هم کلاسے هایش قرار می گیرد و از ایـن موضوع و نمرات پایین کلاسـی و درسي ناراحت است. سعي کردم به او نزدیک شوم و در برخی فعالیتهای تربیتی که برعهدهٔ من بود، از او استفاده کنم. در کارهایی مثل درست کردن روزنامه دیواری و دیگر فعالیتهای دانش آموزی و مسابقات فرهنگی و هنری به او نقش دادم و همین موضوع باعث شد با مشارکت بیشتر در كارهايي كه استعداد آن را داشت به موفقيت برسد و در پایان سال هم بدون تجدیدی قبول شود. این موضوع برای او خیلی مهم و سرنوشتســاز بود و سالهای بعد که در مسابقات، شعری را خواندم که متعلق به

همین دانشآموز بود سر تا پا شوق و شور شدم که دانش آموز من توانسته بود روزهای سخت کم توجهی و تمسخر هم کلاسها را پشتسر بگذارد و به دانشآموزی موفق و تأثير گذار تبديل شود.

● از ســالها تدریس زبان و ادب فارسی چه حرفی برای گفتن دارید؟ حرف که زیاد است و نمی شود تجربهٔ سالها تدریس و با دانش آموزان بودن را در چنین فرصت کوتاهی بیان کرد، اما آنچه می توانم بگویم این است که ادبیات اساساً جزئی مهم از هنر است و با احساسات و عواطـف افراد سـر و کار دارد. فرهنگ اسلامی- ایرانی ما هم بخشی مهم از ادبیات این کشـور را در درون خود دارد و درس زبان و ادبیات فارسی به همین اعتبار جایگاه مهمی در بین دروس دارد.

خوشبختانه بعد از انقلاب اسلامی ایران متون درسی ما در این زمینه از غنای خوبی برخوردار شدهاند و متون حماسی و هنری و میهنی کتابهای درسی فارسی برای دانشآموزان و معلمان برانگیزاننده و لذت بخش هستند. از سوی دیگر، این درس زمینهای مناسب دارد که اگر دانشآموزان آن را به خوبی یاد بگیرند و در زندگی روزمره و جاری خود از آن بهره ببرند، از آن لذت فراوان خواهند برد. به همین دلیل، معلم در این درس جایگاه و نقش مؤثری دارد که البته باید ویژگیهای لازم در وجود معلم باشد تا این درس شیرین و دلنشین شود. در کتابهای درسی فارسی خوشبختانه به ادبیات پایــداری چه در متون کهن و چه متون معاصر بهخوبی یرداخته شده است و همینها میتواند کمک کند تا معلم با هوشمندی و هنر خود صفاتی ارزشمند و مهم چون تعاون، از خودگذشتگی، ایثار و فداکاری، وطنپرستی و رعایت ارزشهای فردی و اجتماعی را به دانشآموزان خود بیاموزد و از این رهگذر آنان را برای زندگی

و حضور مؤثر در جامعه آماده کند. البته کتابهای فارسی ما در برخی فصول ناهماهنگیهایی هم با عنوان و سرفصل اصلے درس دارند که باید به آن توجه بیشتری شود. گاهی هم مشاهده میشود

که برخیی متون خیلی طولانیی و برای دانش آموزان خسته کنندهاند که باید به این موضوع هم بیش از پیش توجه شود.

● شما خوانندهٔ مجلهٔ رشد آموزش و زبان ادب فارسی، از همکاران کوشــندهٔ این مجله و علاقهمند به تحقیق و پژوهش در زمینه های مرتبط با تحصیلات و شغل خودتان هستید و تاكنون هم مقالههاي زيادي براي همایشهـا و گردهماییهای علمی ارسال کردهاید و در برخی از این گردهماییها هم حضور داشتهاید. لطفا نظرتان را دربارهٔ مجلات رشد بيان كنيد.

Oبله. خوشبختانه همیشه توفیق داشتهام که مجلات رشد و به خصوص مجلهٔ رشد

آموزش زبان و ادب فارســـی را که تاکنون بیش از ۱۱۰ شــمارهٔ آن منتشــر شــده است، بخوانم. از نظر من، این مجله جدا از ویژگیهای ارزشمندی که همهٔ مجلات رشددارند،به لحاظ تخصصي جايگاه ويژهاي برای معلمانی دارد که به تحقیق و پژوهش اهمیت می دهند. شاید بتوانم ادعا کنم که این مجله یکی از مهم ترین مرجعهایی است که همکاران من بدان رجوع می کنند و از مطالب و مقالات تخصصی و حرفهای آن بهره می برند. از سوی دیگر، این مجله بابی را گشوده است که معلمان بتوانند در سرتاسر کشور با دیگر همکاران خود و آثار قلمی و اندیشـههای آنان آشنا شوند و از نظرات و اندیشههای یکدیگر استفاده کنند. به همین دلیل، بهنظرم می رسد که تا آنجا که ممکن است، گردانندگان و مسئولان مجله و همهٔ مجلات رشد باید تلاش کنند تا نقش و اثر معلمان در مجلات رشد افزایش یابد تا از این رهگذر بتوانند از وجود هم استفاده و بهرهبیشتریببرند.

### انتخاب: جواهر مؤذني

# ام صر

زن فقیری با یک برنامهٔ رادیویی تماس گرفت و از خدا درخواست کمک کرد. مرد بی ایمانی که داشت به این برنامهٔ رادیویی گوش میداد، تصمیم گرفت سربهســر این زن بگذارد. نشــانی او را بهدست آورد و به منشیاش دستور داد مقدار زیادی مواد خوراکی بخرد و برای زن ببرد. در ضمن بـه او گفت: «وقتی آن زن از تو پرسید چه کسی این غذا را فرستاده، بگو کار شیطان است.»

وقتی منشی به خانهٔ زن رسید، زن خیلی خوشحال و شکرگزار شد و غذاها را به داخل خانهٔ کوچکش برد. منشی از او پرسيد: «نميخواهي بداني چه کسي غذاها را فرستاده؟» زن جواب داد: «نه، مهم نیست. وقتی خدا امر کند، حتی شیطان هم فرمان میبرد.»

روزی بهلول را در قبرستان دیدند. به او گفتند: «اینجا چه می کنی؟» بهلول در جواب گفت: «با جمعی نشستهام که به من آزار نمیرسانند، حسادت نمیکنند، دروغ نمی گویند، طعنه نمی زنند، خیانت نمی کنند، قضاوت نمی کنند، مرا به یاد سرای آخرت میاندازند و بالاتر از همهٔ اینها، اگر از پیششان بروم، پشت سرم بدگویی نمی کنند.»

گویند زنے زیبا و پاکسرشت نزد حضرت موسیی (ع) أمد و گفت: «ای پیامبر خدا، برای من دعا کن و از خداوند بخـواه که به من فرزندی صالح عطا کند تا قلبم شاد شود.» حضرت موسیی (ع) دعا کرد کـه خداوند به او فرزندی عطا کند. پس ندا آمد: «ای موسى، من او را عقيم آفريدم.» حضرت موسی (ع) به زن گفت: «پروردگار مى فرمايند تو را عقيم آفريده است.» زن رفت و پس از یک سال بازگشت و گفت: «ای نبی خدا، دعا کن پروردگار به من فرزندی صالح عطا کند.» بار دیگر حضرت موسيى(ع) دعا كرد كه خداوند بـه او فرزندی ببخشـد. دوباره ندا آمد: «من او را عقیم بیافریدم.» موسی (ع) به زن گفت: «خداوند عزّوجل مى فرمايد تو را عقیم آفریده.» پس از یک سال، حضرت موسى (ع) همان زن را دید؛ در حالی که فرزندش را در آغوش داشت. از زن پرسید: «این نوزاد کیست؟» زن جواب داد: «فرزند من است.» موسى (ع) از خدا پرسيد: «بار الها! چگونه این زن فرزندی دارد در حالی که تو او را عقیم آفریدی؟» خداوند فرمود: «ای موسي! هر بار که گفته عقیم، او مرا رحیم میخواند. پس رحمتم بر قدر و سرنوشت او پیشی گرفت.»



# باركاه المام رضا

### دولت محنت

حبیبا من دلی بی کینه دارم ز عشقت آتشی در سینه دارم ز غم باری گران بر شانه اما دلی روشن تر از آئینه دارم مرا شادی ندارد لذت غم که با غم الفت دیرینه دارم به تخت و تاج شاهان کی دهم دل در این ویرانه چون گنجینه دارم مرو بی من عنان کش ساربانا زدیده چون شط زرینه دارم چو مجنون در پی محمل جهانا چه پایی زخمی و پر پینه دارم!

# جهانمحبىميرك

كارشناس ارشد ادبيات فارسى استان آذربایجان شرقی دبیر دینی دبيرستانهاىشهرستان عجبشير

# مشق همت

مانده وفا و فضل تو در ذهن آبها مردی توست مصب خیر و ثوابها دنیای دیگری که بهجای یک آفتاب از مشرق تو سرزده، بس آفتابها تاریخ مینویسد و خواهد نوشت، باز از مشق همت تو فراوان کتابها مشکت اگر چه هیچ، لبی را نکرد تر اما رقم زدهست بسی انقلابها از ره برس که میرود از دست، عاشقی در هجمهٔ قبیلهٔ ابن سرابها

### هوشنگبهداروند

کارشناس ارشد زبان و ادب فارسی، دبیر زبان و ادبیات فارسی دبیرستانهای

### نیست قحط قهرمان داستان

«به کبوتران سبکبال آبادیام» کیستند اینان؟ رها از آب و نان کاشفان کوچەھای کھکشان تشنهٔ آب کدامین چشمهاند میروند این گونه بال و پرزنان؟ بال در بال کبوترهای شوق یک جهان دل دربهدر دنبالشان همچنان در صحن حیرت مانده است چشم خیس و خیرهٔ هفت آسمان وامدار صبح لبخند شما سیب و سرو و جلوهٔ رنگین کمان بعدتان دنیا دوباره جان گرفت نيست قحط قهرمان داستان اولین شلیکتان، رگبار عشق، كمترين فريادتان، آتشفشان روستامان لحظهای تاریک نیست در پناه روشن لبخندتان

عباس حسن پور (شیون نوری)



### ادامه مطلب از صفحه ۱۱

9. راضی شدن به مرگ خود که بهای آن نیز نابودی دودمان و زابلستان است. او نااميدانه باخودنجوا مي كند: و گر من شوم کشته بر دست اوی نماند به زاولستان، رنگ و بوی شكسته شودنام دستان سام ز زابل نگیرد کسی نیز نام (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۵)

## ۱۰. ارضای حس جنگ طلبی و خون ریزی اسفندیار

رستم که اسفندیار را در جنگ و خونریزی حریص و مشتاق میبیند، به او پیشنهاد

اگر جنگ خواهی و خون ریختن برين گونه سختي بر أويختن بگو تا سوار آورم زابلی كه باشند با خنجر كابلي برین رزمگهشان به جنگ آوریم خود ایدر زمانی درنگ آوریم بباشد به کام تو خون ریختن ببینی تکاپوی و آویختن° (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤۰)

# ۱۱. سوگند دادن اسفندیار

رستم حتى زمانى كهبه راز كشتن اسفنديار دست یافته است، او را به مقدسات سوگند می دهد تا از بیداد دست بردارد و خردمندانه

به خورشید و ماه و به استا و زند که دل را نرانی به راه گزند نگیری به یاد آن سخنها که رفت و گریوست برتن کسی را بکفت (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤۹)

# ۱۲. گریز از مقابل اسفندیار

رستم که خسته و نیمه جان از اسفندیار امان خواسته است تا فردا دست به بند دهد، بعداز برگشتن از میدان جنگ، در پیش پدر اینچنینمی گوید: برستم من از چنگ آن اژدها ندانم كزين خسته أيم رها چەاندىشم اكنون جزاين نيست راي که فردا بگردانم از رخش پای

به جایی شوم کو نیابدنشان به زابلستان گر کند سرفشان سرانجام از آن کار سیر آید او اگرچه زبد، سير دير آيد او (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷٤٦)

### ۱۳. کشتن اسفندیار

رستم به کشتن شاهزادهٔ جوان و جاهطلب نیز میاندیشد ولی چنین خود را نهیب

و گر کشته آید به دشت نبرد شود نزد شاهان مرا روی، زرد که او شهریاری جوان را بکشت بدان کو سخن گفت با او درشت برین بر پس از مرگ نفرین بود همان نام من نیز بی دین بود (فردوسی، ۱۳۹۰: ۷۳۵)

### خلاصهونتيجه

۱. رستم، جهان پهلوان ایرانی و نماد فرهنگ و هویت ایرانیان، در مقابل اسفندیار جاهطلب، همهٔ تدابیر ممکن را به کار بست تا از فاجعه جلوگیری کند ولی اسفندیار، همواره به یک هدف چشم دوخته بود و آن به دســت آوردن تاج و تخت شاهی بود که تنها راه و شرط دستیابی بدان، نهادن بند بر دست رستم بود و بس.

۲. در طول این داستان، رستم حتی لحظهای هم به قبول بند نمی اندیشد و در مقابل خواستهٔ اسفندیار، با قاطعیت تمام فریاد برمی آورد «مگر بند»...

۳. رستم با قبول نابودی خود و خاندانش به تاریخ آموخت که عزت و آزادگی یک انسان و فراتــر از آن، یک ملت بر زندگی همراه با ذلت و بندگی هزاران بار شرف دارد.

۳. اسفندیار زمانی که رستم را در کنار هیرمند می بیند، او را در آغوش می گیرد؛ گویی که برادر خویش زریر را دیده است. چو خشنود شد آفرین بر گرفت... بدیدم تو را یادم آمد زریر سپهدار اسپافگن و نرّه شیر ٤. سيمرغ خود زخمديدهٔ اسفنديار است؛ چون اسفنديار در خوان پنجم، جفت او را کشــته است. با این همه، او از رستم مى خواهداز رويارويى بااسفنديار برحذر باشد.

دست به بند داده است و از این نظر اسفندیار مغرور، احساس

حقارت و کمبود مینماید. پس اگر بند بر دست رستم نهد، با

به پرهیزی از وی نباشد شگفت مرا از خود اندازه باید گرفت که آن جفت من مرغ با دستگاه به دستان و شمشیر کردش تباه

۵. اسفندیار در برابر این پیشنهاد رستم، می گوید من راضی نیستم که ایرانیان کشته شوند و من تاج شاهی بر سر نهم. دروغ بودن این سخن و عدم اعتقاد اسفندیار بر این گفتهٔ خویش بر کرد. کاملاً آشکار است؛ چون او چندین جا خود به بی گناهی رستم اعتراف مى كندو حالا آمده است كه رستم را بدون هيچ كناهي اسير كنديابكشد.

۱. اسلامی ندوشن، محمدعلی؛ داستان داستان ها، نشر آثار، چ ششم، تهران، ۱۳۷٦.

 ۲. ----؛ زندگی و مرگ پهلوانان در شاهنامه، انتشارات يزدان، چ چهارم، تهران، ۱۳٦۳.

۳. رحیمی، مصطفی؛ تراژدی قدرت در شاهنامه، انتشارات نیلوفر، چ دوم، تهران، ۱۳۷٦.

٤. زرين کوب، عبدالحسين؛ **نامورنامه**، سخن، تهران، چ اول،

٥. شعار، جعفر و حسن انوري، رزمنامهٔ رستم و اسفنديار (انتخاب و شرح) قطره، چ هشتم، تهران، ۱۳۷۰.

7. عبادیان، محمود و همکاران؛ در پیرامون رستم و اسفندیار، جهاد دانشگاهی دانشگاه تهران، چ اول، تهران،

۷. فردوسی، ابوالقاسم؛ **شاهنامه**، به کوشش سعید حمیدیان، نشر قطره، چ هجدهم، تهران، ۱۳۹۰.

۸. مسکوب، شاهرخ؛ مقدمهای بر رستم و اسفندیار، انتشارات علمی و فرهنگی، چاپ ششم، تهران، ۱۳۷۷.



پینوشتها

پدر بعد از شنیدن سخنان گشتاسب به او می گوید که رستم بی گناه است و تو را نیست دستان و رستم به کار همى راه جويى به اسفنديار دریغ آیدت جای شاهی همی مرا از جهان دور خواهی همی ۲. همان گونه که از داستان نیز برمی آید، اسفندیار خود نیز بىمىل نيست كەبندبر دست رستم نهد؛ زيرا رستم تنها كسى

است که از نظر قدرت، شهامت و افتخارات شبیه اوست ولی او

### ادامه مطلب از صفحه ۱۳

ز ایران به کین اندر آورده روی $^{\Gamma}$ البته اگر بخواهیـم جانب انصاف را نگه داریم دو دلیل دیگر را نیز باید اضافه کنیم؛ یکی اینکه فریدون معتقد بود که خداوند به او دستور چنین کاری را داده است: بپویم به فرمان یزدان پاک برآرم ز ایوان ضحاک خاک $^{\vee}$ 

و دلیل دیگر کشته شدن گاو بر مایه- که دایهٔ فریدون بود- به دست ضحاک. اینها همهٔ انگیزههای فریدون برای سرنگون ساختن حکومت استکباری ضحاک در شاهنامه است. حتى خواب گزاران ضحاك هم دلیل ســتیزه گری فریدون علیه او را چنین بیان می کنند:

برآید به دست تو هوش پدرش از آن درد گردد پر از کینه سرش یکی گاوه بر مایه خواهد بُدن جهان جوی را دایه خواهد بُدن تبه گردد آن هم به دست تو بر بدین کین کشد گرزهٔ گاوسر^

اما استكبارستيزي كاوه از همان آغاز مرتبـــهٔ والاترى دارد. درســت اســت كه فرزندان کاوه به دست ضحاک کشته شدهاند اما شعار کاوه برای استکبارستیزی کینه و کینهجویی نیست. حتی اگر دلش پر از کینه است، آن را شعار قرار نمی دهد؛ آن گونه که فریدون قرار داده بود. او از طبقهٔ فرودست است. رنج مردم بیشتر آزارش میدهد. حتی در آنجا که به حضور ضحاک میرود و کوبندهترین اعتراضهایش را بر زبان جاری می کند، سخن از خود تنهایش نيست بلكه مي گويد:

که گر هفت کشور به شاهی تور است چرا رنج و سختی همه بهر ماست<sup>ه</sup>

سـخن از «ما»سـت. طبقهٔ رنجدیده و ستمكش جامعه. كاوه ديگر تصميمش را گرفته است و دلجویی ضحاک او را قانع نمی کند. کار از آن گذشته است که فقط بتوان با اعتراض مشكل را حل كرد. به اين سبب، كاوه خيال شورش و مبارزة مسلحانه را در سـر میپرورد. او با عصبانیت از کاخ

خارج میشود و وقتی همهٔ مردم بازار گرد او جمع مي آيند:

همی بر خروشید و فریاد خواند جهان را سراسر سوی داد خواند ۱۰ سخن از کینه نیست، بلکه از عدالت است و دادگری. سخن از این است که ضحاک دشمن خداست و از فرمان او سرپیچی کرده است:

> کسی کاو هوای فریدون کند دل از بند ضحاک بیرون کند بپویید کاین مهتر آهرمن است جهان آفرین را به دل دشمن است۱۱

قداست جهاد کاوه از همین بیت اخیر پیداست و انگیزهٔ کاوه در این کار اصلا با انگیزهٔ فریدون قابل مقایسه نیست. نکتهٔ دیگر اینکه حرکت کاوه یک انقلاب مردمی است. مردم کوچه و بازار که از جنایات حكومت مستكبر به فغان آمدهاند، دعوت کاوه را لبیک می گویند و اولین انقلاب بزرگ مردمی جهان را به راه میاندازند. اما به هر حال شجاعت و پهلوانی فریدون نیز قابل ستایش است و نباید از آن چشم پوشید. شجاعتی که به پشتوانهٔ لشگر کاوه توانست برستم هزارساله حكومت مستكبر پایان دهد و عدل و داد را به ارمغان آورد. بعدها پرچمی کـه کاوه از چرم آهنگری ساخته بود، به نماد استکبارستیزی در سرزمین پهناور ایران تبدیل شد. و سـخن آخر اینکه باید باور کنیم که شاهنامه سهم قابل توجهی در ایجاد ایمان،

۱. ناصرخســرو، دیوان، تصحیح مینــوی مجتبی و مهدی محقق، ۱۳۷۸، ص ۳۱۳ ۲. تاریخ جهانگشای جوینی، به نقل از فرهنگ دهخدا، ذیل

شجاعت، عدالت و روحیه استکبارستیزی

در مردم ایران داشته است.

۳. غلامحسین یوسفی، چشمهٔ روشن، ۱۳۷۰، ص ۳۱ ٤. غلامرضا ستوده، هزارهٔ تدوین شاهنامه، مجموعه مقالات، ١٣٦٩، ص ٤٣٤-٤٣٤.

۵. شاهنامه به کوشش ناهید فرشادفر، ۱۳۸۲، ص ۱۱. ۸. همان، ص ۱۳

۹. همان، ص ۱۶ ۱۰. همان، ص ۱۶ ۱۱. همان، ص ۱۵

مجموعه مقالات كنگره جهاني، انتشارات دانشگاه تهران،

۲. علی اکبر دهخدا، مؤسسهٔ انتشارات و چاپ دانشگاه تهران، چاپ دوم، دورهٔ جدید، ۱۳۷۷، (با همکاری انتشارات روزنه) ۳. فردوسی: شاهنامه، به کوشش فرشادفر، ناهید، نشر محمد(ص)، چاپ چهارم، تهران، ۱۳۸۲

٥. محمدمعين، انتشارات چاپخانهٔ سپهر تهران، ١٣٧١، چاپ

7. ناصر خسرو؛ دیوان اشعار، به کوشش مجتبی مینوی و مهدی محقق، انتشارات دانشگاه تهران، چاپ پنجم، ۱۳۸۷ ۷. یوسفی، غلام حسین، **چشمه روشن**، انتشارات علمی، چاپ سوم، ۱۳۷۰

### ادامه مطلب از صفحه ۴۳

• ایجاد نشاط در کلاس بهمنظور معنادار یادگیری، مستلزم اجرای متنوع روشهای تدریس نوین و مشارکت فعال دانش آموزان

• نیازمندی به استفاده از تنوع در روشهای تدریس و کاربرد وسایل و نرمافزارهای جدید، ضرورتی انکارناپذیر است.

• کتاب راهنمای تدریس، علاوه بر نیازمندی به بازنگری جدی، لازم است در دســترس دبیران قرار گیرد تا بهعنوان منبعی قابل اتکا تبیین شود. به کار گیری صحيح سنجش آموختههاي دانش آموزان یکے از مؤلفههای تأثیر گذار در بهبود آموزشهای کلاسی، بهشمار میآید.

• نقش مهارتهای زبانی در ایجاد علاقه و انگیزهٔ دانش آموزان، بسترسازی مناسب برای بروز خلاقیتها، ایجاد و تقویت روح نشاط و زندهدلی، کشف و پرورش استعدادهای کلامی و نویسندگی در توفیق آنان برای تحصیل، شغل و برقراری ارتباط مناسب با دیگران، اساسی است.

• اگرچه زمان، عامل مهمی برای ارائهٔ کامل درس در یک زنگ آموزشی است، آنچه معلم را در اقداماتش موفق می سازد روشی است که برای یادگیری مؤثر به کار می گیرد. توانمندیها و مهارتهای معلمان در ایجاد شرایط مناسب یادگیری، می تواند عامل مهمی برای مدیریت زمان آموزش باشد. • نتایج آزمونهای عملکردی دانشآموزان

در خصوص مهارتهای زبانی نشان داده است که یادگیری در این بخش، نیازمند بذل توجهبيشتراست.اگرچهنمى توان نقش عوامل متعدد را در کسب نتایج هریژوهشی نادیده انگاشت، برای کسب نتایج دقیق تر، زمان مناسب، كنترل دقيق ترشرايط وانجام بررسیهای بیشتر موردنیاز است.

### پینوشتها

۱. برای آگاهی بیشتر به اصل گزارش این پژوهش مراجعه شود.

۱. میرعارفین، فاطمهسادات؛ «ارزشیابی برنامهٔ درسی اجراشده و کسبشده زبان فارسی دورهٔ متوسطه». سازمان پژوهش و برنامهریــزی آموزشــی، وزارت آموزشوپرورش،

### ادامه مطلب از صفحه ۴۴

پیمودن راه چه بسا در ابتدا کند باشد اما مرحله به مرحله شــتاب می گیرد و بر سرعت آن افزوده میشود و زبان آموز نباید از همان نخستین گامها، خسته و سرخورده، از ادامهٔ راه باز ماند.

حاصل کار با آنچـه زبانآموزی لغت ـ معنی و دستوری به بار میآورد، فرق فاحش دارد. زبان آموز در این شیوه با روح زبان مأنوس می گردد و، عــلاوه بر آن، با خواندن آثار داستانی به لحاظ فرهنگی، عمق و وسعت نظر دیگری می بابد که خود دستاور د بس ارز شمندی است.

| رشد آموزش زبان و ادب فارسی | دورهٔ بیست و نهم | شمارهٔ ۲ | زمستان ۱۳۹۴ |

### ادامه مطلب از صفحه ۴۸

# پینوشتها

- 1. Shipley joseph.t.
- 2. Edgar Allen poe
- 3. William Hazlitt
- 4. Longshort story
  - 5. Novelette
  - 6. Short novel
  - 7. Fiction

۱. آرینپور، یحیی؛ از **صبا تا نیما**. ج دوم. تهران \_زوّار، ۱۳۵۰ 7. آژند، يعقوب؛ «عناصر داستان». ماهنامهٔ ادبيات داستاني.

۳. اکرامی فر، محمود؛ **راهنمای پژوهش پایان نامهنویسی**. بنیاد حفظ آثار، چ اول. تهران، ۱۳۸۹.

٤. ايراني، ناصر؛ داستان، تعاريف، ابرازها و عناصر. كانون پرورش فکری کودکان و نوجوانان. چ اول. تهران. ۱۳٦٤. ۵. الیاسی بروجنی، سعید؛ «رمان، داستان کوتاه، ویژگیها». ماهنامهٔ ادبیات داستانی. ش ۵. ۱۳۷۱.

٦. حجوانی، مهدی؛ قصه چیست؟ حوزهٔ هنری سازمان تبلیغات اسلامی، تهران، ۱۳۷۱.

 دوالفقاری، محسن؛ «جایگاه نقد سبکی و اصالت سبک در نثر داســـتاني معاصر ايران». فصلنامهٔ ادبيات داستاني.ش٤٥.

۸. سرشار (رهگذر)، محمدرضا؛ الفبای قصهنویسی. ج۲. پیام

 شمیسا، سیروس؛ انواع ادبسی. فردوس. چ اول. ۱۰. عابدی، داریوش؛ **پلی به سوی داستان نویسی**. مدرسه.

١١. فرزاد، عبدالحسين؛ دربارهٔ نقد ادبی. نشر قطره. چ پنجم.

# ادامه مطلب از صفحه ۵۱

۱. آرین پور، یحیی؛ از صبا تا نیما، جلد ۱ و۲، نشر زوار، تهران، ۱۳۸۲.

۲. داد، سیما؛ فرهنگ اصطلاحات ادبی، جلد۲، مروارید، تهران، ۱۳۷۵.

۳. مارزلف، طبقه بندى قصه هاى ايرانى، ترجمهٔ كيكاوس جهان داری، ۱۳۷۱.

٤. محجوب، محمدجعفر؛ ادبيات عاميانة ايران، جلد ١ و ۲، نشر چشمه، تهران، ۱۳۸۲.

٥. مصفا، مظاهر؛ كليات سعدى، جلد١، روزنه، تهران،

۲. میرصادقی، جمال؛ واژهنامهٔ هنر داستاننویسی، مهناز، تهران، ۱۳۷۷.

٧. هدایت، صادق؛ فرهنگ عامیانهٔ مردم ایران، چشمه، تهران، ۱۳۸۳.

۸. رحمان دوست، مصطفی؛ فرهنگ مردم، شماره ۱۳،

۹. زرین کوب، عبدالحسین؛ کتاب ماه (تاریخ و جغرافیا)، شمارهٔ ۳۵، ۱۳۷۹.

۱۰. پرهام، سیروس؛ «سیمای قهرمان در داستان عامیانه»،

