





وزارت آموزش و پرورش سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشی دفتر انتشارات و تكنولوژى آموزشى

مدير مسئول: محمد ناصري سردبیر: دکتر محمد مهدی اعتصامی مدير داخلي: اعظم فخر هیئت تحریریه: دکتر پرویز آزادی عادل اشكبوس مريم جزايري دكتر فضل الله خالقيان دكتر سيدمحمد دلبري . باسین شکرانی شهربانو شكيبافر ویراستار: دکتر حسین داوودی طراح گرافیک: جواد صفری نشاني دفتر مجلّه: تهران، ایرانشهر شمالی، پلاک۲۶۶ صندوق يستى ١٥٨٧٥ / ١٥٨٧٥ تلفن ۹ ـ ۸۸۸۳۱۱۶۱ مرداخلی ۳۶۲-۳۶۷) نمابر: ۸۸۳۰۱۴۷۸ وبگاه: www.roshdmaq.ir ىيامنگار: maarefeslami@roshdmag.ir وبلاگ مجله: http://weblog.roshdmag.ir/maaref ىيامك: ۳۰۰۰۸۹۹۵۱۳ تلفن پیام گیر نشریات رشد: ۸۸۳۰۱۴۸۲ کد مدیر مسئول: ۱۰۲ كد دفتر مجله: ١١٣ کد مشترکین: ۱۱۴ تلفن امور مشتركين: · ۲1 - ۷۷۳۳۶۶۵۶ , ۷۷۳۳۶۶۵۵ شمارگان: ۵۰۰۰ نسخه چاپ: شرکت افست (سهامی عام)

|یادداشت سردبیر|باور کنیم سکه بهنام محمدﷺ است|۲|-

معلم موفق معلم باید خودش پژوهش کند! ، محمدصادق دهنادی ۴ ا

|اندیشه|بررسی نقش ائمهٔ اطهار ایش در حفظ قول و سیرهٔ نبوی ﷺ، طیبه اسدی| ۶ |شیوههای تربیتی و مبادی دین، مریم خسروجردی 🐧 ابرهان صدیقین و سیر تحولات آن، مریمالسادات پرینچی [۱۱] کار از نگاه قرآن مجید، محمد خلیلی شلهبران [۱۴] مقایسهٔ دیدگاه ابن سینا و شیخ اشراق وملاصدرادر بارة اصالت وجودياما هيت، سيده فاطمه حسيني، دكتر حسن جعفري ١٨ معاني ودلايل عدل الهي، معصومه عامري (۲۶ هدف زندگي ومعناداري آن، مهسا خداياري (۳۷ مقايسهٔ سبك زندگي اسلامي وغربي، ستاره دبير خاني ٢٦ إيرسش هاوياسخ ها، آيت الله جوادي آملي [٢۶] اجراي امريه معروف ونهي از منكر در تعليموتربيت، سيدروح الله حسيني [۴۸] چه بايد كرد؟ بهرام فاتح عسكر خانلو [۵۰]، شیطان دشمن اَشکار، حسین میرزایی ۵۴ انقد فیلم NOAH، مریم جزائری ۵۷ 🗕 [آموزش | نقد سؤالات درس معارف اسلامي ـ كنكور ٩٣، فيروز نژادنجف [٢٢] چند نكتة مهم در طراحي سؤالات امتحاني در دين و زندگي، على مسلمي [۴۰]-

| **ویژهنامهٔ آموزش عربی**| ویژگیهای زبان عربی، عادل اشکبوس | ۳۰| بررسی مضامین مشترك عربي وفارسي متأثر ازنهج البلاغه، رمضانعلي دهبندي [٣٧ | تحليل اشعار نهج البلاغه، محمدواعظي

**۳۴** مسو**غات ابتدا به نکره**، فرح قلی زاده **۳۶** 

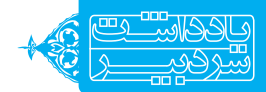
**گلچین ا تزکیه بر مدار مَثل**، حسن کاظمی سهلوانی **۱۷ ا-**

| **کتابشناسی**| یاسین شکرانی | ۶۲|

**خبر و نظر معرفي مقالات [43] معرفي مؤسسات و يايگاههاي اينترنتي،** شهربانو شكيبافر [87]

### قابل توجه نویسندگان و مترجمان:

• مقالههایی که برای درج در مجله می فرستید، باید با موضوعات و محتوای این مجله مرتبط باشد و قبلاً در جای دیگری چاپ نشده باشد. ● مقاله های ترجمه شده باید با متن اصلی همخوانی داشته باشد و متن اصلی نیز همراه آن باشد. چنان چه مقاله را خلاصه مي كنيد، اين موضوع را قيد بفرماييد. . مقاله يك خط در ميان، دريك روى كاغذ و با خط خوانا نوشته يا تايپ شود. . مقالهها می توانند با نرم افزار ورد و بر روی لوح فشرده (Cd) یا فلاپی و یا از طریق پیام نگار مجله ارسال شوند. ● نثر مقاله باید روان و از نظر دستور زبان فارسی درست باشد و در انتخاب واژه های علمی و فنی دقت لازم مبذول شود. • محل قراردادن جدول ها، شکلها و عکسها در متن مشخص شود. . و مقاله باید دارای چکیده باشد و در آن هدفها و پیام نوشتار در چند سطر تنظیم شود. • کلمات حاوی مفاهیم نمایه (کلید واژهها) از متن استخراج و روی صفحهای جداگانه نوشته شوند. • مقاله باید دارای تيتر اصلي، تيترهاي فرعي در متن وسوتيتر باشد. • معرفي نامهي كوتاهي از نويسنده يا مترجم همراه يك قطعه عكس، عناوين و آثار وی پیوست شود. . مجله در رد، قبول، ویرایش و تلخیص مقالههای رسیده مختار است. . آرای مندرج در مقالات ضرورتاً مبین رأی و نظر مسئولان مجله نیست. ● مقالات دریافتی بازگردانده نمی شود.



طی سی و پنج سالی که از انقلاب اسلامی می گذرد در کنار اقدامات ریز و درشتی که بهطور عادي و پیوسته علیه شخصیت پیامبر اكرم الله صورت كرفته، سه توطئهٔ بزرگ رقم خورده و از این طریق امواج سهمگینی از تبليغات عليه پيام أور توحيد وعدالت ورحمت به راه افتاده است. یکی از این توطئهها در سال ۱۹۹۰ میلادی با انتشار کتاب آیات شیطانی سلمان رشدی و تظاهرات گستردهٔ مسلمانان علیه وی و فتوای قتل وی از جانب امام خمینی صورت پذیرفت؛ دیگری در سال ۲۰۰۱ با حمله به برجهای دوقلو و توطئه سوم نیز در سال جاری (۲۰۱۵) با حمله به ساختمان مجلهٔ شارلی واقع شد.

پس از هر یك از این اتفاقات رسانههای تبلیغی غرب با همهٔ امکاناتشان بسیج شده اندتا چهرهٔ تابناك و در خشان پيامبر اكرم را صد درصد وارونه جلوه دهند و تنفر نسبت به آن عزیز را در دل عامهٔ مردم غرب ماندگار سازند.

سؤال این است که: چرا غرب به تخریب

شخصیتی می پردازد که بهلحاظ ظاهری بیش از ۱۴۰۰ سال است در میان مردم حضور ندارد؟ اگر به سدههای قبل، بهویژه به آن زمان بازگردیم که تمدنی عظیم بهنام تمدن اسلامی شکل گرفته بود و اندلس (یا اسپانیای فعلی ) جلوهای از این تمدن را به رخ اروپائیان می کشید، می بینیم که در آن دورهها نیز تخریب شخصیت پیامبر اکرم ﷺ در دستور کار بود و نارواترین صفات را که قلم قادر به ذکر آن نیست، به ایشان نسبت می دادند.

آنان بدان جهت چنین میکردند تا اولاً مانع نفوذ معنوی رسول خدا ﷺ و دین اسلام در دلها شوند و ثانیاً نیروی انسانی متعصب و جنگندهٔ کافی برای جنگهای صلیبی در اختیار داشته باشند تا با حس نفرت از پیامبر وارد معرکهٔ جنگ شوند و مسلمین را قتل عام کنند.

امروزه گرچه کلیسا در موضع تصمیمگیری نیست و دیگر اقتدار قرون وسطی را ندارد، اما کسانی که بهزعم خود لیبرالاند و آزادی عمل ادیان را حق طبیعی دانستهاند، تهاجمی وحشتناكتر از قرون وسطى به ساحت كبريايي پيامبر اكرم ﷺ مي كنند.

اکنون که این سرمقاله نوشته می شود، چند روزی از آغاز موج سوم تهاجم به اسلام می گذرد و پيامبر رحمت وعدالت وعزت به عنوان خشن ترين







محمدصادق دهنادي

حسن فریدی (معلم نمونه) متولد یکی از روستاهای شیروان از استان خراسان شمالی است. وی از سال ۱۳۷۲ با آموزگاری دانش آموزان دورافتادهترین روستاهای خراسان، فعالیت خود را در آموزشویرورش آغاز کرده و سیس تحصیلات خود را در دورهٔ کارشناسی در رشته الهيات ادامه داده و توانسته است باكسب رتبهٔ عالی، کارشناسی ارشد را در رشتهٔ فقه و مبانی حقوق از دانشگاهی در شهر سبزوار اخذ نماید. فریدی پس از بیست و یک سال آموزگاری، به تازگی در معاونت پرورشی مجموعهٔ آموزشی شهید چمران شیروان به فعالیتهای تربیتی پرداخته و معتقد است امر پرورش هیچگاه از قرآن و معارف اسلامی جدا نیست. فرصتی فراهم نمودهایم تا تجربیات او را چراغ راه همكاراننماييم.

■ آقای فریدی، در سالهای اخیر، رشد جامعهٔ اطلاعاتی و فناوریهای نوین، باعث شده است اندیشههای متفاوتی در جامعه اشاعه یابد. به همین دلیل برخی از آموزگاران معتقدند تدریس برخی دروس بهویژه در حوزههای معارفی بسیار سخت شده است. آیا با این گزاره موافقید؟

امروزه ارتباطات به كمك آموزشوپرورش آمده است تا به مدد شبکههای تلویزیونی و رادیویی و همچنین رسانههای دیگر در آموزشهای مختلف عمومی تحولاتی به وجود آید و به همین دلیل به

رغم تفاوت دیدگاهها امروزه دانشآموز میتواند معارف و قرآن را از مراجع متنوعی بیاموزد.

بهنظرم دراین سال هابیشترین سرمایه گذاری های فرهنگی مختلف را در راستای محتوای دروس و معارف قرآن شاهد هستیم و به همین دلیل، صرفنظر از اینکه در این روزگار تدریس قرآن و معارف پیچیده یا ساده شده است باید بدانیم که این مسائل در کشور ما از راههای مختلف ارائه میشود و دانشآموز میتواند از روشها و راههای مختلف با این مسائل آشنا شود و دربارهٔ آنها دغدغه و سؤال داشته باشد.

در این میان برنامهریزی وزارت آموزشوپرورش به رغم ایراداتی که ممکن است بر آن وارد باشد، به سمت توسعه وبهبود تدريس وتفهيم دروس معارفي پیش می رود. امروزه اگر بخواهیم به دیدهٔ انصاف به مسائل نگاه کنیم انبوهی از فعالیتهای مختلف را در کشور در همین سمت و سو میبینیم. خود من حداقل در ۳۵ همایش ملی و بین المللی با محوریت این موضوع شرکت کردم که فکر نمی کنم در جای دیگری این امکان فراهم باشد. یا برای مثال، وقتی شما به مؤسسهٔ نور در شهر قم می روید، از انبوه نرمافزارهای تولید شدهٔ معارفی حیرت می کنید. این برای ما که میخواهیم روی تربیت نسل جدید فعاليت كنيم سرماية كمي نيست.

مشكل اساسىاي كهما با آن روبه روهستيم نبودن هماهنگیهای لازم جهت معرفی و اطلاعرسانی ابن امكانات است.

من در همین مؤسسهٔ نور، گلایه کردم و گفتم که برای مثال، من یک معلم و محقق در خراسان شمالی، چگونه باید از فلان نرمافزاری که امکان استفاده از چند صد کتاب در آن فراهم شده است، اطلاع ييدا كنم؟

مشخص است که با فقدان این اطلاعرسانی، نیروهای خارج از چارچوب و خارج از کشور فضا را مناسب ببینند و برای اینکه نشان دهند نسل آینده، اعتقادات خوبی ندارد می آیند یدیدهٔ دین ستیزی و دین گریزی جوانها را مطرح می کنند و روی آن مانور می دهند. این در حالی است که به رغم همهٔ مشكلات، امروزه بيشترين تعداد حافظ وقارى قرآن در کشور تربیت شده اند و بعضاً با گذراندن دوره های تخصصی به کشورهایی که زبان مادریشان عربی است تنه می زنند و گاهی از آن ها هم در این موضوع جلوترند.

### - بر همین اساس، مهمترین چالشهای حوزهٔ تدریس قرآن و معارف اسلامی در شرایط کنونی را چه چیزی میدانید؟

پیرو همین مشکل اطلاعرسانی که من عرض کردم، چالش ما برای بهروز بودن هم از همین نقطه شروع می شود. وزارت آموز شویرور ش معمولاً در اکثر درسها، دورههای ضمن خدمت و کارگاهی برگزار می کند تا آموزگاران بتوانند همواره چند قدم از دانشآموز جلوتر باشند. اما منطقی که عمدتاً به ما ارائه می شود این است که معلم در دروس معارفی باید خودش یژوهش کند. این در حالی است که پژوهش و بهروز بودن در درس قرآن و معارف، علاوه بر انگیزههای شخصی معلم، به برنامهریزی سیستمی مستمر نیاز دارد. معلم باید بهطور منظم و مستمر در کارگاههایی شرکت کند تا در آنها از جدیدترین دستاوردهای نرمافزاری و تولیدات فرهنگی مطلع شود و دربارهٔ مسائل جدید با استادان فن گفتوگو کند. ما متأسفانه در این زمینه از سایر گروههای درسی عقبتریم.

# اگر قرار باشد که این دورههای ضمن خدمت جدیتر گرفته شود، بهنظر شما آموزش یا بهتر بگوییم بازآموزی در چه موضوعاتی اولویت

با توجه به اینکه افتخار خدمت در «ستاد اقامهٔ نماز» را هم داشتهام باید بگویم امروز پرداختن به جوانب مختلف موضوع نماز، از اولویت خاصی برخوردار است. موضوع حجاب و امربهمعروف و نهی ازمنکر هم از مواردی است که احتیاج به

دورههای تخصصی دارد و شبهات آنها، بهویژه برای نسل نو، باید حل شود. در همین دو موضوع اخیر، کشور سالهاست که هزینههای سنگینی را در بخش انتظامی و امنیتی میپذیرد، در حالی که به راحتی می توانند با هزینه کردن این سرمایهها در آموزشویرورش، به جای وزارت کشور و نیروی انتظامی به شدت از ابعاد مشکلاتی که ایجاد شده است و می شود، بکاهند.

■ آقای فریدی، شما چند سال پیایی بهعنوان معلم نمونه شهرستان، استان و کشور برگزیده شدید، رمز این موفقیت مهم را در چه می دانید؟ مهمترین اصلی که برای من وجود دارد و اگر توفیقی هم هست، براساس همان اصل است، ایجاد یک کلاس پویا و تربیت شاگردان پرسشگر است. این مهم هیچگاه بدون پژوهشگر بودن معلم فراهم نمی شود. امتیازی که باعث شد، من بهعنوان معلم نمونه برگزیده شوم همین پژوهشها

در نظام آموزشوپرورش ما الزامی به این امور نیست اما پرداختن به امر پژوهش میتواند به معلمان برای کسب موفقیت و تأثیرگذاری بیشتر کمک کند.

و تحقیقات است.

### پیشنهاد شما برای معلمانی که در حوزههای معارفی تدریس میکنند در عرصهٔ کلاسداری چیست؟

مشخصاً به همکاران پیشنهاد میکنم که از ظرفیتهای پژوهشی خودشان و همچنین از امکاناتی که در بیرون وجود دارد بهرهمند شوند و صرفاً به ضبط و يخش اكتفا نكنند.

بهویژه بهره بردن از زمینههای طبیعی راهحل بسیار مناسبی برای جلوگیری از آفت روزمرگی برای کلاسهای دینی است. ظرفیت طبیعی یکی از بزرگترین سرمایهها و کمکهایی است که در وضعیت یادگیری می تواند تحول آفرین باشد.

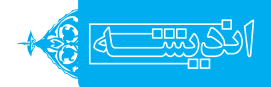
## بهعنوان آخرین سؤال، از مسئولین محترم آموزشوپرورش چه انتظاري داريد؟

همان طوری که ما معلمان را به پژوهش ترغیب و توصیه می کنیم؛ مسئولان نیز لازم است زمینههای لازم را برای تشویق آموزگاران به این مهم فراهم سازند. من آموزگاری را میشناسم که هفت کتاب نوشته بود و آنها را به هزینههای شخصی آماده و روانه بازار نشر کرده است اما آموزشوپرورش واقعاً نتوانسته به او کمک کند.

درخصوص تأمين هزينههاي پژوهش هيچ کمکی از سوی آموزشویرورش صورت نمی گیرد و این خود از عواملی است که معلم را در پژوهش بیانگیزه میسازد.

بهرغمهمة مشكلات،امروزه ىىشترىن تعداد حافظ و قارى قرآن در کشور تربیت شدهاندويعضأيا گذراندن دورههای تخصصيبه كشورهاييكه زبانمادرىشان عربىاستتنه مىزنندوگاهى از آنهاهم در این

موضوعجلوترند







مقالهٔ حاضر در تبیین اقدامات ائمه اطهار علیا ا در حفظ قول و سیره نبوی مربوط به درس هشتم کتاب دین و زندگی ۳ است.

در ادامهٔ مبحث قبل، هدف آن است که میزان انطباق سیره و سنت امامان معصوم ـ اما م رضا اللهِ، اما م جواد اللهِ، اما م هادی اللهِ، با سیرهٔ نبوی ﷺ و معیار شناخت حدیث صحیح مورد بررسی قرار گیرد. واضح است که منطبق بودن و تبعیت عملی از سیره نبوی گام مؤثر و بلندی در جهت حفظ سيرهٔ أن حضرت خواهد بود.

**کلیدواژهها:** قرآن، سنت، قیام حسینی، پیامبر الگوى نيكو، تقيه وپيروى از سنت، معيار صحيح

١. امام رضا ﷺ در ضمن روايتي مي فرمايند: «مَا شَهِدَ بِهِ الْكِتَابُ وَ السُّنَّةُ فَنَحْنُ الْقَائِلُونَ بِهِ» (حيات فكرى امامان شيعه: ۴۵۲) هر آنچه را كه قرآن و سنت تأييد كنندما مي پذيريم و آنها را مي گوييم.

در این روایت امام این ملاک و معیار بهدست ما می دهند که آنچه منسوب به ایشان است و خلاف قرآن و سنت نبوی است به دروغ ایشان نسبت داده

امام در راستای سیاست فرهنگی خود و ترویج فرهنگ قرآنی و فهم صحیح قرآن نقش مهمی داشتند که مجال بررسی آن در اینجا نیست و به اختصار به یک مورد اشاره می کنیم.

از جمله مسائل کلامی در عصر ایشان مسئلهٔ رؤیت خدا بود. عقیده ای که اشاعره برای حل آن راهی پیدا نکرده بودند و مانند اهل حدیث به رؤیت خدا

در آخرت اعتقاد داشتند و دلیل آنان در اثبات عقیدهٔ خود استدلال به آیهٔ ۱۱ سورهٔ نجم بود که مى فرمايد: «وَ لَقَدْرَآهُ نَزْلَةً أُخْرى» (النجم/١٣). امام رضا ﷺ در پاسخ به این گروه فرمودند آیهٔ ديگري است كه مي فرمايد: ما كَذَبَ الْفُؤادُ ما رَأَي (النجم/۱۱)، يعني دل دروغ نگفت آنچه را ديد و پس از آیهٔ فوق، آیهٔ بعدی میفرماید: لُقَدْ رَأَی مِنْ آیاتِ رَبِّهِ الْکُبْرِي (النجم/۱۸): پیامبر یارهای از آیات بزرگتر پروردگارش را دید. و روشن است که دیدن آیات پروردگار چیزی جز خود پروردگار است. (حیات فکری امامان شیعه: ۴۵۵-۴۵۴) گام بلند امام در رفع شبهات در خصوص قرآن و ارائهٔ فهم صحیح از قرآن از فعالیتهای مهم فرهنگی امام در عصر خود بهشمار می رود.

۲. دوران فکری و عقیدتی امام جواد ﷺ با توجه به وجود رشد جریانات فکری فرق مختلف اسلامی، دوران حساسی است. مباحث مختلف در بین خود شیعیان، اهل سنت و سایر گروهها، فهم از قرآن و سنت را دچار مشکل کرده بود. اما حضور امام در محافل و پاسخ گویی به سؤالات در این خصوص گره گشا بود و حقیقت را بر همگان آشکار میساخت. در سیاست خلفای عباسی بعضاً امام جواد الله به مناظرات فقهي، كلامي، .. کشانده می شد و آنان می کوشیدند با تشکیل جلسات مناظره با امام ﷺ و رویارویی امام با برخی از دانشمندان بنام زمان، امام را در پاسخ به سؤالات ناتوان نشان دهند و اعتقاد شیعیان را در این خصوص (علم امام) سست کنند. در یکی از مناظرات یحییبن اکثم مسائلی را درباره فضائل خلفا ذکر میکنند و میگوید: در روایتی چنین آمده است که جبرئیل از طرف خدا و رسولش گفته است که از ابوبکر سؤال کن من از ابوبكر راضي هستم آيا او نيز از من راضي است؟ امام در پاسخ فرمودند: من منکر فضائل ابوبکر نیستم ولی کسی که این روایت را نقل کرده میبایست به روایتی که از رسول خدا ﷺ نقل شده است حدیثشناسان آن را تأیید کردهاند نیز توجه میکرد که آن حضرت فرمودند نسبت دادن سخنان دروغ و ساختگی به من زیاد و از این پس هم زیادتر خواهد شد و کسانی که بر من دروغ ببندند جایگاه آنان پر از آتش خواهد شد. هنگامی که حدیثی از من به شما میرسد، آن را به کتاب خدا و سنت عرضه کنید اگر با آن موافقت داشت آن را بپذیرید. اکنون این حدیث که نقل قول می کنی با کتاب خدا موافق نیست، زیرا خدا در قرآن مي فرمايد: وَ لُقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسانَ وَ نَعْلُمُ ما

تُوَسُّوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَ نَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ (ق/۱۶). حال با توجه به این آیه آیا خداوند از رضا و سخط (رضایت و نارضایتی) ابوبکر آگاهی ندارد و میخواهد از خود او بپرسند. (حیات فکری امامان شیعه: ۴۸۸\_۴۸۷)

۳. در دوران امام هادی الله که مشکلات فکری از ناحیهٔ غُلات همچنان ادامه داشت در روشنگری اذهان جهت فهم دقیق قرآن و اصالت دادن به قرآن برای تشخیص احادیث درست از نادرست تلاش وافر داشتند. از امام در رسالهٔ مفصلی، که ابن شعبه حرانی از آن حضرت نقل می کند، بر اصالت قرآن تأکید دارند و میفرمایند: «اخبار دو دسته هستند نخست اخبار و روایاتی که حق است و باید مبنای عمل قرار گیرند و دستهٔ دوم اخبار و احادیثی است که باطل اند و باید از عمل به آنها اجتناب شود، چون اجماع قاطبهٔ امت حقانیت قرآن است. در صورتی که قرآن بر روایتی صحه گذاشت اما گروهی آن را نپذیرفتند، باید بر صحت آن حدیث اعتراف کرد؛ زیرا اصل قرآن است. برای مثال، حدیث ثقلین با توجه به آية ولايت و حديث لَاجَبْرَ وَ لَا تَفْويضَ وَ لَكِنْ أَمْرٌ بَيْنَ أَمْرَيْنِ با توجه به آبات متعدد قرآن مورد تأبيد هستند.» (حیات فکری امامان شیعه: ۵۱۶)

## قرآن حاکم بر حدیث (معیار شناخت حدیث صحیح)

پرداختن به پدیدهٔ تحریف معارف اسلامی و جعل احادیث، در بستر زمان یک حادثهٔ تاریخی است و پرداختن به آن در این مقالهٔ مختصر نمی گنجد. در کتاب دین و زندگی ۳ از جمله حوادث و مسائل فرهنگی، اجتماعی پس از رحلت رسول اسلام ﷺ نيز به اين مسئله بهصورت گذرا اشاره شده و امید است در یک مقالهٔ جداگانه به آن پرداخته شود.

با توجه به آنچه گذشت، انطباق قول و سیرهٔ معصومین ایک با قول و سیرهٔ نبوی اثبات گردید اما حرکت فرهنگی مهم و اساسی ائمه ایک در حفظ قول و سیرهٔ نبوی شاخصهٔ مهم دیگری داشت و باعث شد بهرغم فرمان حکومتی ممنوعیت نگارش حدیث، که مدتها ادامه پیدا كرد و باعث شد احاديث قطعىالصدور ييامبر اسلام ﷺ کمتر در دسترس عموم قرار بگیرد، با حرکت مهم فرهنگی ایشان جبران شود و آن ارجاع احادیث به قرآن برای تشخیص حدیث صحیح از ناصحیح است که به اختصار سیرهٔ معصومین در این خصوص ذکر می گردد.

«پیامبر اسلام ﷺ برای مقابله با تحریف لفظی سنت دو راه پیش یای امت نهادند:

۱. مراجعه به قرآن بهمنظور شناخت احادیث سره از ناسره،

۲. مراجعه به اهلبیت، که حاملان اصلی قرآن هستند.» (تحریفنایذیری قرآن: ۱۳)

تلاشهای خستگینایذیر امام باقرای سبب شد تا فقه شیعه زودتر از اهل سنت تدوین یابد. میراث فقهی پیامبر اسلام ﷺ مستقیماً از طریق اهل بیت عصمت به ما رسیده است ولی اهل سنت احادیثی را که از امام باقر ﷺ نقل می کنند معمولاً با اتصال سند آن از پدرش و پدرانش به رسول خدا عَيْنَ ميرساندند. ولي شيعه بهدليل اعتقاد به علم و عصمت امام نیازی به ذکر سند نمی بینند. امام باقر ﷺ فرمودند: «هرگاه حدیثی را روایت کردم و سند آن را ذکر نکردم سند من در چنین مواردی پدرم زین العابدین و از پدرش حسین و از پدرش علی بن ابیطالب و از رسول خدا و از جبرئیل و پس از آن از خداست» (حیات فکری امامان شیعه: ۳۰۶) میراث شیعه مورد به مورد به قرآن اتكا دارد. امام باقر عليه در اين مورد فرمودند: «إذا حَدَّثْتُكُمْ بِشَيءٍ فَاسْئَلُوني عَنْ كتاب الله: يعني وقتى حديثي براي شما نقل مي كنم مطابقت آن را با كتاب خدا از منَ سؤال كنيد.» (حيات فكرى امامان شيعه: ٣٠٧)

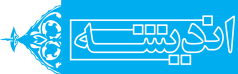
خلاصه آنکه قول و سیرهٔ معصوم حُجیت دارد؛ زیرا امام علم و عصمت دارد و حدیث امام بهطور مستقل پذیرفته است و گفتیم بینش اهل سنت در خصوص احادیث معصومین ـ علیهمالسلام ـ آن است که اتصال احادیث آنان به پیامبر اسلام باشد و هریک از امامان حکم یک محدث کارامد را دارد. لذا برخی از آنان اعتقاد دارند که امام مانند سایر محدثان باید در محضر مشایخ حدیث استماع حدیث داشته باشد. امام

> صادق ﷺ نیز قرآن را بر حدیث حاکم میداند و قرآن را اصل و حدیث را فرع میدانند و ملاک درستی یا نادرستی حدیث را مطابقت با قرآن می دانند. امام در نقلهای مکرر فرمودند: «زمانی که حدیثی به شما میرسد اگر شاهدی از قرآن یا حدیث رسول خدا بر آن بود بپذیرید در غیر این صورت این حدیث برای همان کسی باشد که حدیث را برای شما نقل کرده است.» و نیز فرمودند: «مَا لَمْ يُوَافِقْ مِنَ الْحَدِيثِالْقُرْآنَ فَهُوَ زُخْرُفٌ، يعني حدیثی که مطابق با قرآن نباشد نادرست است.» (حیات فکری امامان شیعه: ۳۵۵)

از امام رضا ﷺ دربارهٔ معیار شناخت حدیث صحیح نیز در این خصوص روایاتی است. ابوفره از امام رضا ﷺ سؤال ميكند آيا شما روايات را تكذيب مىكنيد؟ امام فرمودند: «إِذَا كَانَتِ الرِّوَايَاتُ مُخَالِفَةً لِلْقُرْآنِ كَذَبْتُهَا يعني وقتى روايات مخالف قرآن باشد آن را تكذيب مي كنم. » (حيات فکری امامان شیعه: ۴۵۵)

منابع

١. بهرام پور، ابوالفضل؛ ترجمه و شرح واژگان قرآن، آوای قرآن، ۲. جعفریان، رسول؛ حیات فکری و سیاسـی امامان شـیعه، انصاریان، قم، ۱۳۸۶. ۳. معرفت، محمدهادی؛ ضيانةالقـرآن عـن التحريـف، ترجمه على نصيـري، تمهيد،



امام موسیصدر زادهٔ سال ۱۳۰۷ هـ. ش در شهر مقدس قم است. او دروس حوزوی را تا نیل به درجهٔ اجتهاد در قم و نجف گذراند و در رشتهٔ اقتصاد از دانشگاه تهران دانش آموخته شد. وی به دعوت شیعیان لبنان و توصیهٔ مراجع وقت به لبنان رفت و وارد عرصههای اجتماعی ، فرهنگی لبنان شد. وی در مقام دین شناسی شیعی حضور فعال و تأثیرگذاری در مجامع و كنفرانسهاى بينالمللى ، از جمله كنفرانس ملتقى الفكر الاسلامي الجزاير، كنفرانس مركز اسلامي استراسبورگ و رابطةالاسلامي عربستان، داشت و به تعبير عالمان و بزرگان زمانهٔ خویش همانند ستارهای خوش در خشید.

كليدواژهها: موسى صدر، تربيت، شيوه، اسلام

نوشتار پیشرو سخنرانی امام موسی صدر در همايش هشتم «مجمع البحوث الاسلاميه» (مجمع پژوهشهای اسلامی ) در قاهره به تاريخ سي مهر ١٣٥۶ است. «مجمع البحوث الاسلاميه» از اهميت بالايي برخوردار است و علما و دانشمندان و اسلامشناسان کشورهای عربی و اسلامی و اروپایی و آفریقایی در این مجمع گردهم می آیند.

این نوشتار ابتدا به شیوههای گوناگون تربیتی مى پردازد و سپس، تلاش مى كند شيوهٔ قرآني یعنی پیوند استوار میان شیوهٔ تربیتی و اصول دین را معرفی کند و در لابهلای آن روش قرآن در ارائهٔ اسلام و دعوت به سوی آن نیز روشن می

شود؛ روشی که بهطور کلی با روش آکادمیك متفاوت است. در این پژوهش به تقسیمبندی اسلام به اعتقادات و شریعت و تقسیم شریعت به فقه و اخلاق و تقسيم فقه به عبادات و معاملات و سیاست و احکام پرداخته شده است.

### ۱. شیوههای تربیتی

- ساده ترین شیوه برای تربیت، امر و نهی کردن مربی ست. شکی نیست که این شیوه تأثیری محدود دارد و گاه با پیچیدگی ها و مسائل سلبی روبهرو می شود، بهویژه وقتی از خشونت استفاده می شود و وضع روانی مربی مورد نظر قرار نمی
- شیوهٔ برتر آن است که مربی راهها و ابزارهای متقاعدسازی را به کار بگیرد و بکوشد در عقل و دل فردی که در یی تربیت آن است، تأثیر بگذارد تا او را به هدف متقاعد کند و او را دوست بدارد تا بتواند به خود جذبش کند.
- شيوهٔ سوم كه مكاتب جديد اجتماعي به آن افتخار می کنند، توجه به محیط فرد یا گروهِ تربیتشونده است تا به فضایی برای هدف تربیتی تبدیل شود و جریانی در قبال آن شکل بگیرد که فعالیت تربیتی و متقاعدسازی را برای مربى آسان سازد.

## ٢. شيوهٔ قرآني

قرآن کریم این سه شیوه را در آن واحد به کار برده و شیوهٔ چهارمی نیز به آنها افزوده است که مختص خود قرآن است و از معجزات اسلام بهشمار مىآيدومكاتب اصلاح گرا و انقلابي اخير می کوشند از آن اقتباس کنند.

قرآن کریم با بیانها و وسیلههای گوناگون امر و نهی میکند و پیدرپی دلیل میآورد و بر فطرت واصول ثابت درميان ملتها وعبرتهايي که میتوان از امتهای گذشته به دست آورد تکیه میکند و کلماتی به کار میبرد که شبیه دلیل است، مانند «الطیبات» و «الخبائث» و همواره رحمت خداوند و مهرورزی و نعمتهای او و همچنین، آگاهی او از مصالح همهٔ مردم را یادآوری می کند. همهٔ اینها برای این است که دربارهٔ مسئولیتها پذیرش (متقاعد شدن) همراه با عاطفه به وجود آورد (شيوهٔ دوم)

ییامبر اعظم (ص) در خطبهٔ وداع خویش اعلام كرد: «ايُّها الناسُ وَاللهِ ما مِن شَيءٍ يُقَرِّبُكُم إلى الجَنَّة وَ يُباعِدُكُم مِنَ النَّارِ إِلَّا وَ قَد أَمَرِتُكُم وَ ما مِن شَىءٍ يُقَرِّبُكُم إلى النَّارِ وَ يُبَاعِدُكُم مِنَ الجَنَّة إِلَّا وَ قَد نَهَيتُكُم عَنه. اي مردم، به خدا سوگند، هر آنچه شما را به بهشت نزدیک و از آتش دور می کرد، من

شما را به آن فرمان دادم و هر آنچه شما را به آتش نزدیک و از بهشت دور می کرد، من شما را از آن بازداشتم). (کلینی، ج ۲: ۷۴)

اهتمام اسلام به ایجاد فضای مناسب، از آموزههای قطعی آن دربارهٔ وجوب برپایی جامعهٔ اسلامی و دستورات مهم آن درمورد فضاهای مناسب مانند نماز جماعت و نماز جمعه و حج و ماه رمضان واعیاد و همچنین، نهی از کناره گیری از مردم و جامعه و معاشرت با فاسدان و بدكاران و گنهکاران (جزبرای اصلاح آنان)، روشن می شود. با این همه قرآن کریم شیوهٔ خاص خود را به کار میبرد که میتوانیم آن را انقلاب در مفاهیم یا تحولی ژرف در نگرش کلی به جهان هستی و زندگی و ارتباط با هدف تربیتی بنامیم.

وقتی قرآن کریم از رهگذر اعتقادات و معلوماتی که آیات آن برایمان بیان میکند، تصویری از آفرینش و موجودات و زندگی برای ما ترسیم می کند، می کوشد فضایی عام در ذهن انسان یدید آورد تا در آن حس کند که موفقیت و جاودانگی در پایبند بودن به رهنمودهای اسلام است و جهان هستی هر فردیا گروهی را که با این قواعد هماهنگ و همسو نباشد، طرد می کند و سرنوشت آنان نیستی و فراموشی خواهد بود.

برتری این شیوه از شیوههای پیشین مناقشهبردار نیست. این شیوه امتیازات متعددی دارد که می کوشیم پس از توضیح ویژگی های این شيوه أنها را برشماريم.

در سورهٔ الرحمن آيهٔ ٧ ميخوانيم: «وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزانَ. أَلَا تَطْغَوْا فِي الْمِيزَانِ. وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزانَ. » ` در این آیات پیوند میان از اندازه درنگذشتن و وزن را به انصاف برپا داشتن و برافراشتن آسمان و گذاشتن ترازو را که نشانهٔ حسابرسی و نظاممندی و عدالت در جهان هستیست، مشاهده مىكنيم.

در سورهٔ آل عمران پس از آیهٔ «شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلاَئِكَه وَأُوْلُواْ الْعِلْم قَاَئِماً بِالْقِسْطِ» َ که بر عدالت خداوند تأکید دارد، آیات دیگری در مقام نتیجهٔ این آیه آمده است که روشنترین آن آيهٔ زير است: «إِنَّ الْذِينَ يكْفُرُونَ بآياتٍ اللَّهِ وَيقْتُلُونَ النَّبِيينَ بِغَيرِ حَقٍّ وَيقْتُلُونَ الَّذِينَ يأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابِ أَلِيمٍ،»؛ ّ يعنى محكوميت دشمنان عدالت ناشى از عدالت گستری خداوند و یکی از نتایج آن است. در سورهٔ انبیا آیهٔ ۱۶ میخوانیم: «وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالأَرْضَ وَمَا بَينَهُمَا لَاعِبينَ. » أَ

و در آیهٔ ۱۸ به برخی نتایج این اصل می رسیم:

«بَلْ نَقْذِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ الْوَيلُ مِمَّا تَصِفُونَ. »ٍ ﴿

در برخی از موارد، نتایج پیش از مبانی آمده است، از جمله: «کَمْ تَرَکُوا مِن جَنَّاتِ وَعُيونِ\* وَزُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ. وَنَعْمَة كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ. كَذَٰلِكَ وَأَوْرَثْنَاهَا قَوْمًا أَخْرِينَ\*ً فَمَا بَكَتٌ عَلَيهِمُ السِّّمَاء وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنظَرِينَ» ۚ [و در چند آيةً بعد أُمَّده است: ] «وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَينَهُمَا لَاعِبِينَ\* مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يعْلَمُونَ». ٧ نابودي كساني كه باغها و چشمهها را بدُون هیچ واکنشی بر جا می گذارند ـ چون قوم تُبَّع نیرومندتر از آنان بودند و آنان رستاخیز و حسابرسی اعمال را انکار می کردند ـ نابودی اینان اثریست طبیعی از مبتنی بودن آفرینش آسمانها و زمین برحق. آیاتی از قرآن تأکید می کنند که آفرینش در شش روز و در مدتی معین انجام شده است. معنای روز در اصطلاح قرآن روشن است. مقصود از آن مراحل و دورانهاست. همانطور که از ابتدای سورهٔ فصلت برمی آید، تأکید قرآن بر اینکه آفرینش در مدتی معین یعنی شش روز بوده است، مقدمهایست برای نتایج مهم تربیتی که بنا بر وصف قرآن عبارتاند از: پیروزی رومیان پس از شکست خوردن و اینکه آنان تنها ظاهر زندگی دنیا را میشناسند (سورهٔ روم)؛ ضرورت توجه به سوی خداوند و خواندن او با حالت زاری و به صورت پنهانی و از سر ترس و با طمع [ به رحمت او ] (سورهٔ اعراف)؛ تشویق مؤمنان عدالتییشه و پایبند به سنتها و حسابرسی اعمال که در گردش شب و روز و دیگر پدیدههای جهان هستی میاندیشند. (سورهٔ یس)؛ و آزموده شدن درپیشی جستن به سوی نیکیها (سورهٔ هود) و، سرانجام، توکل بر خداوند، تسبیح گفتن او، ذکر و یاد او و بردباری در برابر مسخره کردنها و سرزنشها و اتهامها (سورههای فرقان وق.)

خلاصهٔ سخن اینکه تربیت قرآنی مبتنی بر ابزارهای تربیتی مناسب است و افزون بر آن، مقید به اصول دین و قواعد عمومی برگرفته از این اصول است و همچنین، بر پایهٔ حق و عدل و مدت معین استوار است و به همین ترتیب، مبانی دیگری که قرآن کریم اعلام می کندومیان آنها و خواسته های تربیتی و جهتدهی زندگی انسان خواهان موفقیت به سوی راه و روش مبتنی بر عدل و حق و همسو با صفات خداوند و آموزههای او پیوند می دهد. شیوهٔ تربیتی قرآن برنامهٔ کاری زمانبندیشده دارد، یعنی نه زمان را نادیده

می گیرد و نه تعیین آن را فروگذار می کند، درست همانند آفرینش هستی.

**اول.** ابعاد کار مطلوب در نگاه مربی و در واقع، تا دوردست امتداد پیدا می کند و به ازل و ابد و به زمین و آسمان و اساس آفرینش میرسد. این احساس، تأثیرگذاری تربیت را تضمین می کند، همچنان که از استمرار أن محافظت مي كند.

دوم. انسان در برابر این شیوه، همراهی جهان هستی با خود را احساس میکند و درمییابد که همهٔ موجودات همگام با او حرکت میکنند و هیچگاه احساس غربت و تنهایی نمی کند، حتی اگر رفتار او مخالف یا متناقض یا در جهت دشمنی با رفتار دیگری باشد و معنای این حدیث شریف را درك مىكند كه «لاتَستَوحِشُوا فِي طَريق الهُدي لِقُلِة أَهِلِه» (مردم بيم مكنيد در راه راست، كه شمار روندگان آن چنین اندك است). (نهجالبلاغه، ۳۱۹) به این ویژگی در قرآن کریم اشاره شده است: آیاتی

که بر سجدهٔ خورشید و ماه و ستارگان و در ختان و دریاها و رعد و همهٔ جنبندگان تأكيد مي كند و مي گويد كه همهٔ آنها در برابر خداوند سجده مي كنند و نماز می گزارند. انسان نیز با فطرت و جسم خویش با این کاروان بزرگِ هستی همگام می شود. این همگامی، اطاعت از امر و نهی و سجده کردن و تسبیح گفتن و نماز گزاردن و کار نیک را بر او بسیار آسان می کند.

سوم. متمرکز شدن همهٔ نیروها و تواناییهای فرد در همهٔ موقعیتها و بحرانها و نیز متمرکز شدن تواناییهای جامعه با همهٔ گروهها و سطحهای مختلف آن، چراکه خاستگاه یکیست، مسیر یکیست و شیوه نیز یکیست و بدین ترتیب، در برآیند این تواناییها نیروی بزرگی پدید می آید که در رسیدن به هیچ هدفی هرچند سخت و دشوار، ناتوان نیست. تواناییهای فرد بسیار ولی پراکنده است. تواناییهای جامعه نیز فراتر از آن است که تصور شود، ولی بهتدریج کاهش مییابد و برخی با برخی دیگر برخورد پیدا میکند. با جهتدهی و هماهنگسازی و بسیج این تواناییها نیروی ذاتی امت شكستنايذيرمي شود.

## شیوهٔ قرآن در ارائهٔ اسلام و دعوت به سوی آن

پس از آشنایی با شیوهٔ اعجازآمیز قرآن در زمینهٔ تربیت، به نکتهٔ اساسی دیگری مى رسيم كه مى تواند كبراى بحث تربيتي ما باشد. اين نكته، اتحاد اسلام با عمل است. مسلمانان و حتى دانشمندان و پژوهشگران بنا بر علل تعليمي، اسلام را به چند بخش تقسيم كرده اند: علم اعتقادات و علوم وابسته به أن (مانند فلسفهٔ الهي و علم كلام)، علم فقه و اقسام أن (عبادات، معاملات، سياست و احكام كه هر يك زير مجموعههايي دارد و علم اخلاق. اسلام همچنين به اصول (که نيازمند ايمان و دلیل قطعی است) و فروع تقسیم شده است.

این تقسیم بندی ها، که با انگیزه های علمی و گاه بنا بر در جهٔ اهمیت صورت گرفته، موجب نوعی ضعف تربیتی و تا حدبسیاری بی توجهی و بی پروایی شده است تا جایی که کار برخی مسلمانان به آنجا رسیده است که در دل به اسلام اعتراف دارند، ولى أشكارا به عبادات پايبند نيستند.

دور بودن از اخلاق اسلامی نیز بیماری رایجی ست، حتی در میان دینداران و همچنین، بسیاری از مسلمانان از مسائل اجتماعی و سیاسی اسلام ناآگاه اند. علت همهٔ اینها، این تقسیمبندی آکادمیک برای اسلام است، در حالی که قرآن کریم مسائل اعتقادی را در کنار مسائل علمی قرار میدهد و میان آن دو و اخلاق پیوند میدهد، همان گونه که در شیوهٔ تربیتی قرآن نیز این پیوند را مشاهده مىكنيم.

در ابتدای سورهٔ بقره، پرهیزگاران با پنج ویژگی وصف شدهاند: سه ویژگی اعتقادیست که عبارتاند از ایمان به غیب و ایمان به آنچه بر پیامبرﷺ و دیگر پیامبران نازل شده است و یقین به آخرت. دو ویژگی عملیست که عبارتاند از نماز و زکات. نماز ایمان به غیب را حفظ می کند و نماز بدون پرداخت زکات نیز سزاوار نكوهش است (سورهٔ ماعون).

در کمتر آیهای از قرآن کریم ذکر مسائل اعتقادی (ایمان) بدون اشاره به کار نیک (عمل صالح) آمده است، با وجود آنکه این دو از نظر تقسیمبندی فقهی از دو مقولهٔ متفاوتاند.

بابررسي دقيق احكام اسلامي درمي يابيم كهميان آنها تأثير متقابل أشكاري وجود دارد و فعالیتهای عملی تأثیر گستردهای بر ایمان دارد و ایمان [نیز به نوبهٔ خود ازیربنای آخلاق است و در عین حال، از آن تأثیر می پذیرد، همچنان که مسائل اعتقادی چشمانداز کلی مسائل اجتماعی را ترسیم می کند.

قرآن کریم در چندین مورد به این تأثیرگذاری متقابل اشاره کرده است، از جملَّه: «ثُمَّ كَانَ عَاقِبَةَ الَّذِيْنَ أَسَاؤُوا السُّوأَى أَن كَذَّبُوا بِآياتِ اللَّهِ وَكَانُوا بِهَا ۚ

يِسْتَهْزِئُونِ» ^ و «بَلْ يريدُ الْإِنسَانُ لِيفْجُرَ أَمَامَهُ يسْأَلُ أَيَانَ يؤمُ الْقِيامَة. َ» ْ

این آیات بیانگر تأثیر عمل بر عقیده است.

روایات وقتی کبر و خودپسندی را حرام اعلام می کند، آن را نوعی شرک و شبیه انگاشتن به فرمانروایی خداوند عزوجل میخواند. بسیاری از کافران و بزرگ آنان ابلیس نیز به سبب آنکه بزرگی ورزيدند، كافر شدند: «خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَة مِن

تأثير اصول دين و بهويژه توحيد بر عبادات و پرورش و اصلاح انسان، به گونهای که با خوش بینی و خوشرویی و خوشگمانی و برابری با برادران خود برخورد کند، بدون آنکه آنان را خدا یا شیطان یا بندهٔ خود قرار دهد، همچنین تأثیر معاد بر دقت انسان در رفتار خود و حسابرسی از خویشتن و احساس مسئوليت و ديگر تأثيرات، فراتر از آن است که بتوان آنها را برشمرد.

مطالعات اسلامی نیازمند رشتهای خاص برای بررسی یکپارچگی اسلام و جدا نبودن اجزای آن ازیکدیگر است و کسی که می خواهد دربارهٔ ارتباط میان احکام سخن بگوید، ناگزیر باید این رشته را برای همهٔ پژوهشگران ومبلغان دینی ضروری بداند.

## پینوشتها

۱. «آسمان را برافراشت و ترازور را گذاشت، تا مبادا از اندازه درگذرید. وزن را به انصاف برپا دارید و در سنجش مکاهید.» (رحمن،۷-۹) ۲. «خدا که همواره به عدل، قیام دارد، گواهی میدهد که جز او هیچ معبودی نیست؛ و فرشتگان [او] و دانشوران [نیز گواهی میدهند.]» (آلعمران،۱۸)

۳. «کسانی که به آیات خدا کفر میورزند، و پیامبران را بناحق می کشند، و دادگستران را به قتل میرسانند، آنان را از عذابی دردناک خبر ده..» (آلعمران،۲۱)

۴. رُو آسمان و زمین و آنچه را که میان آن دو است، به بازیچه نیافریدیم.» (انبیاء، ۱۶)

۵. «بلکه حق را بر سر باطل می زنیم تا آن را درهم کوبد و باطل نابود شونده است. و وای بر شما از آنچه به خدا نسبت می دهید.»

۶. «بعد از خود، چه باغها و چشمه سارها بر جای گذاشتند، و کشتزارها و خانههای نیکو، و نعمتی که در آن غرق شادمانی بودند. بدینسان بودند و ما آن نعمتها را به مردمی دیگر واگذاشتیم. نه آسمان بر آنها گریست و نه مهلت داده شد.» (دخان،۲۹-۲۹)

۷ «و مـا ايـن آسـمانها و زميـن و آنچـه را ميان آنهاسـت بـه بازيچه نیافریده ایم؛ آن ها را به حق آفریده ایم، اما بیشترین نمی دانند.»

۸. «آن گاه فرجام کسانی که بدی کردند [بسی] بدتر بود، [چرا] که آیات خدا را تکذیب کردند و آنها را به ریشخند می گرفتند.» (روم، ۱۰) ۹. «[ نسان شک در معاد ندارد] بلکه او می خواهد [آزاد باشد و بدون تـرس از دادگاه قیامـت] در تمام عمـر گناه کند [از این رو] میپرسـد «قیامت کی خواهد بود.»» (قیامة، ۵ـع)

۱۰. «مرا از آتش آفریدهای و او را از گل آفریدی.» (اعراف، ۱۲)

۱.قرآن کریم ٢. نهج البلاغه ٣. اصول كافي



### ابن سینا و برهان صدیقین

ابن سینا در اشارات (نمط چهارم) ابتدا، اجمالاً دریک قضیهٔ منفصلهٔ حقیقیه تحت دو عنوان دو تنبیه و یک اشاره واجب الوجود را اثبات می کند:

هر موجودی را که از حیث ذاتش بدون توجه به غیر ملاحظه کنی یا وجود ازحاق ذاتش برای او ضروری است یا ضروری نیست. اگر وجود برایش ضروری باشد پس او به ذات خودش واجب الوجود است و او موجودی است که قائم به ذات خود بوده و هستیهای دیگر هم قائم به ذات او هستند. اگر در ذاتش وجود برای او ضروری نباشد، نمی توان گفت امتناع ذاتی دارد. زیرا ابتدا آن را موجود فرض كرديم واين موجود به اعتبار ذاتش نه واجب الوجود است نه ممتنع الوجود. پس هر موجودي به لحاظ ذاتش يا واجب الوجود است يا ممكن الوجود. (ابنسینا، ج۳: ۳، ۱۸، ۲۰)

شیخ دریایان، بعد از اینکه ثابت می کند علت باید در طرف مجموعه باشد نه وسط آن (چون اگر در وسط باشد لازم مى آيد معلول باشد)، نتيجه فصول گذشته را چنین مطرح می کند: هر سلسله که از علتها و معلول ها ترتيب يافته باشد، خواه متناهى يا غيرمتناهي (اولاً) وقتي همهٔ افراد سلسلهاي وصف معلول بودن را داشته باشند، به علتی خارج از آن مجموعه نیازمندند که در نهایت آن سلسله است و سلسله وابسته به آن است. [ثانیاً] اگر در سلسله علتی باشد که معلول نباشد آن باید در نهایت سلسله باشد. نتیجه اینکه هر سلسله از معلول باید به واجبالوجودی که وجوب، ذاتی آن است، ختم شود.

شيخ الرئيس بعد از اثبات واجب الوجود، توحيد و صفات واجب الوجود را ثابت مي كند.

### اصول و مبانی برهان ابن سینا

١. پذيرش اصل واقعيت يا موجود، بهعنوان امرى بديهى كه نيازمند اثبات نيست، چون موجود موضوع فلسفه است.

٢. مقسم قرار دادن موجود نه ماهيت؛

٣. تقسيم موجود به واجب الوجود (غني بالذات) وممكن الوجود، يعني وجود وابسته به غير كه لازمهٔ این وابستگی معلولیت است؛

۴. بطلان اولویت ذاتی (ترجیح بلامرجح)، یعنی هیچ معلولی بدون علت نیست؛

۵. ابطال تسلسل علل نامتناهي؛

۶. اصل در تحقق هر چیزی وجود است و موجود و وجود در نزد شیخ حاکی از یک واقعیت است، چون شیخ برهان را با موجود آغاز میکند و در ابتدای لفظ چهار هم با «فیالوجود و علله» بحث

را آغاز مي كند.

نقدملاصدرا بربرهان صديقين: صدرالمتألهين مى گويد شيخ براساس مفهوم وجود و تقسيم آن به واجب و ممکن، به تقریر آن پرداخته و حال آنکه طریقهٔ صدیقین نظر به حقیقت وجود است نه مفهوم آن. بنابراین مسلک او اقربالمسالک به منهج الصديقين است نه خود آن منهج.

### سهروردی و برهان صدیقین:

شيخ شهاب الدين سهروردي در آخرين ومهمترين اثر خود (حكمةالاشراق) اثبات واجبالوجود را براساس قاعدهٔ نور ارائه کرده و در آن نورالانوار، مبدأ همهٔ نورها اگر سلسله مراتب نوری شیخ اشراق را منطبق بر سلسله مراتب وجود صدرایی بدانیم می توان برهان سهروردی را تقریر دیگری از برهان صديقين دانست؛ چرا كه صدرالمتألهين تقرير خود از برهان صديقين را، قريبالمأخذ به طريقهٔ او میداند. (شیرازی، ج۶: ۱۶) ، همان طور که در فلسفهٔ صدرایی وجود حقیقتی واحد، ذو مراتب و تشكيكي است.

### مبانی برهان شیخ اشراق

الف) از دیدگاه شیخ اشراق مبدأ برهان نور مجرد

ب) برهان مبتنی بر مراتب تشکیکی نور است. ج) برهان مبتنى بر ابطال تسلسل است.

ملاصدرا و برهان صدیقین: ملا صدرا در آثار متعدد خود از جمله مبدأ و معاد، مفاتيح الغيب، اسرارالآیات، مظاهر الهیه و شواهد الربوبیه، عرشیه و مشاعر، اهتمام به اثبات واجبالوجود نموده است که در این جا به تقریر این برهان در اسفار میپردازیم. (شیرازی، ج۶: ۱۵ - ۱۴)

## اصول و مبانی برهان صدیقین ملاصدرا

١. پذيرش واقعيت خارجي كه مرز جدايي فلسفه از سفسطه است.

٢. اصالت وجود: بنابراين اصل، واقعيت خارجي مصداق بالذات مفهوم وجود است و مفهوم ماهوى فقط حدود واقعیت را بیان می کند. یعنی وجود امرى اصيل و متحقق در خارج است: «ان الوجود حقیقیة عینیة» (همان: ۳۸)

٣. وحدت و بساطت وجود: يعنى وجود از آن جهت که وجود است امری واحد و بسیط است: ان الوجود... واحدة بسيطة. (شيرازي، ج١: ٥٠ و ٧١) ۴. تشکیک وجود: وجود حقیقت واحدی است که، در عین وحدت دارای مراتب کثیر است، یعنی افراد وجود، گرچه حقیقت واحدی هستند اما در



مرتبهٔ واحدی نیستند. بلکه برخی قوی تر و برخی ضعیف ترند و بعضی کامل تر و بعضی ناقص تر. یعنی مراتب وجود سلسلهٔ ذومراتبی را تشکیل می دهند که در یک طرف آن اضعف مراتب وجود است و در طرف دیگر اعلی مرتبهٔ وجود که تمامتر و کامل تر از آن فرض نمی شود. (همان: ۱۴-۱۵) ۵. اصل علیت: وجود یا مستغنی بالذات است یا معلول و وابسته به غیر و فقیر، و فقرش هم ذاتی است. (همان)

## علامهٔ طباطبایی و اوج برهان صدیقین: (طباطبایی: ۱۷- ۱۴)

علامه طباطبایی: با بیانهای گوناگونی در کتابهای خویش به تقریر برهان صدیقین می پردازد. از جمله تعلیقاتش براسفار که به اثبات واجب الوجود مي پردازد، برهان صديقين را محكمترين برهان در اثبات واجب الوجود مي داند و معتقد است که اقرار اعتقاد به واجب الوجود امری بدیهی است و برهانهایی که برای اثبات واجب الوجود آورده مي شود تنبيه و تذكري بيش نيست.

### امتیاز برهان صدیقین از دیدگاه علامه طباطبايي

۱. برهانی است که از همه براهین اثبات وجود واجب تعالی، استوارتر و متقن است که در آن از « وجود» به «واجب» میرسد؛ یعنی در آن حد وسط خود وجود است نه اموری از قبیل «حدوث»، «حرکت» و یا « امکان» و بهعبارت دیگر از راه تأمل در خود «هستی» وجوب و ضرورت آن اثبات میگردد:

«البراهين الداله على وجوده تعالى كثيرة متكاثرة واوثقها وامتنها هوالبرهان المتضمّن السلوك اليه من ناحية الوجود و هو قد سموه برهان الصديقين، لما انهم يعرفونه تعالى به لا بغيره» (طباطبايي:

۲. این برهان مبتنی بر واقعیت خارجی است نه

۳. در این برهان هم مثل برهان صدیقین ملاصدرا به ابطال دور و تسلسل نیازی نیست.

### مباني برهان علامه

١. پذيرش اصل واقعيت كه مرز بين اثبات حقیقت و سفسطه است.

٢. واقعيت هيچ گاه معدوم نمي شود.

نتیجه: واقعیت بالضروره موجود است و در ذات خویش واجب است و اشیای دیگری که واقعیتشان از ذات خودشان نیست محتاج به این

### واقعیت ذاتی هستند.

۳. برهان صدیقین، نه برهان لمی است و نه برهان انی از نوع دلیل بلکه برهان از نوع ان مطلق است که از یک ملازم وجود مثل «مفهوم وجود» که حکایت از «حقیقت» وجود دارد به «وجوب وجود» یے مے بریم [البته در دیدگاه ملاصدرا این برهان، برهان شبه لم است].

۴. این برهان اسد تقریرات است زیرا از غیر واجب به واجب راهنمایی نشده است.

۵. این برهان اخضرالبراهین است زیرا بر هیچ مبدأ تصديق متوقف نيست برخلاف برهان ملاصدرا که مبانی تصدیقی آن را بین سه تا پنج اصل ذکر کردهاند.

۶. این تقریر هم اصل ذات حق و هم توحید او را ثابت مي كند.

### منابع

۱. آشـتياني، ميرزا مهدي، (شـرح حكمت متعاليه تعليقه منظومهٔ سبزواری تعلیقه جوادی آملی)، انتشارات دانشگاه تهران، ۱۳۷۲ 7. ابن سينا، حسين بن عبدالله، الاشارات و التنبيهات، انتشارات مطبوعات دینی، قم، ۱۳۸۳

۳. دوانی، محمدبن اسعد، خدانامهٔ صدرا، شمارهٔ ۴۸، ۱۳۸۶ ۴. شيرازي، صدرالدين محمد، اسفار اربعه، انتشارات بنياد حكمت

۵. شیرازی، صدرالدین محمد، الشواهد الربوبیه، انتشارات دانشگاه

۶. طباطبائی، سیدمحمد حسین، اصول فلسفه و روش رئالیسم، انتشارات صدرا، تهران، ۱۳۸۶

۷. طباطبائے، سیدمحمد حسین، تعلیقه براسفار، انتشارات دارالإحياء، بيروت ١٩٨١

على شيرواني، انتشارات الزهرا، تهران، ١٣٧٠ ٩. طباطبائي، سيدمحمد حسين، بداية الحكمة، انتشارات دارالمعرفه الاسلامي، قم، ١٣۶۴

١٠. طباطبائي، سيد محمد حسين، نهايه الحكمة، موسسهٔ انتشارات اسلامي، قم، ١٣۶٢





علامه

طباطبايي

برهانصديقين

رامحكمترين

برهان در اثبات

واجبالوجود

معتقداستكه

ميداندو

مبران آموزشوپرورشاهر



اشاره

در مجموع، آیات مربوط به کار و تالاش اقتصادی را می توان در چهار گروه دستهبندی كرد: نخست، آياتي كه انسانها را به وفاي به عقود (اوفوا بالعقود) موظف كرده است؛ دوم، آیاتی که کار و تلاش مادی را برای انسانها مجاز دانسته است. در این آیات، بیشتر از ترکیب «ابتغاء فضل» استفاده شده است؛ سوم، آیاتی که برخی از معاملات را حلال و برخی را حرام کرده است؛ چهارم، آیاتی که می توان از آن ها برخی از اشتغالات خاص را استفاده كرد.

**كليدواژهها:** كار، تلاش، كسب، عمل

با توجه به نقش کار و عمل در اعتلای حیات اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی جامعه، کوشش برای ارتقای فرهنگ کار و زدودن عوامل مزاحم و بازدارندهیك ضرورت اعتقادی ملی است. فرهنگ کارمی تواندبرای سخت کوشی، خلاقیت، ابتکار، نوآوری، احساس تعهد، مسئولیت پذیری، وجدان کاری، انضباط اجتماعی و اخلاق در جامعه عظیم کار کشور زمینههای مناسب فراهم سازد. در فرهنگ اسلامی کار و تلاش مانند مجاهدت در راه خدا، ارزشمند و مقدس شمرده شدهاند.

# کار در قرآن

تركيب «عمل صالح» و جملهٔ «عملوا الصالحات»، بهصورت مكرر و مطلق در قرآن

به کار رفته و باید گفت قطعاً در این اطلاق، تعمدی بوده است. قرآن کریم می فرماید: وَ أَنْ لَيْسَ لِلْانْسانِ إلاَّ ما سَعى (النجم/٣٩): و اینکه برای انسان بهرهای جز سعی و کوشش اونيست.

در قـرآن کریـم کلمات زیر بیان کننـده کار و

١. عمل: يعني كار، كردار و فعل. اين كلمه در قرآن ۳۶۶ مورد آمده است.

۲. کسب: روزی جستن، حاصل کردن، شغل و پیشه. این کلمات ۶۶ مرتبه در قرآن آمدهاند.

٣. سعى: يعنى كوشيدن، كار كردن وعمل کردن. این کلمه نیز ۳۰ بار در قرآن ذکر شده

۴. جهد: یعنی کوشیدن، رنج بردن، سعی و تلاش. این کلمه و مشتقات آن ۴۱ مورد به کار رفتهاند.

۵. فعل: انجام دادن، کار کردن، عمل، کار و کردار. این کلمات نیز در۱۰۷ مورد آمدهاند.

٤ ـ شغل: يعنى كاروپيشه و حرفه. اين كلمه و مشتقات آن نیز در دو مورد به کار رفتهاند.

این کلمات در قرآن در مفهـوم عام آن «کار» به کار رفته و از اهمیت خاصی بر خوردارند. کار و کوشش وقتی ارزش پیدا می کند که توام با ایمان باشد. از آیات مختلف قرآن می توان چنین نتیجه گرفت که کارگر به معنای عام کسے است که با ایمان و اعتقاد از فکر و اعضا و جوارح خود برای انجام هر كارى كمك مي گيرد. به همين سبب وقتی انسان مؤمن منشاً اثر و فاعل کار میشود ضروریست با قصد قربت و در جهت رضایت

حضرت حق تعالى گام بردار دو در چنين شرايطي است که کار «عبادت» تلقی می شود.

قرآن کریم برای بهرهبرداری از زمین و نعمتهای الهی به تلاش و فعالیت برای زندگی وحیات مادی و معنوی توصیه کرده است و می فرمايد: «وَ لَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِي الْأَرْضِ وَ جَعَلْنا لَكُمْ فيها مَعايشَ قَليلاً ما تَشْكُرُونَ (الأعراف/١٠): و به تحقیق، شما را در زمین قدرت عمل دادیم و برای شما در آن، وسایل معیشت نهادیم، اما چه کم سیاس گزاری می کنید!»

و در جای دیگر نیزمی فرماید: «وَ الْأَرْضَ مَدَدْناها وَ أَلْقَيْنا فيها رَواسِيَ وَ أَنْبَتْنا فيها مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُون \* وَ جَعَلْنا لَكُمْ فيها مَعايشَ وَ مَنْ لَسْتُمْ لَهُ برازقينَ (الحجر/٢٠-١٩): و زمين را گستردانیدیم و در آن کوههای استوار افکندیم و از هر چیز سنجیدهای در آن رویانیدیم و برای شما و هر کس که شما روزی دهندهٔ او نیستید، در آن وسایل زندگی قرار دادیم». همچنین قرآن از صالح پیامبر (علیهالسلام) خطاب به قوم ثمود نقل مى كند و مى فرمايد: «... هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فيها فَاسْتَغْفِرُوهُ... (هود/٢٩) : اوست (خدا) که شما را در زمین پدید آورد و از شما خواست که زمین را آباد کنید».

البته باید توجه داشت که خداوند کریم تمام مقدمات آباد کردن زمین و ایجاد اشتغال را که از حيطهٔ اختيارات انسانها خارج بوده فراهم آورده است. این نشان میدهد همان طور که تکویناً چنین مقدمات و وسائلی را برای فعالیت و کوشش انسان جهت معاش و حیات مادی و معنوی و تأمین زندگی فراهم آورده و در اختیار او قرار داده است تا بتواند در سایهٔ بهره بردن از این اسباب و علل به تکامل برسد و به اهداف خود نزدیك شود، وظیفهٔ انسان نیز این است که با تلاش و کوشش فکری و جسمی مقدمات و اسباب تشريعي اين عمل راكه در حيطه و اختيار او گذاشته شده است، برای خود و دیگران جهت بهره دهی و بهرهبرداری آماده سازد و بستر را برای رسیدن جامعه به یك حیات معقول مادی و معنوى آماده كند تا همگان بتوانند از نعم الهي و یك زندگی معقول برخوردار شوند.

خداوند درخصوص آمادهسازی بستر برای معاش و زندگی انسانها مىفرمايد: «وَ أَرْسَلْنَا الرِّياحَ لَواقِحَ فَأَنْزَلْنا مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَسْقَيْناكُمُوهُ وَ ما أَنْتُمْ لَهُ بِخازنينَ (الحجر/٢٢): و بادهاي بارداركننده فرستاديم و از آسمان، آبی نازل کردیم، پس شما را بدان سیراب نمودیم و شما خزانهدار آن نيستند». درجاي ديگر نيز مي فرمايد: «وهُوَ الَّذي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا في مَناكِبِها وَ كُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَ إِلَيْهِ النُّشُورُ (الملك/١٥): او خدايي است که زمین را برای شما قرار داد. پس در راههای آن حرکت کنید و از روزی آن بخورید و بازگشت شما در قیامت به سوی اوست».

همهٔ این آیات الهی انسان ها را به فعالیت، کار، تلاش و ایجاد اشتغال و ازبین بردن معضل بیکاری تشویق می کنند. این آیات الهی حرکتبخش و نيرودهندهاندو جامعهٔ ديني با داشتن چنين دستورات و توصيههاي والايي، باید خود را از معضل بیکاری برهاند و تمام نیرو و امکاناتش را بهمنظور ایجاد اشتغال و زمینههای زندگی سالم برای مردم و دیگران به کار گیرد.

### كسب روزي حلال

کار مقدمـهٔ اصلی برای طلب کردن روزی اسـت و اهمیت و تشـویق به کار را می توان از آیات متعدد قرآن استفاده نمود. خداوند در آیات گوناگون بابیان اینکه منابع و امکانات را برای انسان ها آفریده و آن ها را مسخر (رام) ایشان قرار داده است، به جستوجو در زمین، بهرهمندی از منافع آن، آباد کردن زمین و برطرف ساختن نیازهای معیشتی از طریق امکانات نهفته در آن تشویق کرده و با بیانهای مختلف اهمیت تولید و تشویق به آن را گوشزد نموده است.

در سورهٔ جاثیه، آیهٔ ۱۲ آمده است: «اللَّهُ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكُ فيهِ بِأَمْرِهِ وَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ: خداوندي كه دريا را تحت سیطرهٔ شما قرار داد تا به امر او کشتی را در آن به حرکت درآورید و به دنبال فضل و بخشش الهي باشيد».

شاید بتوان از این آیه این نکته را برداشت که دادن رزق و روزی وظیفهٔ خداوند نیست بلکه فضلی از سوی اوست. بنابراین باید در خشکی و دریا به دنبال آن باشید و برای اکتساب آن تالاش کنید. در سورهٔ قصص نیز مى فرمايد: «به وسيلهٔ آنچه خداوند به تو داده است سراى آخرت خود را تضمین کن و البته سهم خود را از زندگی دنیا فراموش مکن.»

اغلب در قرآن براي اشاره به مفهوم کار، واژه هايي مانند «ضرب في الارض» و «استیجار» به کار رفته اند. در آیات قرآن وقتی صحبت از اموال دنیاست به کلمههایی چون رحمت، حسنه، خیر، طیبات و رزق برمی خوریم که مال دنیا را تأیید می کند. اهمیت کار از نظر اسلام تا آنجاست که روح اسلام با این راضی نمیشود که شخص دست از کار و کوشش برای تأمین زندگی خود و خانوادهاش بکشد و صرفاً به دعا و عبادت مشغول شود؛ در روایات متعدد این عمل نهی شده است.

آیات مربوط بـه کار و تلاش اقتصادی در قـر آن را می توان به صورت زیر طبقەبندى كرد:

نخست، آیاتی که انسانها را به وفای به عقود موظف کرده اند.

دوم، آیاتی که کار و تلاش مادی را برای انسانها مجاز دانستهاند. در این آیات، بیشتر از واژه ترکیبی «ابتغاء فضل» استفاده شده است.

سوم، آیاتی که برخی از معاملات را حلال و برخی را حرام کردهاند.

چهارم، آیاتی که می توان از آن ها برخی از اشتغالات خاص را استفاده کرد.

### خلاصه و نتیجه گیری

در نگرش اسلامی، انسان دارای کرامت و ارزش انسانی است و بر او بایسته است که پیش از هـ ر چيز اين كرامـت ذاتي را در جهان هسـتي پاس دارد و تدابیری بیندیشد که خود را به جایگاه شاپستەبرساند.

از سـوى ديگر، كار از ديدگاه اسـلام وظيفهٔ طبيعي انسان، رمز رشد وپیشرفت فرد و جامعه، راز شادابی فرهنگها، شعار و شعور انسان توحیدگرا، روح و جان دین محمد (ص) و پیشهٔ شایسته کرداران و خوبان بارگاه خداست. در قرآن کریم و احکام اسلامی به ارزش کار و فرهنگ کار بهای ویژه ای داده شده است.

در قرآن از کلمهٔ «عمل» و مشتقاتش ۳۶۶ بار ، کلمهٔ فعل و مشتقاتش ۱۰۷ بار، کلمهٔ جهدومشتقاتش ۴۱ بار، کلمهٔ سعی ومشتقاتش ۳۰ مرتبه و کلمه «صنع» و مشتقاتش ۳۰ مرتبه و... استفاده شده است.

نیز در قرآن کریم حدود ۴۰۰ آیه در تشویق به «کار و تلاش» و بیان ارزش و اهمیت «کار و تلاش» وارد شده است. همچنین، تعدادی از آیات منور قرآن كريم، دربارهٔ مشاغل پيامبران بزر گوار الهي است. مسئوليت خطير واصلى همـهٔ پيامبران الهي، هدايت جوامع بشـري بوده اسـت و در ایـن راه با اسـتفاده از شـیوههای تربیتی ممکـن و تحمل رنجهای طاقت فرسا به تعليم انسان ها پر داخته و دلسوزانه وجود خويش را وقف انسانیت نموده اند اما برای اینکه سربار دیگران نباشند، خود به «کار و فعالیت» مشغول بوده اندتا هم معاش خویش را تأمین نمایند و هم دیگران را در این مسیر تشویق به «کار و تلاش» کنند. به همین جهت به مشاغل برخی از آنان اشاره می شود.

براساس برخی از آیات از جمله سورهٔ هود، آیهٔ ۳۷، سورهٔ قصص، آيـهٔ ۲۷، سـورهٔ انبياء، آيهٔ ۸۰ و ... شـغل حضرت نوح (ع) نجاري، شـغل حضرت شعیب(ع) شبانی و کارگری، شغل حضرت موسی(ع) شبانی و کارگری، شغل حضرت داود(ع) زرهسازی و آهنگری، شغل حضرت آدم(ع) کشاورزی، شغل حضرت ابراهیم(ع) کشاورزی و دامداری، شغل

حضرت ادريس (ع) خياطي، شغل حضرت یعقوب و ایوب(ع) کشاورزی و دامداری، شغل حضرت هود و صالح (ع) تجارت، شغل حضرت سلیمان(ع) حصیربافی و حکومت، شغل حضرت عیسی (ع) نجاری و شغل حضرت محمد (ص) تجارت و صیادی و شبانی بوده

باعنایت به آنچه نقل شد، هریک از انبیای بزر گوار الهے، برای گذران زندگی و تأمین معیشـت خویش به «شـغلی» اشـتغال داشته

### منابع =

قرآن کریم

ابن كثير القرشي، تفسير القرآن العظيم، ج٣، بيروت، دارالمعرفه، ۱۴۱۲ ق.

اهمیت کار و تلاش کارگر در اسلام، دفتر امور فرهنگی تبليغات اسلامي، چاپ نشر. ١٣٧٧.

حسين بن محمد، راغب اصفهاني، مفردات في غريب القرآن، تهران، نشر کتاب، ۱۴۰۴ ق.

طباطبایی، محمد حسین؛ تفسیر المیزان، ج ۱۹ج ۱۳ ترجمهٔ محمد باقر موسوى همداني، دفتر انتشارات اسلامي، قم: ۱۳۷۴.

فضل بن حسن، طبرسی، مجمع البیان، ناصر خسرو، چ دوم،

محمدبن جرير، طبرى؛ جامع البيان عن تأويل أي القرآن، دارالفكر، ج ١٥، بيروت، ١٤١٥ ق.

فرهنگ، منوچهر؛ فرهنگ بزرگ اقتصادی، البرز، تهران،

محسن، فیض کاشانی، تفسیر صافی، ج۳، تحقیق حسین اعلمي، الهادي، چ دوم، قم، ١٤١۶ ق.

محمدبن احمد، قرطبي؛ الجامع الاحكام القرآن، ج١٠ دارالحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٥ ق.

قره باغیان، مرتضی؛ فرهنگ اقتصادی و بازرگانی، رسا،

قمى، على بن ابراهيم؛ تفسير قمى، دارالكتب، چسوم، قم محمدبن يعقوب، كلينى؛ اصول كافى، ج∆، اسلاميه، تهران،

كار و عبادت، مركز چاپ و نشر سازمان تبليغات اسلامي، وزارت کار و امور اجتماعی. بهار سال ۱۳۷۷

محقق اردبیلی، زبدة البیان، تحقیق محمدباقر بهبودی، مكتبةالمرتضويئ.

ین بن محمدتقی؛ مستدرک الوسایل ج۲، مؤسسة آل البيت عليهم السلام



را تأیید شدهٔ الهی می داند و برعکس تفرقه و جدایی را از اهر مهای شیطانی مى داند و اين گونه مَثَل مى زند كه انسان هرگاه از جامعه و اجتماع جدا افتد و یکه تازد، همچون گوسفندی است که از رمه جدا گردد و اسیر گرگ شود. چنین انسانی هم در دام شیطان می افتد و اسیر او خواهد شد.

اتحاد و هم بستگی رمز توفیق در هر کاری است و مسلماً جامعهای به سعادت نزدیک است که تفرقه و تشتت از آن دور باشد. قرآن کریم نیز مسلمانان را به وحدت و انسجام حول محورالهي فرا مي خواند و فرمان مي دهد: «وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَ لا تَفَرَّقُوا: و همكي به رشتهُ الهي درآویزید و پراکنده نشوید.» (آل عمران-۱۰۳)

جامعهٔ جهانی اسلام اگر تنها به این آیه از قرآن کریم عمل کند و حول محور حبل الله، كه همان «قرآن» يا به تعبير برخي مفسران «دين اسلام» (سفارش شده از سوی رسول الله (ص) است. متحد شوند دیگر بسیاری از فرصتها برای مستکبرین در جهت تفرقهٔ امت اسلامی فراهم نخواهد شد و استكبار طمع نفوذ در صفوف مسلمانان را در ذهن كمتر مي پروراند.

اصل اتحاد و هم بستگی در میان تمامی اقوام و ملل، عنصر حیاتی موفقیت تلقی شده و بدان پرداخته شده است، از جمله:

> مورچگان را چو بود اتفّاق شير ژيان را بدرانند يوست (برقعی، ۱۳۶۷: ۱۸۹ - ج/۲) وقتی عده ای با هم متحد می شوند، دیگر بندگی لازم نیست. (همان: ۱۸۸) آرى به اتفاق جهان مي توان گرفت. (دهخدا، ۱۳۷۶: ۳۰- ج/۱)

مَثَل را آثار و نتایج بسیاری است که از جملهٔ آنها مى توان به كاركرد تهذيبي اشاره كرد. هر مثل به منزلهٔ واعظی شیرین بیان و ناصحی مهربان است که مخاطبان را با زبانی ساده و اثرگذار به فرا گرفتن آداب و صفات پسندیده و فروگذاردن عادات و افعال نکوهیده فرا می خواند مثل های علوی، از آنجا که سرچشمهٔ یک روح الهي تربيت يافته در مكتب محمدي (ص) است، این نقش تهذیبی را برجسته تر و نمایان تر در خود دارند.

در شمارهٔ ۹۰ مجله ضربالمثلی را تحت عنـوان خوشـخویی بررسـی کردیم. اکنـون به ضرب المثل ديگري مي پردازيم.

كليدواژهها: ضربالمثل، فضايل اخلاقي، رذايل اخلاقي، نهجالبلاغه.

اتحاد و انسجام «فَإِنَّ يَدَ الله مَـع الْجَمَاعَة» (دشـتى، ۳۸۳: ۱۳۸۸ خ/ ۱۲۷) دست خدا همراه جماعت است.



مسئلهٔ اصالت وجود یا ماهیت یکی از موضوعاتی است که از این امر مستثنا نمی باشد.

از طرف دیگر، «اصالت وجود» جانمایهٔ حکمت صدرایی و مؤلفهای اساسی است که همراه با عناصر و مؤلفههای دیگر، نظام فلسفی سازواری را تشكيل داده است.

## چگونگی رابطهٔ وجود و ماهیت از دیدگاه ابنسينا

ابنسینا برای تبیین چگونگی رابطهٔ وجود و ماهیت، و در نتیجه اصالت وجود یا ماهیت، نخست به اثبات تمایز آن دو میپردازد؛ زیرا هرگونه سخنی از چگونگی رابطهٔ وجود و ماهیت و اصالت كليدواژهها: ابنسينا، شيخ اشراق، ملاصدرا، وجود، ماهیت، عروض، اصالت، جعل

معتقد شد که وجود دارای موجودیت کلی، چون

نور خورشید است، که موجودیت کلی دارد و بر

### مقدمه

همه چيز مي تابد.

علوم و معارف گوناگون در طول تاریخ، با توجه به زمینهها، نیازها و عوامل دیگر، بهتدریج با تلاش دانشمندان پدید آمده و گسترش یافتهاند. در این میان، وقایع و تحولات علمی، همواره پیوندی ناگسستنی با یکدیگر داشتهاند؛ از اینرو، نگاه

وجود یا ماهیت، مشروط به پذیرش نحوه ای تمایز میان وجود و ماهیت می باشد.

از دیدگاه ابن سینا، در اینکه مفهوم و معنای وجود و موجود با مفهوم و معنای چیستی و ماهیت متفاوت است بحثى نيست، اما اثبات اختلاف حیثیت خارجی و اختلاف وجود خارجی وجود و ماهیت قابل بحث میباشد. به عبارتی از شیء واحد، دو مفهوم و دو حیثیت متمایز انتزاع می شود که حیثیت صدق آنها متفاوت است. از اینرو، مىتوان اصل بنيادين فلسفهٔ ابنسينا را همين اصل «تمایز بین وجود و ماهیت» دانست.

یس از اثبات تمایز میان وجود و ماهیت، پرسش اساسی دیگر به چگونگی رابطهٔ این دو در ذهن و خارج اختصاص دارد. ابن سینا، ضمن تأکید بر تمایز وجود از ماهیت، به عروض وجود بر ماهیت نیز اشاره می کند و می گوید: وجودِ ماهیات از خارج است و عارض بر ماهیات می شود؛ به عبارت دیگر، هرچه ماهیت دارد معلول است و وجود معنایی است که از بیرون بر آن عارض میشود. (ابن سینا،۱۴۰۴ق: ۱۸۶). مراد ابنسینا از عروض وجود بر ماهیت، عروض تحلیلی است و خود او عروض خارجی را باطل می داند.

ابن سینا اشاره می کند که میان عرضی مانند وجود و أعراض ديگر مثل سفيدي، تفاوت هست؛ زیرا وجود با عروضش، ماهیت را موجود می کند، نه اینکه عارض ماهیت موجود شود. این فهم از عبارت ابن سینا در کتاب تعلیقات متعلق به ملاصدرا، (ملاصدرا، ۱۹۸۱م، ج ۱: ۴۷) و به قرینهٔ متون دیگر ابنسینا فهم صحیحی است. خود او در اشارات می گوید: صفت «وجود» با سایر صفات ماهیت متفاوت است. (ابنسینا، ۱۳۷۵، ج۳ : ۳۱). وجود در تحقق و عینیت اصل بوده و ماهیت تابع آن است و ماهیت نیز بر وجود مقدّم است و عقل مى تواند صرف نظر از هرگونه وجود خارجى يا ذهنی به ملاحظه و اعتبار ماهیت بپردازد و در این اعتبار، وجود را بر ماهیت حمل نماید.

### اصالت وجود از دیدگاه ابنسینا

پس از پذیرش اصل واقعیت و اثبات دیدگاه ابن سینا، مبنی بر اینکه وجود و ماهیت به یک وجود موجودند و ذهن است که آن ها را به دو مفهوم و حیثیت متفاوت تحلیل می کند، نوبت به بررسی این مسئله می رسد که از بین این دو مفهوم، کدام یک تحقق ذاتی دارد؟ آن شیء خارجی مصداق بالذَّات وبالاصاله كدام يك از اين دو حيثيت است؟ مدعا این است که ابن سینا وجود را متحقق

بالذَّات و اصيل و ماهيت را به بركت وجود متحقق مى داند. نخست بايد گفت كه در فلسفهٔ ابن سينا، هنوز باب مستقلی به نام «اصالت وجود» گشوده نشده بود و این بحث بهطور ضمنی در مباحث مشّائیان وجود دارد؛ بهگونهای که میتوان ادعا كرد اعتقاد به اصيل بودن وجود در فلسفه اسلامي نهایتاً به ده قرن پیش باز می گردد.

فلسفهٔ ابن سینا به کلی از بحث اصالت وجود خالی نیست و همین که او خداوند را هستی محض مى داند و مى گويد آنچه از طرف واجب بر ماهيت امكاني اضافه شده وجود است، نشانهٔ اعتقاد عميق وي به اصالت وجود و همچنين جعل وجود می باشد. (جوادی آملی، ۱۳۸۲، ج۲: ۴۲۰) بر این اساس، ابنسینا حقیقتاً اصالت وجودی است. او در مواردی تصریح می کند که تحقق وجود

ذاتي و اصل است و همهٔ موجودات، وجود يافتنشان بهوجود است؛ ولي وجود برای تحقق به انضمام چیزی نیاز ندارد، برخلاف ماهیت که برای تحقق، به ضمیمه شدن وجود نیازمند است.

شاهد دیگر بر اصالت وجود در کلام ابن سینا متعلق به الهیات شفای اوست (ابن سینا، ۱۴۰۴ق: ۴۷) که غیر واجب را مرکَب از ذات متّصف به امکان و وجود مأخوذ از غیر می داند؛ ولی این گونه نیست که هر یک از آن دو در خارج وجودی مستقل از دیگری داشته باشند، بلکه موجود خارجی در واقع همان وجود است و ماهیت نیز بهتبع آن موجود است (زیرا ثابت کردیم که تمایز بین وجود و ماهیت مربوط به ظرف ادراک و ذهن است و آن دو در خارج دارای واقعيت واحدمي باشند).

بنابراین، ابن سینا فیلسوفی اصالت وجودی است و این عقیده با دیدگاه او، که کلی طبیعی (ماهیت) را در خارج در ضمن افراد موجود می داند، منافاتی ندارد؛ زیرا گفته شد که ماهیت بهتبع وجود موجود است و وجودی زائد بر وجود خود ندارد؛ والّا لازم بود؛ هر موجودی در خارج دو موجود باشد و یا اینکه ماهیت قبل از افاضهٔ وجود، ثبوت و تحقق داشته باشد. از این رو، ماهیت بالعرض موجود است و وجود حيث تقييدي ماهيت است و ماهيت واسطهٔ در عروض دارد و برای ماهیات، افراد حقیقیه بدون وجود تحققی ندارد و این معنای صحیح کلام ابن سیناست و باید برخی از عبارتهای او را، که ظهور در اعتباریت وجود دارد، بر این معنا حمل کرد.

## دیدگاه شیخ اشراق در مورد ماهیت و وجود

بعضی حکما قائل به دوگانگی بین «وجود» و «ماهیت» هستند و می گویند وجود شیء، چیزی است و ماهیت آن، چیزی دیگر، اما همین عده در اینکه از این دو، کدام اصل است و کدام مجعول و اعتباری، مختلف اند.

بعضى قائل به اصالت ماهيت و جعل وجودند وبعضى به عكس، وجودرا اصل و ماهیت را مجعول می دانند. شیخ، وجود را امری اعتباري مي داندومي فرمايد مفاهيمي مانندوجود و وحدت، و امكان و وجوب و غير آنها اعتبارات عقلی هستند، یعنی مفاهیمی هستند که در ذهن بر ماهیت، افزوده می شوند، اما در عالم خارج ذهن هیچ صورتی ندارند.پس ماهیت، به این معنی،





یعنی «چیزی + وجود»، بر ذات «حق»، قابل اطلاق نیست، زیرا ذات حق، احدیّت و انیّت صرف است و دوگانگی، چه در ذهن و چه در خارج ذهن، به او راه ندارد. اما به معنی اول، که «حقیقت صرف»، است بر او قابل اطلاق است؛ زیرا «وجودی» که در سایر اشیاء، اضافه بر ماهیت است در او، عین ماهیت است. ماهیت حق، یعنی همان وجود واحد مطلق حق و «وجود حق» يعنى همان حقيقت حق، همان ماهیت مطلق حق. (شیخ اشراق، بیتا: ۳۱۸)

به نظر شیخ، آنچه در عالم هستی اصالت دارد ماهیات مختلف و متفاوت اشیاست و وجود، چیزی است که تنها در ذهن و عقل، با ماهیات خارجی این اشيا تعقل مي شود.

شيخ اشراق همچون ابنسينا بر تمايز بين وجود و ماهیت تأکید میکند و قول به زیادت ذهنی و خارجی وجود بر ماهیت را به مشّاء نسبت می دهد، او خود زیادت خارجی وجود بر ماهیت را به گونهای نفی میکند که به نفی زائد یعنی وجود منتهی می شود. او بدین لحاظ نتیجه می گیرد که ماهیت

شیخ اشراق معتقد است که مغایرت خارجی در مورد مفاهیم ثانیهٔ فلسفی مانند وجود، امکان، و وحدت معنا ندارد و مغایرت آنها فقط ذهنی است و نتیجهای که از نفی مغایرت خارجی گرفته میشود تحقق نيافتن آنها در خارج است و وجود نيزيكي از مصاديق اين قاعده است؛ به این بیان که اگر وجود بخواهد تحقق خارجی داشته باشد، باید موجود باشد (زیرا تحقق و حصول داشتن به معنای موجود بودن است).

بیان دیگر شیخ اشراق بر نفی تحقق خارجی وجود بدین صورت است: اگر وجود در خارج به عنوان وصفی زائد بر ماهیت موجود باشد، بین وجود و ماهیت آن نسبتی محقق خواهد بود و آن نسبت چون در خارج موجود است، وجود و ماهیتی مختص به خود دارد و در این صورت، بین وجود و نسبت و ماهیت آن، نسبتی دیگر است و به این ترتیب، تسلسل نسبت لازم می اید. (سهروردی، ۱۳۸۰، ج۲: ۶۵).

این عقیدهٔ شیخ اشراق در مورد وجود و امثال آن (زیادت وجود بر ماهیت در ذهن و عدم زیادت آن بر ماهیت در خارج)، به زعم وی در مقابل عقیده دو گروه دیگر است. گروهی(مشّاء) قائل به زیادت وجود بر ماهیت در ذهن و خارج و گروه دیگر (متکلمان) قائل به عدم زیادت ذهنی و خارجی هستند. سهروردی با رد این دو دیدگاه از عدم مغایرت و زیادت وجود بر ماهیت در خارج نتیجه می گیرد که وجود، هم یک امر ذهنی و هم موطن آن فقط ذهن است و همین ذهنی بودن وجود در نزد وی، زمینهساز بحث اصالت ماهیت گردیده است.

## هویت ماهوی انوار نزد شیخ اشراق

گفتیم که شیخ اشراق به اصالت و مجعولیت ماهیت قائل میباشد. بدین لحاظ هویت انوار را ماهوی می داند و کل نظام نوری خود را به ماهیت پیوند میزند.

خلاصه اينكه شيخ اشراق حقيقتاً اصالت ماهيتي است و هویت انوار را نیز ماهوی می داند که از جمله

این انوار و در رأس آنها نورالأنوار است که از دیدگاه شیخ اشراق برای وی ماهیت مجهولةالکنه ثابت می شود و اگر گاه دیده می شود که سهروردی حضرت حق را وجود صرف میخواند و می گوید «الحقّ ماهيته إنيته» از باب اين است كه دارد مشّایی بحث می کند و خود، این نکته را در مواردی تذكر مي دهد.

از طرف دیگر، بیان میکند که اثبات اصالت وجود در واجب تعالی، مشروط به این است که اعتباری بودن وجود ثابت نشود و حتی از این هم فراتر مى رود و تصريح مى كند كه وجود واجب تعالى امری اعتباری است و مراد از اثبات وجود برای او در برخی عبارات، وجود مصطلح نیست بلکه مراد، حیات، ظهور و ادراک ذات است که اموری ماهوی

## دیدگاه ملاصدرا در مورد ماهیت و وجود

ملاصدرا می گوید: درست است که مفهوم «هست»، یک مفهوم ذهنی و اعتباری است و معنى لغتى است، لكن مصداق دارد و مصداق أن هم وجود است و قابل تعریف نیست. استدلال سادهٔ او این است که هر چیزی را به وسیلهٔ وجود تعریف می کنند و چیزی شناخته تر از وجود نیست تا بتوان وجود را به آن شناخت.

ملاصدرا می گوید مفهوم وجود، مشترک است و محمول است بر همهٔ اشیای متقرر به حمل تشكيكي است و نه به حمل تواطؤ. وي گويد: مشترک بودن وجود بین ماهیات تقریباً از اولیات است و عقل بداهتاً بین چند امر موجود مناسبت و مشابهت را درک میکند و فرق میگذارد بین چند ماهیت موجود و ماهیات غیر موجود و اگر موجودات در مفهوم مشترک نمی بودند لازم می آمد که حال پارهای از موجودات با پارهای دیگر مانند حال وجود با عدم باشد.

ملاصدرا می گوید: آن وجه مشترک بین ماهیات موجود که ما را مجاز می دارد که مفهوم وجود را بر آنها اطلاق و حمل كنيم چيست، آن حدّ مشترك را ملاصدرا مصداق مفهوم وجود مىداند.

### نظر ملاصدرا دربارهٔ ماهیت

از نظر او، ماهیت به اعتبار ذاتش موصوف به صفات متقابلی مثل «واحد و کثیر» و «کلی و جزئی» میشود؛ ولی هیچکدام از این صفات در حوزهٔ ذاتیات ماهیت قرار ندارند. برای مثال، ممكن است پرسيده شود كه انسان موجود است يا معدوم؟ به نظر ملاصدرا انسان-از حيثيت انسانیت- انسان است، نه موجود و معدوم. پرسش

دیگر آن است که: با این نگرش در مورد ماهیت، آيا ارتفاع نقيضين لازم خواهد آمد؟ ملاصدرا ارتفاع نقیضین را از یک مرتبه از مراتب واقع -که در اینجا مرتبهٔ ذات است-محال نمی داند؛ او ارتفاع نقیضین را در جایی محال می داند که از جمیع مراتب واقع صورت گیرد. (ملاصدرا،۱۹۸۱م، ج۲:۱).

وی به واقعیت موجودی به نام «انسان» قائل بوده و گفته که این انسان، انسانی است که صرفا به نفس ذات و ماهیت او نظر شده است؛ این انسان هیچ قید و شرطی، اعم از «وحدت و کثرت» و قیود دیگر رانمي پذيرد.

وی شدت و ضعف و تشکیک در مراتب شیء را مربوط به خصلت برخوردار نمی داند. او معتقد است که آنچه منشأ آثار و مبدأ امور بهشمار میآید، جز درجات وجود و مراتب هستی، چیز دیگری نمى باشد.

به عبارت دیگر، لازمهٔ تفکر ملاصدرا در باب حرکت جوهری این است که ما باید وجود مستمر سیّال واحدی را در نظر بگیریم که از حدود فرضی آن، ماهیات عقلی انتزاع شود.

او بر این اعتقاد است که ماهیت فقط در پرتو وجود موجود می شود و مادامی که از وجود بهرهای نبرده است، حتى در فضاى عقل نيز قرار نمى گيرد؛ ضمن آنکه از حکم خود نیز که عدم اقتضاست، بینصیب میماند. (ملاصدرا، ۱۹۸۱م، ج۱: ۸۶). آنچه از نظر ملاصدرا واقعیت دارد، وجود است. او معتقد است مفاهیمی چون «ماهیت» و اجزای آن دارای وجود ظلّی و تبعی هستند و با اعتقاد به حرکت جوهری، ماهیت امور مادی، از هویاتی ثابت به هویاتی سیّال و به طیفی از ماهیات تبدیل

ملاصدرا، با پذیرش ترکیب اتحادی ماده و صورت، این اتحاد را از قبیل اتحاد امر متحصّل با لامتحصّل مى داند. او نحوهٔ وجود ماده و صورت را نظير وجود جنس در فصل میانگارد. وی میگوید عقل وجودی را که در خارج واحد است، تحلیل می کند و برای آن، دو اعتبار قائل می شود: به یک اعتبار، که جنبهٔ مشترک آن است، آن را جنس و به اعتبار دیگر، آن را فصل مینامد. از طرفی، ماده وجودی جدای از وجود صورت ندارد؛ حکم ماده همان حکم صورت است.

وی شواهدی را از قول حکما نقل میکند و می گوید نظر من هیچ تعارضی با آرای ایشان ندارد. او ضمن بیان دلایل چهارگانه، به اثبات این ترکیب مى پردازد و البته خود نيز اعتراف مى كند كه تركيب اتحادی ماده و صورت، به دلیل پیچیدگی، مورد قبول حکمای مشهور قرار نگرفته؛ زیرا پذیرش این

قاعده خود مبتنى بريذيرش اصولى مخالف بانظر مشهور است:

۱. در هر چیزی، وجود، موجود است.۲. وجود واحد، قابل شدت و ضعف است. ٣. جوهر في ذاته،

قابل حرکت است. ۴. جهت ضعف وجودی در مادهٔ شیء و جهت شدت وجودی در صورت آن است. (ملاصدرا، ۱۹۸۱م، ج ۵: ۳۰۰-۳۰۱).

ملاصدرا ورود صور و تبدل و تحولات آنها را بر هیولی به نحو تجددات ذاتی و تحولات ذاتی میداند. او می گوید: هیولی مانند جنس، امری مبهم است و اصل ماده بدون صورت فاقد وجود است؛ تحصل ماده از ناحیهٔ صورت است. در حقیقت، خود ماده نیز دارای تحول است و فهم این نکته دقیقا ما را در این جهت هدایت مینماید که به چگونگی سیر آن در صورت نائل شویم. ملاصدرا کون و فساد را نمی پذیرد و تبدیل هر صورت را بهصورت دیگر از جهت اشتداد در جوهر میداند. بنابر حرکت جوهری، شیء متحرک و امر تدریجیالوجود، صور نوعیه و طبایع جوهریهاند. مصحّح این حرکت و منشأ سیر آن نیز خود صورت است. محال است که جهت قوه، منشأ تحول در امری باشد، ماده به تبع صورت متحرک و متجدد میباشد.

### نتيجهگيري

با توجه به آنچه گذشت، روشن می شود که شیخ اشراق همچون ابن سینا بر تمایز میان وجود و ماهیت تأکید دارد. او قول به زیادت خار جی وجود بر ماهیت را به مشّائیان نسبت می دهد و خود با نفی زیادت خار جی وجود بر ماهیت، آن را به گونهای نفی می کند که به نفی زائد یعنی وجود، منتهی می شود.

بدین لحاظ، او نتیجه می گیرد که ماهیت اصیل است. وی همچنین هویت انوار را ماهوی می داند و کل نظام نوری خود را به ماهیت پیوند می زند. این در حالی است که با مراجعه به آثار ابن سینا، مشاهده می کنیم که وی به زیادت و عروض خارجی و ذهنی وجود بر ماهیت اعتقاد ندارد و برداشت شیخ اشراق

در این خصوص دقیق نیست؛ زیرا ابن سینا آشکارا می گوید که مراد از عروض وجود بر ماهیت عروض ذهنی و تحلیلی است، نه عروض خارجی. ملاصدرا قائل به اصالت وجود و اعتباري بودن ماهیت است و وجود را در انتها ،عنوان ظرف و شرط ادراک ماهیت می شمرد و به این معتقد است که ماهیت فقط در پرتو وجود موجود می شود و مادامی که از وجود بهرهای نبرده است حتی در فضای عقل نیز قرار نمی گیرد، ضمن آنکه از حکم خود نیز که عدم اقتضاست بي نصيب مي ماند.

■ منابع ۱. ابن سینا، التعلیقات، بیروت، مکتبه علوم اسلامی، ۱۴۰۴ ق. ۱۲. ابن سینا، التعام ۱۳۰۰ ترین مید داند، کتابخانهٔ آیه ابنسينا، الشفاء (الهيأت)، تصحيح سعيد زائد، كتابخانه آية الله

۳. ابنسینا، اشارات و تنبیهات، شرح خواجه نصیرالدین

طوسی، بی جا، نشرالبلاغهٔ ۱۳۷۵. ۴. سهروردی، شهاب الدین، **مجموعـهٔ مصنفـات**، بینـا، بیجـا، ۱۳۸۰

هـ، اسراء، قم، السراء، قم، السراء، قم، السراء، قم،

۶. ملاصدرا، حکمت متعالیه، بیروت بینا، ۱۹۸۱م. ۷. ملاصدرا **المشاعر**، طهوری، تهران، ۱۳۶۳.





روه معارف ناحيه ۴ تبريز

اینکه چنین گزینهای وجود ندارد پس هر چهار گزينه غلطاند.

در حالت کلی نقدی که به سؤالات سال ۹۳ وارد است این است که بیشتر سؤالات به ظاهر آیات پرداخته بودند؛ بدون اینکه به باطن آنها و به اهداف آموزشی کتاب توجه کرده باشند.

نگارندهٔ این سطور مثل سالهای قبل تأکید بر این دارد که «هنر طرح سؤال در این است که هدف آموزشی کتاب در نظر گرفته شود و برداشتن کلمهای و گذاشتن کلمهای شبیه آن که هیچ هدف

آموزشی را به دنبال ندارد و آوردن تأویل و تفسیر به رأی یك آیه توسط طراح سؤال. بدون توجه به اهداف آموزشی کتاب، هنر محسوب نمی شود و شاید تأثیرات آموزشی معکوسی داشته باشد».

• توجه داشته باشیم که در این مقاله و نقد سؤالات شمارهٔسؤال و ترتيب گزينهها براساس دفتر چهٔ C لحاظ شده است.

### سؤال ۵۳ گروه رياضي

پيام آيهٔ شريفهٔ « إِنِّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَباً وَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لي ساجِدينَ (يوسف/۴)» و پيام آيهٔ شريفهٔ «إِنِّي أراني أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسي خُبْزَاً (یوسف/۳۶)» به ترتیب مربوط به خواب ...... و خواب ...... و تعبیر کنندهٔ آن به ترتیب ...... و ...... بوده است.

۱. یوسف پیامبر (ع) - زندانی محکوم به مرگ عزیز مصر - یوسف پیامبر (ع) - يوسف ييامبر (ع)

۲. زندانی محکوم به مرگ عزیز مصر-یوسف پیامبر (ع)-یوسف پیامبر (ع) - يوسف پيامبر (ع)

۳. یوسف پیامبر(ع) - زندانی محکوم به مرگ عزیز مصر - یعقوب پيامبر(ع)-يعقوب پيامبر (ع)

۴. زندانی محکوم به مرگ عزیز مصر-یوسف پیامبر (ع) - یعقوب پيامبر(ع)-يعقوب پيامبر (ع)

با توجه به اینکه خواب یوسف (ع) را حضرت یعقوب(ع) تعبیر کرد و خواب زندانی محکوم به مرگ را یوسف (ع)، پس برای اینکه سؤال درست باشد باید جای خالی سوم را یعقوب پیامبر(ع) و جای خالی چهارم را یوسف پیامبر (ع) پر می کرد. حال

### سؤال۷۴ گروه رياضي

اگر از ما بیرسند «صحنهٔبروز و ظهور اختیار انسان، كجاست؟» مى گوييم: آنجاست كه

۱. باطل با تمام آلودگی های فطرت آزارش خودنمایی کند.

۲. قضا و قدرهای متفاوت، او را احاطه کرده ىاشند.

٣. جایگاه خود را در نظام قانونمند آفرینش، درك كرده باشد.

۴. حقّ با همهٔ زیبایی های فطرت پسندش به او عرضه شود.

گزینهٔ(۲) به نشانهٔ گزینهٔ درست گرفته شده است. درحالی که انسان آنجا میتواند اختیار خود را به ظهور برساند که جایگاه خود را در نظام آفرینش درك كرده باشد. يعنی همان گزينهٔ (۳) که هم مفهومش درست است و هم اینکه عین جمله در درس پنجم سال چهارم آمده است.

### سؤال ۶۰ گروه تجربی

از دقت در پیام آیهٔشریفهی «إِنَّ الدِّینَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلامُ وَ مَا اخْتَلَفَ الَّذينَ أُوتُوا الْكِتابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ ما جاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْياً بَيْنَهُمْ (آل عمران/١٩)» دریافت می گردد که.....

۱. اهل کتاب در برابر دعوت پیامبر اسلام صلّی الله عليه و آله و سلَّم، آگاهانه علم مخالفت توأم با ستم، برافراشتند.

۲. اسلام، که همان تسلیم در برابر دعوت پیامبران است، نارضایتی خود را از ایجاد اختلاف در دین خدا، اعلام می دارد.

٣. اساس دعوت پيامبران از آدم تا خاتم، دين واحد بوده است و اختلاف در برداشت، عامل حدوث چند دینی بوده است.

۴. اساس دعوت پیامبران، دین واحد بوده است و چند دینی ، تابعی از آگاهی توام با تجاوز آنان به اصالت دعوت بوده است.

گزینهی (۴) به نشانهٔ درست تلقی شده است. حال آنکه در این گزینه اسمی از اهل کتاب نیامده است تا ضمیر «آنان» به اهل کتاب برگردد. بلکه ظاهراً ضمیر «آنان» به پیامبران برمی گردد و گزینه را غلط می کند و در عین حال حتی اگر ضمير «آنان» را به اهل كتاب برگردانيم (البته چون مرجع نیست، نمی توانیم) دلیلی هم نداریم که گزینهٔ(۱) را رد کنیم. یعنی در این صورت هر دو گزینه درست خواهند بود.

### سؤال ۶۱ گروه تجربي:

«جامعیت دین اسلام» و «تبیین تعالیم وحی » به ترتیب ضرورت ..... و ..... را اثبات می کند كه مستند امر نخست، ييام آيهٔشريفهٔ......

١. ولايت ظاهري - مرجعيت ديني - قُلْ أطيعُوا اللهَ وَ الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّواْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ۖ (آلعمران/۳۲)

٢. مرجعيت ديني - ولايت ظاهري - قُلْ أطيعُوا اللهَ وَ الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْكافِرينَ ٣. ولايت ظاهري \_ مرجعيت ديني - لَقَدْ أَرْسَلْنا رُسُلَنا بِالْبَيِّناتِ وَ أَنْزَلْنا مَعَهُمُ الْكِتابَ وَ الْميزانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ

۴. مرجعیت دینی - ولایت ظاهری - لَقَدْ أَرْسَلْنا رُسُلَنا بِالْبَيِّناتِ وَ أَنْزَلْنا مَعَهُمُ الْكِتابَ وَ الْميزانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ

گزینهٔ(۱) به نشانهٔ درست گرفته شده است، حال آنکه آیات گزینهٔ(۱) و (۳) هر دو به ولایت ظاهری اشاره دارند و به یقین هیچ مرجّحی وجود نداردکه آیهٔ گزینهٔ اول را به گزینهٔ سوم ترجیح

دهیم. در کتاب درسی آیهٔ گزینهٔ اول به دلیل یذیرش ولایت الهی و دوری از ولایت طاغوت از دلايل ولايت ظاهري و آيهٔ گزينهٔ (۳) به اجراي احکام اسلامی از **دلایل ولایت ظاهری** اشاره شده است. پس قطع و یقین هم گزینهٔ (۱) و هم گزینهٔ (۳) درستاند.

### سؤال ۷۱ گروه زبان انگلیسی

لازمهٔ عبودیت و بندگی ، ..... است و عبارت «وَ اتَّخَذُوا أَحْبارَهُمْ وَ رُهْبانَهُمْ أَرْباباً مِنْ دُونِ اللَّهِ وَ الْمَسيحَ ابْنَ مَرْيَمَ ... «(التوبه /٣١)، بيانگر شرك در ..... است که آیهٔ شریفهٔ ..... حاکی از أن است.

١. رضايت - الوهيت - اعْبُدُوا اللهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ

٢. اطاعت- الوهيت - اعْبُدُوا اللهَ وَ اجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ

٣. رضايت- ربوبيت- انّ الله ربي و ربكم

۴. اطاعت- ربوبيت- انّ الله ربي و ربكم

مشكل اين سؤال اين است كه سؤال با ياسخ همخوانی ندارد. سؤال آیهای را خواسته که حاکی از شرك در ربوبیت است. در حالی که در ياسخ، كه همان گزينهٔ چهار است، آيه «انّ الله ربی و ربکم» بیان کنندهٔ توحید در ربوبیت است نه شرك در ربوبيت.

### سؤال ۵۱ گروه هنر

هر جا استحکام و نظمی به چشم بخورد، جای پایی از .....در عمق جان بهره مند از بصیرت مینشیند تا از صمیم درون، فریاد برآورد و بگوید: ....

١. حكمت و تدبير- رَبَّنا ما خَلَقْتَ هذا باطِلاً سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ (آل عمران/١٩١)

٢. هدفمندي - رَبَّنَا ما خَلَقْتَ هذا باطِلاً سُبْحانَكَ فَقِنا عَذابَ النَّارِ (آل عمران/ ١٩١)

٣. حكمت و تدبير- سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى\* الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى\* وَ الَّذِي قَدَّرَ فَهَدِي (الأُعلَى

۴. هدفمندي - سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى \* الَّذي خَلَقَ فَسَوَّى \* وَ الَّذِي قُدَّرَ فَهَدي (الأعلى /١-٣)

گزینهٔ(۱) به نشانهٔدرست آمده است ولی می دانیم که حکمت و هدفمندی به یك معنا

هستند و حکیم کسی است که کارهایش هدفمند باشد. یعنی یك انسان بصیر با دیدن نظم هم هدفمندی را مشاهده می کند و هم حکمت را، که هر دو بیان کنندهٔ یك چیز هستند. پس گزینهٔ (۲) نیز همان گزینهٔ (۱) است و یاسخ را بیان می کند فقط با یك لفظ دیگر.

توصیه میشود که سازمان محترم سنجش با تهیهٔ جوابهای تشریحی کامل و توضیح علت رد گزینههای دیگر در این گونه سؤالات (و البته همهٔسؤالات)، همه، بهخصوص معلمان را روشن كنند تا اگر ما اشتباه می کنیم در تدریسمان تجدیدنظر کنیم و اگر کتابها مشکل دارند مؤلفان محترم کتابها را اصلاح کنند و اگر ما مشکل نداریم وکتابهای درسی درستاند، سازمان سنجش در طراحی سؤالات تجدید نظر کند. چرا که ما بعد از این در مقابل دانش آموزان نمی توانیم پاسخ گوی چنين سؤالات غلطي باشيم.

### سؤال۵۲ گروه هنر:

با توجه به اینکه «هریك از مخلوقات و مجموعهٔ آنها که نظام واحد جهانی را تشکیل می دهند، دارای انسجام کامل و پیوستگی دقیق برای رسیدن به هدف میباشند «این واقعیت، ترسیم کنندهٔ پیام کدام آیه است؟

١. خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَ صَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَ إِلَيْهِ الْمَصيرُ (التغابن/٣)

٢. ما تَرى في خَلْقِ الرَّحْمنِ مِنْ تَفاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرى مِنْ فُطُورِ (الملك/٣)

٣. يُسَبِّحُ لِلهِ ما فِي السَّماواتِ وَما فِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُوَهُوَعَلَى كُلُشَىءٍ قَدِيرٌ (التغابن/١)

٤. ما خَلَقْنَا السَّماواتِ وَالْإِرْضَ وَمابَيْنَهُما إِلاَّبالْحَقِّ وَأَجَل مُسَمًّى وَ الَّذينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذِرُوا مُعْرِضُونَ (الأحقاف/٣) گزینهٔ ۱ به نشانهٔ پاسخ درست آمده است. در حالی که در جدول پیام آیات درس دوم از کتاب سال دوم این پیام برای آيه ٣ سورة ملك آمده است، يعني دقيقاً گزينه (٢) و به دليل روشن بودن پاسخ هیچ نیازی به توضیح اضافی نمی بینم.

### سؤال ۵۹ گروه هنر:

خداوند درهای بازگشت را به روی گنهکاران گشود و یاد خود را در دلشان انداخت تا شاید دوباره به سویش رو کنند. بدین گونه اسم «.....» خود را به نمایش گذاشت که پیام آیهٔ شریفهٔ ...... حاکی از آن است.

١. غفّار - قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ اللهُ غَفُورٌ رَحيمٌ (آل عمران/٣١)

٧. رحمان- قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (آل عمران/٣١) ٣. غفّار- إلاَّ مَنْ تابَ وَ آمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلاً صالِحاً فَأُوْلئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئاتِهِمْ حَسَناتِ وَ كَانَ اللهُ غَفُوراً رَحيماً (فرقان/۷۰)

٢. رحمان- إلاَّ مَنْ تابَ وَ آمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلاً صالِحاً فَأُولئِكَ

يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئاتِهِمْ حَسَناتِ وَ كَانَ اللهُ غَفُوراً رَحيماً

یاسخ گزینهٔ (۳) داده شده است اما هیچ مرجّحی وجود ندارد که گزینهٔ (۱) درست نباشد. چرا که در هر دو گزینه به غفاریت خداوند اشاره شده است. فقط در گزینهٔ اول دوست داشتن خدا سبب بخشش است و در گزینه سوم توبه و ایمان و عمل صالح (در سؤال، هیچ کدام از آنها را نخواسته و فقط به نمایش گذاشتن غفاریت خدا را خواسته است که در آخر هر دو آیه آمده است).

### سؤال ۵۶ گروه ریاضی

از دقت در پیام آیهٔ شریفهٔ «النَّارُ یُعْرَضُونَ عَلَیْها غُدُوًّا وَ عَشِيًّا وَ يَوْمَ تَقُومُ السَّاعَئُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ ﴿ أَشَدَّ الْعَذابِ (غافر/۴۶)» مفهوم مي گردد كه..... ١. بين عالم برزخ و عالم دنيا، مشابهت زماني

حاكم است.

۲. ظرفیتهای عالم دنیا و عالم برزخ، ظرفیتهای طولی است.

۳. آنچه در عالم برزخ و رستاخیز به فعلیت مىرسد، حكايتگر علل عرضى است.

۴. عالم برزخ، عالم برطرف شدن پردهها و ادامهٔ فعاليت آگاهانهٔ روح است.

گزینهٔ ۱ به عنوان گزینهٔ درست تلقی شده است، در تفاسير شيعه، از جمله الميزان و نمونه عبارات «غدوا و عَشیا» به معنای عذاب متوالی و پی در پی در نظر گرفته شده است نه طلوع و غروب!!

یاسخ این سؤال نوعی تفسیر و تأویل به رأی از سوى طراح سؤال است والا هر كسى اندك اطلاعاتی در معارف الهی داشته باشد می داند که زمان بعد چهارم ماده و محدودکنندهٔ آن است و نمی تواند مشابهت دنیا با برزخ باشد.

بنده طرح چنین سؤالاتی را آغازی می دانم بر اینکه برخی سؤالات این چنینی در کنکور، از طرف بعضی مؤسسات آموزشی و نیز معلمان کنکور طراحی بهمنظور تمرین دادن به دانشآموزان و روان کردن ذهن آنان رایج گردد و در نتیجه تفاسیر ظاهری از آیات گسترش یابد و دانشآموزان از عمق مطلب غافل بمانند، كه البته مغاير با مكتب تشیع و موافق با مکتب سلفیون و با قشری گری

### سؤال ۶۹ گروه هنر

با توجه به آيهٔ شريفهٔ: «فَلَمَّا أَنْجاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ يا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّما بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَتُنَبِّئُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (يونس/٢٣)»، مقصود

از «النّاس»..... اند و«بغْی » که همان ..... مى باشد، ..... زشت است. ۱. عموم مردم - ظلم و ستم - در هر صورت

۲. خصوص مشركان - ظلم و ستم - در هر صورت ۳. عموم مردم- طلب و درخواست- در صورت ناحق بودن

۴. خصوص مشرکان - طلب و درخواست - در صورت ناحق بودن

آیات ۲۲ و ۲۳ سورهٔ یونس در قسمت اندیشه و تحقیق درس اول سال چهارم بیان میکند که عموم انسانها (به استثنای پیامبران و امامان و اولیا) خداشناسی فطری شان را فراموش کردهاند و این فطرت در مواقع خطر و مشکلات بیدار می شود. این فقط مشرکان نیستند که این چنین اند. (به تفاسیر المیزان و نمونه مراجعه شود). درست است که آیات قبل از این آیه خطابش به مشرکین است اما اولاً در کتاب درسی منظور عموم انسانهاست، ثانیاً تفسیر نمونه، پس از پایان تفسیر این آیه، به صراحت بیان میکند که منظور عموم انسانهاست. (تفسير نمونه، ذيل همین آیه). پس گزینهٔ (۱) درست است، حال آن که گزینهٔ (۲) درست گرفته شده است.

در ضمن هدف آموزشی این آیه این نکته است که انسانها در مواقع خطر به یاد خدا می افتند، که نشان از این دارد که آنان فطرتی خداگرا دارند.

اما دربارهٔ این آیه در کنکور ۹۳ بهجز سؤال ۶۹ ریاضی که به همین موضوع اختصاص داشت به سؤالاتی برمی خوریم که سؤالات صحیح و به دور از خطا هستند اما هیچ ارتباطی به اهداف آموزشی کتاب و این آیهٔ مبارکه ندارند. از جمله:

سؤال ٤٩ تجربي

با توجه به آيهٔ شريفهٔ: «فَلَمَّا أَنْجاهُمْ إذا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ...» از دقّت در پيام كدام بخش از آن، «مردودیت بهرههای دمدستی را هدف قرار دادن»، مفهوم می گردد؟

١. ثُمَّ إلَيْنا مَرْجِعُكُمْ

٢. فَنُنَبِّئُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ

٣. فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذا هُمْ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ

· ٤. إِنَّما بَغْيُكُمْ عَلى أَنْفُسِكُمْ مَتاعَ الْحَياةِ الدُّنْيا

**سؤال ۶۹ زبان انگلیسی** با توجه به آیهٔشریفهٔ: «فَلَمَّا أَنْجاهُمْ إِذا هُمْ یَبْغُونَ

فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ .... از دقّت در كدام بخش از آن به ترتیب مفهوم «تهدید و وعید در برابر زشتکاری ها» و «برطرف شدن یردههای فروافتاده از مدرکات» دریافت می شود؟

 «إلَيْنا مَرْجِعُكُمْ»-« فَنُنَبِّئُكُمْ بما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ»

«الينا مرجعكم»-«يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ

T. «إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ مَتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيا»-«فَنُنَبِّئُكُمْ بِماكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ»

 ﴿إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ مَتاعَ الْحَياةِ الدُّنْيا»-«يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ» ۖ

سؤال ۶۹ انسانی

با توجه به آیهٔشریفهٔ: «هُوَ الَّذی یُسَیِّرُکُمْ فِی الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَ جَرَيْنَ بهمْ بريح طَيِّبَةٍ وَ فَرحُوا بها جاءَتْها ريحٌ عاصِفٌ وَ ُجَاءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكانِ وَ ظَنُّوا أَنَّهُمْ أُحيطَ بِهِمْ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ َّالدِّينَ لَئِنْ أَنْجَيْتَنا مِنْ هذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (يونس/٢٢)» از دقت درکدام بخش آن به منت گزاری خداوند بر انسان» پی میبریم؟

١. جَرَيْنَ بهمْ بريح طَيِّبَةٍ

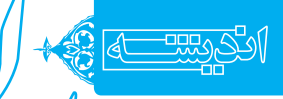
٢. لَئِنْ أَنْجَيْتَنا مِنَّ هذِهِ

٣. دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ

٢. هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ

http://weblog/roshdmag.ir/maaref





گذشته از آیات قرآن، که بر عدل الهی تأکید و تصریح نموده است، در احادیث نبوی و سیرهٔ پیامبر اکرم ـ صلی الله علیه و آله و سلّم ـ نیز این مسئله مورد توجه شایان قرار گرفته و حتی در این باره میان پیروان برخی از ادیان با پیامبر گرامی اسلام گفتوگو شده است. (ربانی، (198:181)

بعداز عصر پیامبر اعظم ﷺ (در عصر خلفا) نيز مسئلة عدل الهي مورد بحث وگفت و و بود و امام على الله به عنوان برترين شخصيت علمي - کلامی، پرسشهایی را که در این باره مطرح میشد پاسخ میدادند. (همان: ۱۹۷)

كليدواژهها: حسن و قبح عقلى، برهان وجوب بالذّات، عدم داعي و وجود صارف

# عدل از اصول دین

علت اینکه عدل جزء اصول دین و مذهب و در ردیف توحید و امامت قرار گرفته است و شیعه آن را از صفات دیگر جدا نموده و مستقلاً آن را اصل قرار داده چند مطلب است:

۱. «عدالت» از میان صفات خدا چنان اهمّیتی دارد که بسیاری از صفات دیگر به آن بازگشت می کند؛ زیرا به معنی وسیع آن، قرار دادن هر چیز در جای خویش است. در این صورت حکیم و رزّاق و رحمان و رحیم و مانند آنها همه بر آن منطبق می گردد. (مکارم شیرازی، ۱۳۸۲: ۹۷)

۲. این مسئله در حلّ بسیاری از مباحث اعتقادی از جمله معاد، رسالت پیامبران و

دانشجوی د کترای رشته کلام اسللمی

مسئولیت امامان بسیار اهمیت دارد؛ زیرا عدل و حكمت الهي پايهٔ بسياري از عقايد «عدليه» را تشكيل مي دهد. (سبحاني: ۱۵۵)

علامه حلّى دربارهٔ اهمّيت اين مسئله گفته

«اصل عدالت، اصل مهمی است که قواعد و احكام اسلامي برآن استوار است.» (رباني، (۲۵:171)

٣. روزي که علم کلام تدوین گردید؛ مسئلهٔ صلاحیت عقل برای تشخیص حسن و قبح و زشتی افعال، دانشمندان علم کلام را به دو دسته تقسیم کرد:

گروهی گفتند که عقل نمیتواند خوبیها و بدیها را از هم تشخیص دهد و برای تشخیص آن باید از شرع الهام بگیرد. در برابر این دسته، دانشمندان شیعه و گروهی از دانشمندان تسنن (معتزله) صلاحیت عقل را برای تشخیص خوبی و بدی تأیید کرده و آن را یگانه داور این دادگاه دانستهاند. از این جهت این گروه «عدل» را شعار خود قرار داده و از این جهت حساب خود را از آن گروه جدا ساخته و به نام «عدلیه» نامیده شده اند و «صفت» عدل خدا را در ردیف سایر اصول دین قرار دادهاند تا اُمتیازی باشد بین آنان و گروهی از اهل تسنّن، که «اشاعره» نامیده میشوند. (سبحاني: ۱۵۶-۱۵۵) و دیوانی، ۱۳۸۱: ۸۵)

د) رعایت استحقاقها در افاضهٔ وجود و امتناع نكردن از افاضه و رحمت به أنچه امكان وجود یا کمال وجود را دارد.

حکمامعتقدند که هیچ موجودی «بر خدا» حقّی پیدا نمی کند تا به «انجام وظیفه» و «ادای دین» بپردازد و به دقّت تمام وظائف خود را در برابر دیگران انجام دهد، بلکه عدل خداوند عین فضل و عين جود اوست؛ يعنى عدل خداوند عبارت است از اینکه خداوند فضلش را از هیچ موجودی در هر حدّی که امکان تفضّل برای آن موجود باشد؛ دریغ نمی کند و این است معنی سخن حضرت على الله در خطبهٔ ۲۱۴ نهج البلاغه كه مے فرماید:

«حق یک طرفی نیست؛ هر کسی که بر عهدهٔ دیگری حقّی پیدا میکند دیگری هم بر عهدهٔ او حقّی پیدا می کند. تنها ذات احدیّت است که بر موجودات، حق پیدا میکند و موجودات در برابر او وظیفه و مسئولیت پیدا می کنند؛ اما هیچ موجودی بر او حق پیدا نمیکند.» (مطهری، (DX:1879

# دلايل عدل الهي ١. ادلّهٔ عقلي

الف) حسن و قبح عقلى: مهمترين پايهٔ اعتقاد به اصل عدل مسئلهٔ حسن و قبح عقلی است (سعیدیمهر و دیوانی، ۱۳۸۱: ۳۱۴)، که در کلام عدلیه جایگاه برجستهای دارد. (ربانی، (7...11)

مفاد قاعدهٔ حسن و قبح دو چیز است: اول. افعالی که از فاعلهای آگاه و مختار صادر مىشوند؛ در نفس الأمر از دو دسته بيرون نيستند؛ يا صفت حسن دارند يا صفت قبح. دوم. عقل انسانی به طور مستقل می تواند حسن و قبح برخی از افعال را تشخیص دهد. (همان) بنابر این اصل، عدل و ظلم به ترتیب دارای حسن و قبح ذاتی اند (سعیدی مهر و دیوانی، ۳۱۴: ۱۳۸۱) و عقل انسان حسن ذاتی کارهای اخلاقی و قبح ذاتی کارهای ضد اخلاقی را درک میکند؛ (مطهری، ۱۳۸۷: ۷۰) یعنی عقل عمومی انسانها در مییابد که عدالت ورزی در هر شرایطی و از سوی هر فاعلی شایسته است و ستمگری و ظلم مطلقاً قبیح است و از آنجا که خداوند، حکیم و از انجام فعل قبیح منزّه است عقل در می یابد که خدا از انجام ظلم، اجتناب اصل عدل اگرچه از آن نظر که از مسلّمات قرآن و ضروری دین محسوب می شود جزء اصول اعتقادی است؛ ولی از آن جهت که در مکتب معتزله و مذهب شیعه جزء اصول پنجگانهٔ آنان قرار گرفته است ؛ شاخص مکتب آنان بهشمار می رود. (مطهری، ۱۳۶۹: ۲۵)

### معانيعدل

در مجموع، چهار معنی و چهار مورد استعمال برای این کلمه بیان شده است:

### الف)موزون بودن

در قرآن کریم آمده است: «والسّماءَ رَفَعَها ووضع الميزان<sup>۱</sup>". مقصود اين است كه در ساختمان جهان «تعادل» رعایت شده و در هرچیز از هر مادّهای به قدر لازم استفاده گردیده و فاصلهها اندازه گیری شده است. در حدیث نبوی آمده است: «بالْعدل قامَت السّمواتُ و الأرْض»، يعني آسمان و زمین به موجب عدل بر پاست (فیض کاشانی، ۱۳۶۲، ج ۲). نقطهٔ مقابل عدل به این معنی، بی تناسبی است، نه ظلم و از این رو عدل به این معنی از موضوع بحث ما خارج است. (ستاد عقیدتی اسلامی، ۱۳۶۴: ۱۲۰)

# ب)تساوي ونفي هر گونه تبعيض

اگر مقصود این باشد که عدالت ایجاب می کند که هیچ گونه استحقاقی رعایت نگردد و با همه چیز و همه کس به یک چشم نظر شود؛ این عین ظلم است و اگر مقصود این باشد که عدالت یعنی رعایت تساوی در زمینهٔ استحقاقهای متساوی، البته معنی درستی است و «عدل» این چنین مساواتی را ایجاب می کند و این مساوات از لوازم عدل است. (مطهری، ۱۳۶۸: ۵۶)

# ج)رعایت حقوق افراد دیگر (مطهری، ۹۲:۱۳۸۷) و دادن حق به حقدار

ظلم عبارت است از رعایت نکردن حقوق افراد ۱۵ و کلام امام علی ﷺ آنجا که فرمود: «العدلُ يَضَعُ الاُمورَ مواضعها؛ عدالت هر چيزي را در جای خود مینشاند» (دشتی، ۱۳۸۷: ۵۲۶ ح ۴۳۷) بیانگر این مطلب است. عدالت الهی به این معناست که خداوند با هر یک از آفریدگان خویش، آن چنان که سزاوار است، رفتار کند و او را در موضعی که سزای اوست بنشاند و چیزی را که شایستهٔ اوست؛ به او عطا کند. (سعیدی مهر



عقلانساني بهطورمستقل مىتواندحسن وقبحبرخىاز افعال راتشخيص دهد. بنابر این اصل، عدل و ظلمبهترتيب دارای حسن و قبحذاتياند

می کند و تمام افعال او عادلانه است. ۲۴

به دلیل همین ارتباط است که مخالفان حسن و قبح عقلی (اشاعره)،که راه شناخت خوبی و بدی را حتّی در شکل عدالت و ظلم و مانند آنها، فقط شرع و مذهب دانستهاند<sup>۲۵</sup>، دریافتن مبنای عقلی استوار برای اصل عدالت ناکام ماندهاند و صدور کارهایی را که عقل ما آن را ناعادلانه می داند؛ از سوی خداوند ممکن میدانند. (سعیدیمهر و دیوانی، ۱۳۸۱: ۳۱۴)

در مسئلهٔ حسن عدالت و قبح ظلم اگر کسی گفت به چه دلیل ظلم ، قبیح است و عدل را انسان درک میکند که این کار، کار مطلوب و خوبی است؛ کار قشنگی است؛ عقل ما خوبی آن را درک می کند. (مطهری، ۱۳۸۷: ۲۰۶)

# س) برهان وجوب بالذات

برخى از متكلمان، صفات الهي را بر اساس وجوب بالذات تبیین کرده اند. (ربانی، ۱۳۸۱: ۲۱۱) تقریر این برهان به این گونه است که حقیقتی که نامش را واجب الوجود لذاته مي گذاريم؛ بايد داراي جمیع کمالات هستی به نحو اتم و اکمل باشد و به دیگران هستی و کمال ببخشد.پس خود او باید این کمالات را در حدّ اعلی دارا باشد و گرنه به قول حكما: «فاقد شيء، معطى شيء نخواهد بود». به قول شاعر:

> ذات نایافته از هستی بخش کی تواند که شود هستی بخش خشک ابری که بود زآب تهی ناید از وی صفت آبدهی (محمدی: ۴۱)

عدل یکی از صفات کمال و ظلم یکی از نقائص بهشمار می رود و واضح است که خدای متعال چون سرچشمه همهٔ کمالات است از این نقص (ظلم) منزّه است. (سبحانی: ۱۵) در نتیجه خداوند، عادل است؛ زیرا عدل یکی از کمالات وجودی اوست؛ این برهان، همهٔ مصادیق و مظاهر عدل الهي را اثبات مي كند. (رباني، ١٣٨١: ٢١١)

# ج)عدم داعي و وجود صارف

صدور فعل از فاعل مختار، متوقف بر وجود انگیزه (داعی) و عدم صارف است. بنابراین در خداوند داعی برای انجام فعل قبیح وجود ندارد؛ زیرا هم قبح آن را می داند و هم بی نیاز از آن است. به عبارت دیگر، بینیازی و علم خداوند، صارف و مانع از محقّق شدن داعی برای انجام فعل قبیح است و تحقّق فعل از فاعل مختار، بدون داعي محال است. پس صدور قبیح از خداوند محال است. (همان:

## نتىحەگىرى

عدالت الهي به اين معنا است كه خداوند با هريك از آفریدگان خویش، آن چنان که سزاوار آن است رفتار کند و او را در موضعی که سزای اوست بنشاند و چیزی را که شایستهٔ اوست به او عطا کند. سخن امام على ـ عليه السّلام ـ كه در تعريف عدل فرموده است: « العدلُ يَضع الامور مواضعها » دقيق ترين تعبیر در این باره است و همچنین به معنای رعایت استحقاق هاست در افاضهٔ وجود و امتناع نکردن از افاضه و رحمت به آنچه امکان وجود یا کمال وجود

### منابع 🔳

قرآن کریم، عثمان طه.

 دشتی، محمد، ترجمه نهج البلاغه، قم، مؤسسه فرهنگی-تحقیقاتی امیرالمؤمنین، چاپ پانزدهم،۱۳۷۸ش.

٣. ربّاني گلپايگاني، على، عقايد استدلالي(١)ترجمهٔ محاضرات في الإلهيات، قم ، نصايح،بي چا، ١٣٨١ ش

۴. سبحاني، جعفر، الهيات و معارف اسلامي، قم، مؤسّسة سيّد الشهداء، بي چا، بي تا.

۵. ستاد عقیدتی اسلامی، مبانی عقیدتی اسلامی، مرکز نشر دانشگاهی، چاپ دوم، ۱۳۶۴ ش.

سعیدی مهر، محمد، آموزش کلام اسلامی، بی جا، سپهر، بی

۷. فیض کاشانی، تفسیر صافی، کتاب فروشی اسلامیه، چاپ ششم،

۸. محمدی، علی، شرح کشف المراد، دار الفکر، بی چا، قم، بیتا. ۹. مطهری مرتضی، آزادی معنوی، صدرا، چاپ چهل و یکم

۱۰. مطهری،مرتضی، **آشـنایی با علوم اسلامی**، تهران، صدرا، چاپ

۱۱. مطهری، مرتضی، اسلام و نیازهای زمان، ف صدرا ،چاپ بیست و هفتم، تهران، ۱۳۸۷ ش.

۱۲. مطهری،مرتضی، تعلیم و تربیت در اسلام، صدرا، چاپ۵۹، تهران،۱۳۸۷ ش.

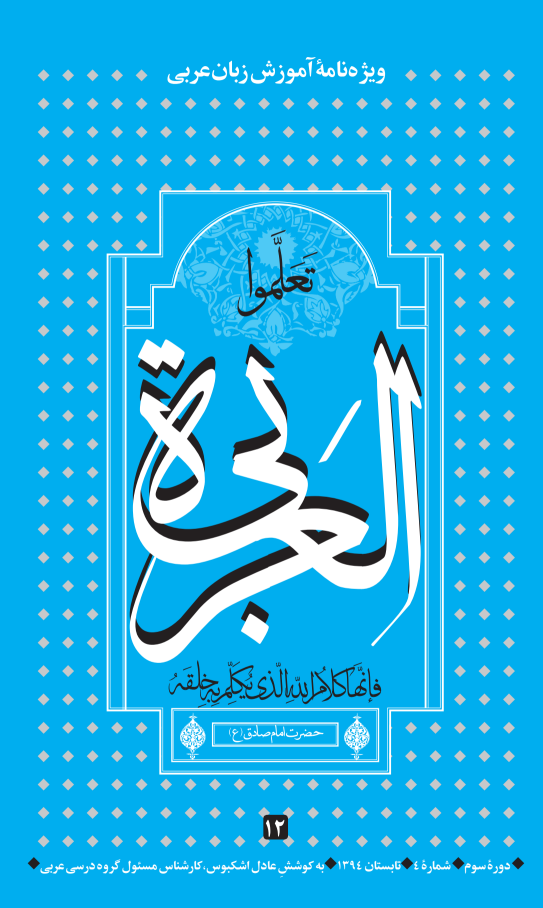
۱۳.مطهری، مرتضی، عدل الهی، صدرا، چاپ پانزدهم، تهران،

۱۴. مکارم شیرازی، ناصر، پنجاه درس اصول عقاید برای جوانان، انتشارات نسل جوان، چاپ دوازدهم، قم، ۱۳۸۲ش.



براى ويژهنامه صدمين شماره مجله برنامهای تدارك دیدهایم.به مشاركت دوستانی نیازمندیم که تمامی یا بیشترین شمارههای مجله را بایگانی کردهاند-در اختیار دارند-لطفاً تعداد مجلاتی را که در اختیار دارید از طریق شماره ۳۰۰۰۸۹۹۵۱۲ پیامك کنید.

سخن امام على\_ عليه السّلام ـ كه درتعريفعدل فرمودهاست: «العدلُ يَضع الامور مواضعها» دقيقترينتعبير در این باره است





در ادامهٔ مباحث زبان شناسی در شمارهٔ گذشته نقش دولتهای عرب در گسترش زبان عربی بررسی شد. زبان عربی ویژگیهایی دارد. که عبارتاند از: ۱. مترادفات، ۲. اعراب، ٣. ثروت واژگان، ۴. اعجاز و ایجاز، ۵. معانی بسیار برای یک واژه، ۶. داشتن امثال و حکم و ضربالمثلهای بسیار، ۷. اضداد ـ در شماره پیش سه ویژگی اول بررسی شد. اکنون به بررسی دیگر ویژگیهای- آن میپردازیم.

### ۴. اعجاز و ایجاز

واژههای عربی کوچك و پرمعنا هستند و چه بسا یك كلمهٔ عربی كه برگردان آن به زبانهای دیگر نیازمند یك جمله باشد. استعمال مجاز،

استعاره، کنایه، جناس، ایهام و سایر آرایههای ادبی در زبان عربی قوی تر از سایر زبان هاست. إذا مَلِكٌ لَمْ يكُنْ ذاهِبة فَدَعْهُ فَدَوْلَتُهُ ذَاهِبة

اگر پادشاهی بخشنده (ذا + هِبةٍ) نباشد. او را به حال خود واگذار که دولت او رونده «ذاهِبَةٌ»

كُلُّ فَى فَلَكُ آیهٔ فوق اگر از حرف آخر به اول خوانده شود، تغییری در آن ایجاد نمی شود.

طَرَقتُ البابَ حَتَّى كَلَّ مَتنى فَلَمَّا كَلَّ مَتنى كَلَّمَتْنى آنقدر در زدم تا كتفم درد گرفت، پس وقتى كتفم درد گرفت با من سخن گفت.

> فَقالَتْ أَيَا اْسماعيلُ اِصْبرْ فَقُلْتُ أَيَا اسْماعيلَ صَبري

گفت ای «اسماعیل» صبر کن، گفتم ای «اسماء» صبرم تمام شد.

«قِنا» سه حرف است و ترجمهٔ آن می شود «ما را نگه دار» که ده حرف است.

إِلَى حَتْفى سَعَى قَدَمى أرى قَدَمي أراقَ دَمي پاهایم مرا بهسوی مرگ برد، پایم را میبینم که سبب ريختن خون من شد.

غَرَّكَ عِزُّكَ فَصارَ قُصارُ ذلَّكَ ذِلَّكَ فاخْشَ فاحِشَ فِعْلِكَ فَعَلَّكَ بِهِذَا تُهِدا. ٢

(منسوب به حضرت علی، خطاب به معاویه) عزّت و مقام، تو را مغرور کرد و نتیجهاش موجب خواری تو شد. پس، از کارهای زشتت بترس؛ شاید به این وسیله هدایت شوی.







در این پژوهش نشان داده شده است که ادبای عرب و فارس، مفاهيم و مضامين نهج البلاغه را، که در نظر آن ها بلیغ و حکیمانه است، با تصاویری خیالی که خود خلق کرده اند به صورت شعر و نثر عرضه کردهاند. همچنین مشاهده شده است که وجه غالب در مفاهیم و مضامین نهجالبلاغه و آثار ادبای عرب و فارس پند و موعظه، حکمت و توصیههای مذهبی، اخلاقی و اجتماعی است. و این تأثیر هم بهصورت لفظی و هم بهصورت ضمنی دیده می شود.

كليدواژهها: نهج البلاغه، فصاحت و بلاغت، ادب فارسی و عربی، مضامین مشترک

# 1. جایگاه امثال و حکم در نهجالبلاغه و نفوذ آن در ادب عربی و فارسی

در این بخش، مَثَلهایی از امام و تطبیق این مثلها، با آنچه که عیناً یا با اندکی تفاوت، در کتابهای امثال و حکم فارسی و عربی آمدهاند معرفی می شود. سپس همان مضامین، در شعر و ادب عرب و فارسی مورد بررسی قرار می گیرد.

1-1. «شِقْشقَةٌ هَدَرَتْ ثُمَّ قَرَّت» (نهج البلاغه، خطبهٔ ۳)

شقشقهای بود که با سروصدا بیرون ریخت، سپس آرام گرفت.

خطبه، مردی از اهالی اطراف کوفه از میان مردم برخاست، نامهای به حضرت داد و خطبه را قطع کرد. پس از خواندن نامه، ابن عباس به حضرت گفت: «ای کاش خطبهٔ خود را از همان جا ادامه می دادی.» حضرت در یاسخ او فرمود: «شقشقة هدرت ثم قرّت» شعلهٔ غم بود که سرکشید و تفت بازگشت و در جای آرمید.

غروی می گوید: «زمخشری آن را در میان امثال عرب ذکر نکرده است، بهدلیل گریز از استناد آن به امیرالمؤمنین ﷺ ولی نیشابوری آن را در مجمعالامثال ذكر كرده است». (غروي، ۱۴۰۷ ق، ۲۱۲)

ابنمیثم می گوید: «این مَثَل، دربارهٔ چیزی گفته میشود که به یکباره و بهطور ناگهانی، از روی هیجان اتفاق افتدوبار دوم آن ممکن نباشد.» (شرح نهج البلاغه، ابن ميثم، ۱۳۷۵: ۵۶)

حضرت در ابیاتی که منسوب به ایشان است، أن گاه كه آماج مشكلات قرار مى گيرند، بيان خویش را چنین توصیف فرموده اند:

ر.. لِسَانٌ كَشِقْشِقَةِ الْأَرْيَحِي

أَوْ كَالْحُسَامِ الْيَمَانِ الذَّكِّرِ

(ديوان منسوب به اميرالمؤمنين الي ص١٢٤) زبان یا چون شقشقهٔ شتر اریکی، آتشناك است؛ یا همچون شمشیر یمانی برنده است.

در مرزباننامه آمده است:

فكانت لوعة ثم استقرت كذلك لكل سائلة قرار

(وراوینی، ۱۳۷۵: ۳۸۷) سوزشی بود که آرام گرفت. آری! چنین است که «وَ رُبَّ مُستَحسَن ما لَيسَ بِالحُسْنِ» (رازي، چه بسیار کس تحسین کند، چیزی را که حُسنی

است. » (نهجالبلاغه، خ ۱۶۷) علامه مجلسی نیز در بحارالانوار می فرماید: در بيشتر نسخهها «آخِرُ الدّاءِ الكَيّ» نقل شده؛ به اين معنا که پایان دردهای سخت، داغ کردن و سوزاندن است؛ ولى اين معنا بسيار بعيد بهنظر ميرسد. (مجلسی، بحارالانوار، ۱۳۶۲: ۵۰۳ غروى در اينباره مي گويد: «آخِرُ الدّاءِ الكّيّ» مردود، و از غلطهای عامه است؛ زیرا داغ نهادن، درد نیست تا برای آن آخری باشد. اولین کسی که این مَثَل را گفت، «لقمان بن عاد» بود. (غروی، الامثال و الحكم، ١٤٠١ ق: ١٤) سنایی غزنوی در «حدیقةالحقیقة» از این ضرب المثل، چنین بهره گرفته است؛ هرکجا، داغ بایدت فرمود چو تو مرهم نهی، ندارد سود (سنایی، حدیقةالحقیقة، ۱۳۷۷: ۴۵۳) و حافظ چنین گوید: به بانگ مطرب و ساقی، اگر ننوشی می علاج كَى كنمت «آخِرُ الدُّواءُ الكَيِّ» (دیوان حافظ، ۱۳۶۸، غزل ۴۳۰) ١-١. «وَ رُبَّمَا اسْتَحْلَى النَّاسُ الثَّنَاءَ بَعْدَ الْبَلَاء» (نهج البلاغه، خطبهٔ ۲۱۶). چه بسا مردم، ستایش پس از بلا و مصیبت را شيرينميدانند. یعنی آنگاه که آدمی از امتحان سربلند بیرون آمد، ستایشها در مورد او تحقق مییابند. همین مضمون در کتابهای مَثَل با عبارت «بَعَد البَلاءِ يَكُونُ الثَّناءُ» (على زاده، ١٣٧٩: ٢۶۴) آمده است. یعنی پس از آزمایش، ستایش پسندیده است.

سعدی در گلستان می گوید: نه عجب گر فرو رود نفسش عندليبي، غرابهم قفسش (سعدی، گلستان، بابهشتم) و در تكملهٔ امثال و حكم آمده است: من از مفصل این باب، مجملی گفتم تو خود ز مجمل من، رو مفصلی بر خوان (گلچین معافی، ۱۳۷۸: ۶۸) 1-1. «بَعْدَ اللَّتَيَّا وَالَّتِي» (نهج البلاغه، خطبه ۵) پس از دیدن گرفتاریهای کوچك و بزرگ، به این حقيقترسيدم. نقل کردهاند: مردی با زنی کوتاهقد ازدواج کرد و از او ناراحتی زیادی دید و طلاقش داد. بار دوم با زنی بلندقد ازدواج کرد، از او هم ناراحتی دید و او را طلاق داد. بار سوم، که او را تشویق به ازدواج كردند، گفت: «بَعدَ اللَّتَيَّا وَالَّتِي لا أَتَزَوَّجُ أَبَداً»: بعد از آن زن کوتاه و این زن بلندقد، دیگر همسری انتخاب نخواهم كرد. (غروى، الامثال و الحكم،

هر جاری شدنی را، قرار و آرامی است.

۱۴۰۷ ق، ۸۷) (علی زاده، ۱۳۷۹: ۲۴۴) حضرت می فرمایند: « اگر بگویم و حرف زنم، می گویند به حکومت و فرمانروایی حریص است و اگر ساکت بمانم می گویند از مرگ می ترسد. به خدا سوگندیسر ابوطالب به مرگ مأنوس تر است از طفل به پستان مادرش.» (نهجالبلاغه، خطبهٔ ۵)

مولوي مي گويد:

چون که زاغان خیمه بر بهمن زدند بلبلان، پنهان شدند و تن زدند زانکه بی گلزار، بلبل خامیش است غیبت خورشید، بیداری کُش است

(مثنوی، ۱۳۶۰: ۱۰)

**٦-١. آخر الدواء الكي** (نهج البلاغه، خ١٤٧) آخرین درمان، داغ نهادن است.

مراد آن است که وسایل سخت و صعب را آنگاه به کار برند، که چاره ای سهل را اثر نباشد.

این مَثَل را دربارهٔ کاری استعمال میکنند که با شدت و خشونت اصلاح می شود، نه با نرمی؛ زیرا در معالجات قديم هرگاه درمان سودنمي بخشيد، با آتش و داغ نهادن معالجه مي كردند و امروزه با برق معالجهمي كنند.

امام علی الله در جواب کسانی که می خواستند قاتلان عثمان را مجازات كنند، مىفرمايد: « اين کار ممکن نیست باید صبر نمود، تا کارها برقرار و حکومت مستقر شود. کار را، با گذشت و مدارا نگه میدارم، مادامی که مدارا ممکن است؛ و اگر چارهای پیدا نشود، آخرین درمان، داغ نهادن

و در امثال و حکم آمده است:

لاتَحمدنَّ امْرَءاً حتّى تُجَرِّبَهُ

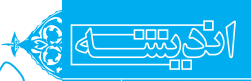
وَلا تَذُمَّنَّهُ مِن غَير تَجريب

(رازی، ۱۳۶۸: ۱۳۶)

(۲۸۷: ۱۳۶۸

و نیز آمده است:

چه بسا برادری را در رویداد سختی، برای یاری فرا خواندم و او را بزرگتر و سختتر از آن حادثه یافتم.



ت اوّل

يوشاك ضخيم حيوانات.

ب) ترجمهٔ شعر: چقدر فرق است میان این روز من در سوار بر پشت شتر و روز حیان برادر جابر (که از سختی و مشقت سفر، راحت و آسوده است و غرق در خوشی است). این بیت از شاعر برجستهٔ عرب أعشى ملقب به ابوبصير ميمونبن قيس است که امام علی اید آن را در میان خطبهٔ معروف خود «شقشقیه» ذکرکرده است.

ج) تركيب شعر: «شتان»: اسم فعل و مضاف. «ما»: زائد، محلى از اعراب ندارد. «يومى»: فاعل شتان و مرفوع تقديراً و مضاف. «على كور»: جار و مجرور متعلق به شتان. «حیان»: مضافّ الیه، مجرور به فتحه. «أخي»: بدل و مجرور. «جابر»: عطف بیان و مجرور.

٢. لَعَمْرُ أَبِيكَ الْخَيْرِ يَا عَمْرُو إِنَّنِي / عَلَى وَضَرِ مِنْ ذَا الْإِنَاءِ قَلِيل

٣. هُنَالِكَ لَوْ دَعَوْتَ أَتَاكَ مِنْهُمْ/ فَوَارِسُمِثْلُ أَرْمِيَةِ الْحَمِيمِ (٢)

الف) معانى واژهها: «الوضر» باقىماندهٔ چربى در ته كاسه، «الإناء» ظرف، تُنگ، « الفوارس» جمع الفارس سواركار، جنگجو، «الارمية» جمع الرَمِيّ لكههاي كوچك ابر، «الحميم» گرماي شدید تابستان، آب داغ و جوشان، دوست باوفا.

**ب) ترجمهٔ شعر:** ای عمرو به جان پدر خوبت سوگند، در این ظرف (حکومت) جز اندک چربی چیزی برای من باقی نمانده است. در آنجا اگر آنان (سواران قبیلهٔ بنیفراس) را دعوت میکردی سوارکارانی از آنان با سرعتی همچون ابرهای

زبان شعر یکی از اثرگذارترین و رایجترین راههای آموزش و یادگیری است. اگر در این راه از شیوهها و روشهای درست استفاده شود در انسان تحرک ایجاد می کند و باعث تثبیت موضوعات و مفاهیم، صفای خاطر و شکوفایی استعدادها و باروری آنها و اعتلای نظر و عمق دید می گردد.

در این نوشتار کوشیده ایم با بررسی نهج البلاغه مجموع شانزده بیت شعری را که آن امام همام در مناسبتهای مختلف، آنها را در میان فرمودههای خود انشا یا انشاد کرده و به آنها تمثل جسته و درد دلهای خود را با زبان شعر بر زبان جاری ساخته است، بررسی و تحلیل نماییم.

كليدواژهها: شعر، حضرت على الله نهج البلاغه

بررسى و بازخوانى اشعار نهجالبلاغه و توجه به آنها بعضی از موضوعات و مسائل مهم تاریخی صدر اسلام را، که مرور زمان و گذشت روزگار برروی آنها پردهٔ فراموشی کشیده است، در یادها مجسم و از نو متجلی میسازد و خاطرات خوش و ناخوش را منعكس مىنمايد. همچنين مصائب و سختیهایی را که خانهزاد خدا حضرت علی ﷺ در راه اسلام و ادامهٔ تبلیغ رسالت پیامبرﷺ متحمل شده است نمایان و آشکار می کند.

١. شَتَّانَ مَا يَوْمِي عَلَى كُورِهَا/ وَ يَوْمُ حَيَّانَأَخِي جابر (خطبهٔ ۳)

الف) معانى واژهها: «شَتّانَ»: اسم فعل به معنى دور است، جداست، «الكُور»: پالان،

تابستان، شتابان و باسرعت بهسوی تو می آمدند. این دو بیت به ابوجندب هذلی (از قبیله بنى فراس) منسوب است. امام الله با تمثّل به این ابیات از پاران پیمان شکن و سست عنصر خود در جنگ با پاران معاویه شکوه نموده است.

ج) تركيب شعر: «لَعَمرُ» لام براي قسم عَمر مبتدا و خبر أن محذوف «الخير»، صفت براي ابیک و مجرور «عمرو» منادای علم مبنی بر ضم، «إننى» از حروف مشبهة بالفعل نون براى وقايه «ي» اسم إن منصوب محلاً «على وضر» جار و مجرور متعلق به محذوف و خبر آن محلاً مرفوع «من ذا» جار و مجرور، متعلق به محذوف صفت براي وضر. «الاناء» عطف بيان «قليل»، صفت برای وضر و مجرور جمله «اننی علی وضر...»، جواب قسم محلی از اعراب ندارد.

«هنالک» ظرف محلاً منصوب «دعوت» فعل ماضی و فاعل «أتا» فعل ماضی «منهم» جار و مجرور متعلق به اتاک «فوارس» فاعل اتاک و مرفوع «مثل» صفت برای فوارس و مرفوع «أرميه» مضافٌ اليه و مجرور «الحميم» مضافٌ اليه و مجرور.

۴. أَدَمْتَ لَعَمْرى شُرْبَكَ الْمَحْضَ صَابِحاً/ وَ أَكْلَكَ بِالزُّبْدِ الْمُقَشِّرَةَ الْبُجْرَا

۵. وَ نَحْنُ وَهَبْنَاكَ الْعَلَاءَ وَ لَمْ تَكُنْ/ عَلِيّاً وَ حُطْنَا حَوْلَكَ الْجُرْدَ وَ السُّمْرَا (٣)

الف) معانى واژهها: «أدمتَ» نوشيدى، «محض» خالص، بي آلايش، «المقشره» خرماي بيهسته، «الجرد» سواراني كه پياده در ميان آنان نباشد، «حُطنا» حفظ كرديم. «السمرا» نخوابیدن و بیدار ماندن و به قصه گویی مشغول شدن.

**ب) ترجمهٔ شعر**: به جان خودم سوگند، هر بامداد از شیر صاف و ناب نوشیدی و سرشیر و خرمای بیهسته خوردی. ما این مقام عالی را به تو دادیم؛ در حالی که دارای مقام نبودی و در اطراف تو با سواران خود تا صبح نگهبانی دادیم و تو را حفظ کردیم.

این ابیات را حضرت علی یا در سال ۳۶

هجری به هنگام عزیمت به شهر بصره جهت جنگ با ناکثین (پیمانشکنان) در سرزمین ذیقار (محلی در نزدیکی شهر بصره که حضرت کفش یارهاش را آنجا پینه میزد) در ضمن خطبهای که از عهدشکنی و بیوفایی قریش بعد از رحلت رسول خدا ﷺ شکوه می کردند، انشاد فرمودند.

ج) تركيب شعر: «أدمتَ» فعل و فاعل «لَ» برای قسم«عمر»، مبتدا تقدیراً مرفوع، «شرب» مفعولٌ به و منصوب، «المحضّ» صفت و منصوب، «صابحاً» مفعولٌ فيه و منصوب، «بالزبد» جار و مجرور در معنى مفعول، «المقشره» مفعولٌ به و منصوب، «البجرا» صفت المقشره «و» واو ابتدا «نحنُ» مبتدا مرفوع محلاً، «وهبنا» فعل و فاعل، «العلاءَ» مفعولٌ به دوم و منصوب، «و» واو حاليه، «لمتكن» فعل مضارع مجزوم، «علياً» خبر فعل ناقص و منصوب، «حطنا» فعل و فاعل، «حولُ» ظرف و منصوب، «الجردَ» منصوبٌبه نزع خافض، جملة «شُربكَ المحضَ...» جواب قسم محلی از اعراب ندارد.

 وعيّرهاالواشونأنى احبّها و تلك شكاة ظاهر عنك عارها (۶)

الف) معانى واژهها: «عيَّر» سرزنش كرد، «الواشون» جمع الواشي سخن چينان، «شكاة» دردمندی، شکایت، سرزنش، «عار» عیب و ننگ

**ب) ترجمهٔ شعر:** و سخن چینان و عیب جویان او را به خاطر عشق و علاقه من به او سرزنش كردند و أن شكوههايي است (اي امّعمرو! اگر در این عیب و ننگی هم باشد) ننگ آن از تو دور است و دامن تو را نمی گیرد.

این بیت از ابوذویب هذَلی است. وی در این بيت معشوقهٔ خود، امّعمرو را مورد خطاب قرار می دهد و می گوید: اگر تشت این عاشق بیچاره از بام افتاده و در راه عشق به تو رسوای خاص و عام گشته، بر تو عیبی نیست.

ج) تركيب شعر: «و» واو ابتدا، «عَيَّر» فعل ماضی، «الواشون» فاعل و مرفوع، «أنی» از حروف مشبهة بالفعل، «ي» اسم أن منصوب محلاً و مرفوع، «عارً» مبتدای مؤخر و مرفوع.



# دا به صورت نک

ذکر مبتدا به صورت «نکره» در حقیقت جنبهٔ استثنايي داردو دركتب نحوى از موارد متعددي | تحت «عنوان جواز ذكر مبتدا بهصورت نكره» یاد شده است که مهمترین آنها عبارتاند از:

 هرگاه خبر جارومجرور باشد «فی الدار رجلٌ» مردی در خانه است/ «يا فوقَ الشجرة عُصفورٌ» گنجشكي روى درخت است. گاه مبتدا نكره ذكر می شود که به صورت وجوبی مؤخر و جارومجرور یا ظرف مقدم می شود.

 هرگاه جملهٔ اسمیه مسبوق به یکی از ادوات نفی مانند «ما» و «لا» باشد، مانند «ولاخَوفٌ عَلَيهم وَلا هُم يحزنون» بيمناك نباشند و هرگز در دنيا وعقبى اندوهناك نخواهند بود.

٣. ادات استفهام ونفي بر اسم نكره مقدم شود: هل فَتيَّ فيكُم؟ آيا جواني دربین شما هست؟ ماخِلُ لَنا. دوستی برای مانیست.

۴. هرگاه مبتدا کلمهای دال بر عموم باشد، ابتدا به نکره جایز است، مانندكُلٌ لَهُ قانِتون: همه فرمانبردار اويند.

۵. هرگاه اسمِی به اسم نکرهٔ دیگر اضافه شده باشد، ابتدا به نکره جایز است، مانند کُلِّ حِزبِ بما لَدَيهِم فَرحون: هر گروهي به عقايد خود دلشاد

٤. هرگاه مبتدای نکره موصوف واقع شده باشد، مانند رجلُ کریمٌ فی البيتِ: مردى بخشنده در خانه است.

٧. هرگاه مبتدا بهصورت مصغر به كار رفته باشد: رُجَيلٌ في البيتِ: مرد کوچکی در خانه است.

٨. مبتدا كلمهاي دال بر دعا يا نفرين باشد: نَصرٌ للمؤمنين: پيروزي و فتح براي مؤمنين است، وَيلُ لِلمُطَفِّفينَ: واي بهحال كمفروشان.

٩. هرگاه مبتدا پس از لولا قرار گرفته باشد خبر وجوباً حذف می شود: ولُولا كُلمةٌ سَبَقَت مِن رَبِّكَ لَقُضِيَ بَينَهُم فيما فيه يَختَلِفونَ: و اگر كلمهاي که در ازل از حق سبقت یافته «که برای آزمایش مهلت یابند» نبود، البته اختلافشان خاتمه مي يافت و حكم به هلاكت كافران داده مي شد.

۱۰. مبتدا پس از «اذا»ی فجائیه به کار رفته باشد، در این صورت نیز مى تواندنكره باشد:

خَرَجتُ فإذا اسدٌ رابضٌ: خارج شدم ناگهان شيري خوابيده بود.

١١. هرگاه نكره در سرآغاز جملهٔ حاليه قرار گيرد: سَرَينا و نَجمٌ قَد أَضاءَ: سیر می کردیم در حالی که ستاره ای درخشید.

١٢. مقصود از نكره تنويع دلالت بر تقسيم باشد: فَيَومٌ عَلَينا و يومٌ لُنا: پس

روزی به ضرر ما و روزی دیگر به نفع ماست. ١٣. هرگاه اسم نكره به معرفه عطف گردد: زَيدٌ و رجُلُ قائمان: زید و مردی هر دو ایستادهاند.

۱۴. هرگاه اسم نکره معطوف به وصف باشد: تَميمِيٌ وَ رَجُلُ في الدّار: تميمي (منسوب به تمیم) و مردی در خانه است.

١٥. اسم نكره مبهم باشد: مُرَسَّعَهٌ بَينَ أرساعِهِ بهِ عَسَمٌ يَبتَغي أرنَباً: برخي از افراد نادان و خرافي در عرب بر این باور بودند که اگر پاشنه پای خرگوشی را با خود همراه داشته باشند از جن و چشم بدوبلاو آفت حفظ می شوند.

۱۶. اسم نکره در ما بعد عمل کند: رَغبَةٌ في الخَيرِ خَيرُ: تمايل داشتن به كارهاي نيك زيباست.

١٧. نكره بيانگر تعجب باشد: ما أحسَنَ زيداً: زيد چەنىكوست!

١٨. هرگاه اسم نكره شرط باشد: مَن يَقُمْ أَقُمْ مَعَهُ: كسى كه بايستد با او مى ايستم.

۱۹. اسم نکره جواب از پرسش باشد: مَن عِندَکَ؟ چه کسی نزد شماست؟

۲۰. اسم نکره از نظر معنی دارای عمومیت و شمول باشد. كُلِّ يَموتُ: همه ميميرند.

۲۱. هرگاه اسم نکره بیانگر حصر باشد.

بهعبارت دیگر، هرگاه نکره محصورٌ فیه شود: ما أَهَرَّ ذانابِ اِلا شَرُّ بصرا: در نياورده صاحب نیش را مگر بدی، وما جاءَ بکَ: نیامدہ تو را مگر

۲۲. نکره بعد از فاء جزائیه واقع شود: اِن ذَهَبَ عَيرٌ فَعَيرٌ في الرِّباطِ: اگر خرى فرار كرده و رفته، پس خری دیگر در بند است.

۲۳. هرگاه بر اسم نکره لام ابتداء وارد شود: لَرِجَلُ قائمٌ: در آینده مردی ایستاده است.

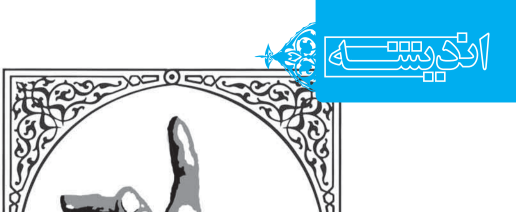
۲۴. هرگاه اسم نکره بعد از کم خبریه واقع شود: كَم عَمَّةٌ لَكَ يا جريرُ و خالة قَدعاءُ قَد حَلَبَت عَلَيَّ عِشاري: چه بسيار عمه و خاله براي توست که دست و پای ایشان خمیده و کج است و از روی غصب مدتها شیر شتران مرا دوشیدهاند. در حالی که ده ماه از زمان آبستنی آن شتران نگذشته بود.

### منابع =

1. http:/vu. hadith. ac. ir

٢. بهاء الديني؛ عبدالله بن عقيل قاضي القضات؛ ترجمهٔ شرح ابن عقیل جلد ۱، مترجم: سید علی حسینی، ناشر: مؤسسهٔ انتشارات دارالعلم، چاپ چهارم، قم، ۱۳۸۷

۳. شرتونی رشید؛ ترجمه و شرح مبادی العربیه، قسمت نحو، جلد چهارم، مترجم: سید علی حسینی، مؤسسهٔ انتشارات دارالعلم، چاپ: پانزدهم، قم، ۱۳۸۷



هندف زندگی و معناداری آن معناداری آن مهساخسدایاری

#### حكيده

پرسش از معنای زندگی، پرسشی به قدمت حیات بشر است. دغدغهٔ معنا و دستیابی به زندگی معنادار، یکی از اساسی ترین دغدغه های وجودی آدمی است، به طوری که هدف زندگی، همواره از دغدغه های انسان به شمار می رود. در این راستا، این مقاله به بررسی هدف زندگی و معناداری آن، که در دروس سوم و چهارم کتاب دین و زندگی پایهٔ اول دبیرستان مورد بحث قرار گرفته است، می پردازد و اعتقادات و اعمالی را که به جاودانگی انسان منجر می شود و در نهایت سعادت جامعه را به دنبال دارد، بررسی می نماید.

کلیدواژهها: هدف زندگی، معنای زندگی، سعادت، زندگی جاویدان

#### مقدمه

همهٔ انسان های جدی، که در طلب زندگی معقول و معنادار و با ارزشی هستند، در لحظه ای از لحظات عمرشان با این سؤالات عمیق و راز آلود مواجه می شوند که این همه تلاش و کوشش برای چیست؟ این همه دویدن و طلب کردن برای رسیدن به چه مقصودی است؟ آن هدف نهایی، که برای رسیدن به آن همهٔ امور را باید تحمل کرد، کدام است؟ چه دلیل معقولی برای تحمل دردها، رنجها و کاستی ها و جود دارد؟ چه چیزی می تواند این امور را بر انسان «تحمل پذیر»، «شیرین» و «جذاب» سازد؟ آیا خود زندگی، فی نفسه، می تواند مطلوب بالذات باشد؟ آیا «زیستن برای

زیستن» امری معقول و موجه است؟ اگر چنین نیست، پس خود زندگی وسیلهای برای رسیدن به غایت دیگری است. ولی تمام سؤال این است که آن غایتی که زندگی را باارزش و دارای اهمّیت می کند، کدام است؟ (علیزمانی، ۱۳۸۶)

برای پاسخ گویی به این سؤالات، باید به بررسی «معنای زندگی» و «هدف زندگی» پرداخت.

برخی معتقدند که برای پرداختن به معنای زندگی، باید دید زندگی چیست؟ زندگی همچون یازلی است که از اجزای مختلف تشکیل شده است. قطعات یازل اگر جدا و یاره یاره لحاظ شوند، معنایی ندارند. برای اینکه زندگی معنادار شود، باید سطوح مختلف زندگی و نقش خاص خود را در هر سطح بشناسیم؛ نقش خود در بعد فردی، عبادي، اقتصادي، عاطفي، سياسي، اجتماعي و... در این حوزه، امام علی ایلا در روایتی می فرمایند: «رحمت خدا شامل کسی است که فهمیده چرا زندگی می کند و چگونه باید زندگی کند» و مشمول رحمت خدا شدن یعنی قرین سعادت گشتن؛ یعنی رسیدن به هدف زندگی، آنگونه که شایستهٔمقام انسان است. دیوانی و دهقانیور (۱۳۹۰)

بنابراین، برای رفع «عطش وجودی»، نجات از گرداب هائل یوچی و امان یافتن از آسیبهای بیشمار جسمی، ذهنی و روحی و بیمعنایی زندگی و در واقع هدفمند زیستن ضروری است. با توجه به وحیانی بودن قرآن و حدیث و موثق و معتبر بودن آنها، سنجش سطح هدفمندی با معیار علمی- دینی بجاست (قدیری و بزرگی، ۱۳۸۸)، که در این مقاله، به بررسی آن می پردازیم.

#### تعیین هدف زندگی

هدف، یک نتیجه یا پیامد مشخص و اندازه پذیر (قابل اندازه گیری) است که فرد می خواهد دریک چارچوب زمانی خاص به آن دست یابد. بهعبارت دیگر، هدف جهت گیری به سوی مقصد را هدایت مى كند: مثلاً بهدست أوردن يك درآمد مشخص، گرفتن یک شغل خاص، برقراری رابطه با فرد معین و... . وقتی انسان به هدفی نائل میشود که توسط نظام ارزشی وی سوق داده شده باشد، در زندگی احساس شعف و رضایتمندی قلبی و ذهنی عمیق را تجربه می کند. (صاحبی، ۱۳۹۱) در نگاه دینی به بحث معنای زندگی، غایت نهایی انسان باید هماهنگ با غایت خداوند باشد تا انسان به معنای زندگی دست پیدا کند. غایتی که در اینجا مورد نظر است، غایت نهایی یا

غايةالغايات است. غايت يا غايتهايي كه ارزش ذاتی دارند و مطلوب و مقصود بالذات هستند. (علیزمانی، ۱۳۸۶)

این غایتها، استعداد درونی ما را بیرون می کشند و ما را مجبور می سازند تا با تمام نیرو و توان خودنه تنها در جهت بهدست آوردن آن هدف، بلكه براى كشف وبه كارگيرى استعدادهاى بالقوه تلاش كنيم. تعيين هدف و غايت مشخص، ما را تقویت می کند تا در زندگی فعال و مسئول باشیم. هرچه اهداف مشخصتر و قابل اندازه گیریتر باشند، برای دستیابی به آنها بیشتر احساس مسئولیت می کنیم و بیشتر می خواهیم تا برایش زمان و انرژی بگذاریم. از سوی دیگر، احساسات و هیجانات منفی مثل اضطراب، افسردگی، ناکامی، ترس، عصبانیت، خشم و استرس به سراغ افرادِ بدون جهتگیری و بیبرنامه میروند و در نتیجه چنین افرادی معمولاً هیچگاه هدف متمرکز و امیدی برای دستیابی به آن ندارند. با توجه به مطالب مطرح شده میتوان گفت یک هدف خوب باید:

۱. مشخص و خاص باشد.

۲. قابل اندازه گیری و سنجش باشد. با پرسیدن سؤالات «چه مقدار، چقدر و چه مدت؟» باید هدف را بهصورت کمّی شده بیان کنیم، تا برای مثال، در پایان سال بتوانیم بفهمیم که آیا این کار تحقق يافته است يا نه.

۳. چارچوب زمانی داشته باشد. هرچه زمان رسیدن معقول تر و کوتاه تر باشد، برای دستیابی به آن به تمرکز و تلاش بیشتری نیاز است.

۴. ارزشهای فردی را شکوفا کند.

۵. حوزههای مختلف زندگی را دربرگیرد. (صاحبی، ۱۳۹۱)

۶. دستیابی به آن هدف، نایل شدن به اهداف دیگر را نیز در یی داشته باشد.

#### سعادت و معنای زندگی

هدف و مقصد انسان، که شریفترین آفریده هاست، باید امری عالی، ثابت و ماندنی، تعالى بخش و واقعى باشد، نه امرى اعتبارى يا خيالي. هيچ چيز جز حق متعال نميتواند آن رفعت و عظمت، عُلوّ و واقعیت را داشته باشد که هدف و مقصود انسان قرار گیرد و مقصدش شود؛ این از آن روست که خداوند حق است و جز او هر چه خوانند باطل، و خداوند همان والای بزرگ است. (رکنی یزدی، ۱۳۹۱)

بنابراین، برای دستیابی به سعادت ابدی،

هيچچيزجز

حقمتعال

نمىتواند

أنرفعتو

عظمت،عُلوّ

و واقعیت را

داشتەباشد

كەھدفو

قرار گیردو

مقصودانسان

مقصدششود

باید بهسوی خداوند متعال گام برداشت و از دلبستگیهای دنیوی دوری نمود. زیرا از مجموعهٔ تعبیرهای قرآن کریم در مورد زندگی مادی و مواهب آن۱، به خوبی روشن می شود که اسلام برای آن ارزشی ناچیز قائل است و تمایل و دلبستگی به آن را ناشی از حرکتهای بيهدف (لعب)، هدفهاي سرگرم كننده (لهو)، تجمل پرستی (زینت)، حبّ مقام و ریاست و برتری جویی بر دیگران (تفاخر) و حرص و آز و افزون طلبی (تکاثر) می شمرد و عشق به آن را سرچشمهٔ انواع مظالم و گناهان می داند.

البته، اگر این مواهب مادی تغییر جهت دهند و نردبانی برای رسیدن به اهداف الهی گردند، سرمایههایی میشوند که خدا آنها را از مؤمنان مى خرد و بهشت جاويدان و سعادت ابدى به آنها مى بخشد: «إنَّ اللَّهَ اشْتَرى مِنَ الْمُؤْمِنينَ أَنْفُسَهُمْ وَ أَمْوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ .... (التوبه /١١١)» ّ (پوسفی، ۱۳۹۰).

در این زمینه، امام علی ایک می فرمایند: «در جهان زهد را پیشه کن تا باران رحمت بر تو سرازیر شود». در واقع، اولیای خدا تلاش می کردند دلبستگیهای دنیایی را در افراد بکاهند، دوستی آخرت را در دل آنان بیفزایند و مردمان را با دل کندن از دنیا بهسوی خدا سیر دهند، که زهد هموارکنندهٔ راه تربیت بهسوی خداست (تجلیل و ایرانمنش، ۱۳۹۰). در نتیجه، سعادت واقعی در دستیابی به قرب الهی است. اندر آن دل که خدا حاکم و سلطان شد دیگر آن دل نشود جای کس دیگر

#### نتيجهگيري

زندگی شبکهای تنیده از افکار، عقاید، اخلاق، اعمال، تجارب، خاطرات، طرحها، روابط و مناسبات اجتماعی، فرضها، پیش فرضها و مانند آنهاست که همهٔآنها به هم پیوند خوردهاند. زندگی طرحی واحد و پیوسته است. معناداری زندگی در گرو این طرح است. اگر شخص توانست زندگی را در یک مسیر واحد مشاهده کند، زندگی را معنادار مییابد (دیوانی و دهقان پور، ۱۳۹۰: ۲۰ و ۲۱). در نتیجه، آشفتگی و سرگردانی انسان در جهان مدرن، ناشی از فقدان ایمان او و دست برداشتن از خدا و دین است؛ و این امر، مهمترین علت رویکرد گسترده به مسئلهٔمعنای زندگی در دوران متأخّر است (کریمی قدوسی و علیزمانی، ۱۳۹۰: ۸۹). اما آنچه واضح است، این است که همهٔما

بالوجدان، خود را صاحب اختيار مي دانيم و نسبت به کارهایی که انجام میدهیم، برای خویشتن مسئولیت قائلیم. بنابراین، هر عملی که انجام میدهیم، تبعات و پیامدهای آن منسوب به ما شمرده میشود و چون ما انسانها در انتخاب راه زندگی و نوع کارهایی که انجام میدهیم آزادیم، پس راهیابی و سعادت یا گمراهی و شقاوت، به دست خود ما رقم می خورد (خالقیان، ۱۳۹۱).

در پایان، به معلمان عزیز توصیه می شود که معرفت حقیقی را به دانشآموزان عرضه نمایند تا در پی حقیقت و رفع تشنگی به دنبال سراب نروند. در اینجا مهمترین عامل، خوب فکر کردن و تعقل و تدبر است که باید آن را به فرزندان و دانش آموزان آموزش داد تا در سایهسار مکتب توحید، گرایشهای ظلمانی، نفسانی و کاذب را دنبال نكنند. (شكيبافر، ١٣٩١)

#### 🛢 پی نوشتها

١. براى نمونه سورهٔ حديد، آيهٔ ٢٠؛ سورهٔ انعام، آيهٔ ٣٢؛ سورهٔ آل عمران، آیهٔ۱۸۵ و سورهٔنساء، آیات ۷۷ و ۹۴. ۲. سورةتوبه، آيهٔ ۱۱۱.

#### منابع

۱. تجلیل، جلیل و زهرا ایرانمنش، «آموزههای اخلاقی در متون روایی و غيرروايي »، نشريهٔ علمي پژوهشي پژوهش نامهٔ ادبيات تعليمي ، سال سوم، شمارهٔ یازدهم، ۱۳۹۰.

۲. خالقیان، فضل الله، «هدایت و اضلال الهی ؛ مروری بر آیات قرآنی پیرامون هدایت یا گمراهی انسان و نقش مشیت الهی در آن»، مجلهٔرشد آموزش معارف اسلامی ، شمارهٔ ۸۴، وزارت آموزشوپرورش، سازمان پژوهش و برنامهریزی ، ۱۳۹۱.

۳. دیوانی ، امیر و علیرضا دهقان پور، «معنا و هدف زندگی از دیدگاه صدرالدین شیرازی »، مجلهٔپژوهشهای اخلاقی ، سال دوم، شمارهٔ ۱،

۴. رکنی یزدی ، محمدمهدی ، «در اندیشه فرجام حیات»، مجله مشكوة، شمارهٔ ۱۱۴، ۱۳۹۱.

۵. شکیبافر، شهربانو، «دامها و دانهها؛ دشمن شناسی و دشمن ستیزی از دیدگاه اسلام»، مجلهٔ رشد آموزش معارف اسلامی، شـمارهٔ ۸۴، وزارت آموزشوپـرورش، سـازمان پژوهـش و برنامهریزی ،

۶. صاحبی ، علی ، «اهداف من چیست؟ به دنبال چه هستم؟»، نشریهٔ اندیشهٔ خانواده، شمارههای ۱۳ و ۱۳۹۱، ۱۳۹۱.

 علیزمانی،، امیرعباس، «معنای معنای زندگی»، مجلفنامهٔ حکمت، سال ينجم، شمارهٔ ۱، ۱۳۸۶.

۸. قدیـری ، محمدحسـین و مسـعود بزرگـی ، «بررسـی رابطهٔهـدف در زندگی با عوامل جمعیت شناختی (با تکیه بر اسلام)»، فصلنامهٔروانشناسی و دین، سال دوم، شمارهٔ ۲، ۱۳۸۸.

۹. کریمی قدوسی ، زینب و امیرعباس علیزمانی ، «بررسی دیدگاه تدئوس متز در باب خدا و معنای زندگی و نقد آن از دیدگاه علامه طباطبایی (ره)»، مجلهٔ فلسفه و کلام اسلامی ، سال چهل وچهارم،

۱۰. يوسفى ، مالك، «ضربالمثل قرآنى؛ مثل زندگى دنيا و باران»، مجلهٔ رشد آموزش معارف اسلامی ، شمارهٔ ۸۰، وزارت آموزش وپرورش، سازمان پژوهش و برنامهریزی ، ۱۳۹۰.

چندنکتهٔ مهم در

طراحى سؤالاتامتحانى در

دین و زندگـــــــــــــ

دبیر و سرگروه دروس معارف استان زنجان

كليدواژهها: دين و زندگي، پاسخنامه، سؤال، امتحان

این نوشته به نکات مهمی پرداخته است که در

طراحی سؤالات امتحانی دروس دین و زندگی باید توسط همکاران گرامی رعایت گردد گاهی از جانب برخى همكاران مورد غفلت واقع مىشوند. لذا نگارنده ذکر آنها را مناسب دیده و به آنها پرداخته است، به امید آنکه مورد توجه قرار بگیرند.

نکات مهمی که باید در طراحی سؤال به آنها توجه شود عبارتانداز:

۱. در یک سؤال استاندارد، بهتر است از انواع سؤالات (تكميل كردني، صحيح و غلط، كوتاه پاسخ، جورکردنی و سؤالات تشریحی) استفاده گردد.

۲. در طراحی سؤالات امتحانی دروس دین و زندگی بهتر است ۱/۵ یا ۲ نمره به ترجمهٔ آیات و ۰/۵ نمره هم به پیام آیات اختصاص داده شود. همچنین نباید از ترجمهٔ اصطلاحات و کلمات قرآنی در داخل آیات، سؤال مطرح شود؛ زیرا از اهداف دروس دین و زندگی نیست، مانند در آیهٔ «و نَحنُ أقربُ إلَيهِ مِن حَبلِ الوَريدِ» ترجمهُ الوريد

ضمناً آیات قرآن و روایات باید اعراب گذاری شده باشند و از عباراتی برای ترجمهٔ سؤال داده شود که در کتاب ترجمه نشدهاند و در کلاس توسط دانش آموزان و معلم ترجمه می شوند.

۳. در قسمت سؤال از پیام آیات، لازم است خود آیه ذکر شود و سپس در مورد آن آیه سؤال مطرح گردد. برای مثال در دین و زندگی (۲) نباید چنین سؤالی

طرح گردد که: «با توجه به آیات قرآن، زیانکارترین انسانها چه کسانی هستند؟» بلکه باید ابتدا آیه ذكر شود و سؤال چنين طرح گردد: «با توجه به آيهٔ «الذينَ ضَلَّ سَعِيُهُم في الحياةِ الدُّنيا وهُم يَحسَبونَ أَنَّهُم يُحسِنونَ صُنعا، بگوييد زيانكارترين انسانها چه کسانی هستند؟» (۵/۰ نمره)

۴. از لحاظ دستور خط فارسی، امروزه کلمات تركيبي جدا از هم نوشته مي شوند و سرهم نوشتن آنها توصیه نمی شود و بهتر است در طراحي سؤالات رعايت گردند. براي مثال كلماتِ « نمی گردد، پاسخنامه، سؤالها، انسانها و ... » بهصورتِ «نميگردد، پاسخنامه، سؤالها، انسانها » نباید نوشته شوند.

۵. مطلب مهمی که در اکثر سؤالات امتحانی از جانب طراح سؤال رعایت نمی گردد علائم و نشانههای خطی است. مثلاً در پایان جملات خبری علامت سؤال گذاشته می شود که نادرست است. به این صورت: (صفات ثبوتیهٔ خدا را با ذکر مثالى تعريف كنيد؟)

 اگر سؤال بهصورت منفی طرح می گردد بهتر استزير نكته يافعل منفى خط كشيده شودتا توجه دانش آموز را به خود جلب کند و او در پاسخ گویی دچار اشتباه نگردد، مانند سؤالات زیر:



کدام گزینه نادرست است؟

چرا مرگ برای خداپرستان حقیقی ناگوار

چرا امام صادق الله فرموده است: لباس نازک و بدن نمانیوشید؟

یا بنا به فرمودهٔ امام صادق الله چرا نباید لباس نازک و بدننما پوشید؟

۷. بهتر است سؤالات در داخل جدولی طرح گردد که شمارهٔسؤالات در سمت راست آن در داخل جدول قرار گیرد و بارم سؤالات در سمت چپ آن در داخل جدول نوشته شود و سربرگ سؤالات شامل نام درس، نام و نام خانوادگی دانش آموز ، نام منطقه و آموزشگاه، مدت و ساعت شروع و نام طراح سؤال بهطور کامل باشد.

٨. سليس و روان و بدون ابهام نوشتن سؤالات؛ به گونهای که همهٔ دانش آموزان برداشت یکسانی از سؤال داشته باشند. مثلاً بهجای طرح این سؤال: «جامعهٔ منتظر چگونه جامعهای است؟» بهتر است این گونه طرح گردد: «سه مورد از ویژگیهای جامعهٔ منتظر را بنویسید.»

٩. بهتر است ترتیب سؤالات رعایت گردد:

- ترجمه و پیام آیات قرآنی

- سؤالات صحيح و غلط

- کامل کردنی

- جورکردنی (درصورت وجود)

- كوتاه ياسخ

-تشریحی

۱۰. ارزشیابی از تمام سطوح یادگیری (دانش، كاربرد، تركيب، تجزيه و...)

۱۱. كافي بودن تعداد سؤالات (مثلاً در دروس دین و زندگی که ۱۶ نمرهٔ آن کتبی است نباید هشت سؤال ۲ نمره ای طرح گردد.

۱۲. بهتر است سؤالات از آسان به مشکل طراحي شوند.

۱۳. تعیین دامنه و محدوده برای پاسخ سؤالات

۱۴. رعایت بودجهبندی درسهای کتاب براساس بارمبندی.

١٥. كافي بودن بارم هر سؤال، با توجه به ميزان پاسخ آن سؤال. مثلاً برای سؤالات تکمیل کردنی

هر جای خالی ۰/۲۵ یا ۰/۵ نمره کافی است. آزاد و موارد حذفی. مثلاً در سؤالات امتحانی پایانی بهتر است از اشعار سؤال داده نشود. به این

با توجه به بیت «گر توکل می کنی در کار کن کشت کن پس تکیه بر جبار کن»، یک نکتهٔ مهم را در توکل بیان کنید.

همچنین بهتر است از طراحی سؤالاتی از قبیل «فلان حدیث از کیست» یا مثلاً «چه کسی مرگ را شیرین تر از عسل می دانست» پرهیز گردد.

۱۷. هر سؤال بدون تكرار يك هدف آموزشي را بسنجد. يعنى جواب قسمت دوم سؤال منوط به قسمت اول نباشد. مثلاً در طرح این سؤال: شاخصهٔ اصلی مجموعهٔ منظم چیست؟ چرا؟ اگر دانش آموزی جواب قسمت اول سؤال را نداند، جواب قسمت دوم را نیز نمی تواند یاسخ دهد. لذا بهتر است بهجای آن، چنین سؤال شود: چرا شاخصهٔ اصلی مجموعهٔ منظم هدف و غایت

۱۸. بهتر است بخش عمدهٔ سؤالات در حد دانش آموزان متوسط باشد.

۱۹. راهنمایی در یک سؤال پاسخ به سؤالات دیگر را همراه نداشته باشد.

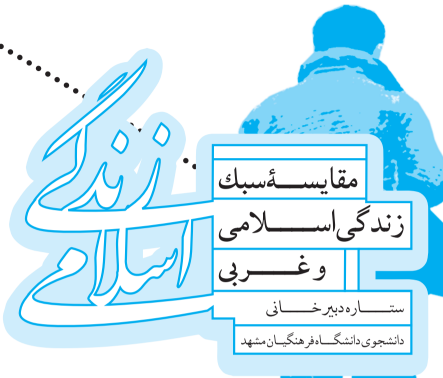
۲۰. استفاده از سؤالات تازه و جدید.

۲۱. در سؤالات تکمیل کردنی بهتر است جاهای خالی در اول جملات نباشند؛ زیرا پاسخ گویی به چنین سؤالاتی برای دانش آموزان مشکل خواهد بود، مانند: ..... و ..... دو برادر همراه و دو دوست جدایی ناپذیرند. « دین و زندگی

۲۲. توجه به جملهبندی سؤالات، بهطوری که از نظر نگارشی صحیح باشند. مثلاً همکاری یک سؤال تکمیل کردنی را چنین طرح کرده است: «رکن در چه صورتی باعث باطل شدن نماز است که ..........

که جملهبندی سؤال ایراد دارد.







از مهمترین اصول شرعی دین اسلام و دیگر ادیان الهي، تشكيل خانواده و ازدواج با فردى از جنس مخالف است. ازدواج دربردارندهٔ نوعی تعهد بین زن و مرد و یکی از اهداف آن تولیدمثل است. بنابراین ازدواج و تشکیل خانواده خارج از این محدوده یعنی بین دو زن یا دو مرد، انحراف از قانون طبیعی است و انسان را از تکامل بازمی دارد.

كليدواژهها: ازدواج، همزيستي، فرزند، آرامش، غرب، خانواده دوستی

از دیدگاه اسلام خانوادهٔ شرعی خانواده ای است که زن در دورهٔ زمان معین تنها با یک مرد وابستگی زوجی دارد و در نتیجه خانوادههایی تحت عنوان همزیستی هم جنس گرایان، ازدواجهای قراردادی غیرزیستی و افرادی که نه بهعنوان زن و شوهر بلکه بهطور موقت با هم زندگی میکنند و حتی ممکن است در همان زمان با مرد یا زن دیگری روابط جنسی داشته باشند از دیدگاه اسلام روندی ناهنجار و غیرطبیعی محسوب میشود، زیرا نمیتوانند حد قابل قبولی از اهداف اسلام در ازدواج و تشکیل خانواده را تأمین کنند.

در اسلام رابطهٔ انسان با خدا به عنوان محور اصلی تمامی امور نگریسته شده و مبنای همهٔ دستورات

ت. ولی در جوامع غربی بر اصالت فرد تکیه شده و منافع شخصی در اولویت است. این نگاه غرب به خانواده موجب مسائل و مشکلات فراوانی در جوامع آنان گردیده است. در این راستا آنچه در تعریف خانواده از نگاه غرب شده است، تفاوت عمدهای با دیدگاه اسلام دارد.

#### نمونههایی از نگاه اندیشمندان غرب به خانواده

روسو: تحقير خانواده، ثروت، ثروتمندان و در واقع تمام عوامل خودجوش اقتدار در جامعهٔ طبیعی بهوسیلهٔ روسو بهقدری شدید بود که خواست نظام برابری جویانهٔ اجباری را جایگزین آنها کند. او مىخواست بهجاى خانوادهٔ خصوصى خانوادهٔ دولتی با آرمانهای اشتراکی و یکسان پدید آورد. (گاردنر، ۱۳۸۶: ۹۹)

كيت ميلت (فمينيسم راديكال): او معتقد است که خانواده نهادی ستمگر است. زنان ملک مردان و بردهٔ صرف هستند. خانواده باید از بین برود و مراقبت از کودکان بهطور قطع بهتر است که بهجای افرادِ آزرده و اغلب ناخرسند (والدین) به کارورزان کاملاً تعلیم دیده از هر دو جنس واگذار شود. (همان: ۱۰۳\_۱۰۰)

زمانیکه در جامعه غرب چنین جریانها و تفکراتی بهوجود آمد دولت نیز به تدوین قوانین پرداخت که به گونهای ضدخانواده بود، مثل:

١. زوجهایی که بدون ازدواج با هم زندگی میکنند همان مالیاتی را میپردازند که زوجهای ازدواج کرده میپردازند.

۲. مزایای رفاهی را از متأهلان دریغ می کنند.

۳. به هم جنس بازان همان مزایای افراد متأهل اعطامیشود.

۴. به زنان جوان برای زایمان و نگهداری از کودکان نامشروع يارانه پرداخت مي شود.

#### نگاه اسلام به خانواده

اما نگاه اسلام به خانواده به گونهای دیگر است. ابن سینا در تألیفات خود به بیان اهمیت خانواده و ارکان آن، چگونگی روابط میان زن و شوهر و نیز والدین و فرزندان میپردازد. وی اهداف تشکیل خانواده را انگیزههای اقتصادی، اجتماعی، محبت و آرامش و رفع نیازهای جنسی دانسته است.

علامه طباطبایی در تفسیر المیزان نظریاتی در

اینباره ارائه کرده است: آفرینش انسان بهصورتی است که زن و مرد در ساختمان طبیعی بدن، مکمل یکدیگرند و هریک بهتنهایی ناقص و محتاج دیگری است. این نیاز و احتیاج موجب می شود که زن و مرد به سوی یکدیگر حرکت کنند و به این طریق، سکونت و آرامش یابند و این امر از بزرگ ترین و آشکار ترین نعمتها و موهبتهای عالم طبیعت است.

#### جایگزینهای نهاد خانواده در غرب

براساس آنچه در تعریف خانواده از نگاه غرب عنوان شد الگوهایی برای جایگزینی این نهاد مقدس عنوان شده است. این الگوها عبارتاند ا:

اً. همخانگی یا زندگی مشترک بدون ازدواج، یعنی هر یک از دو نفر خود اقدام به انتخاب می کنند، در انتخاب هر یک از آنها فرد دیگری مثل والدین دخالت ندارد و مهمترین عامل همسرگزینی، تطبیق فرد با ایده آلهای عشقی خود است. (بستان، ۱۳۸۵: ۶۱)

7. کمونها یا اجتماعات اشتراکی: این اجتماعات اشتراکی مرد و اجتماعات اشتراکی مشتمل بر تعدادی مرد و زن است که با یکدیگر ارتباط جنسی مشترک دارند و به گونهای نفی هرگونه سلطه و قدرت در روابط زن و مرد و نفی احساس مالکیت و رقابت از انگیزههای اصلی این نوع از زندگی است. (همان: ۶۳ـ ۹۲)

۳. هم جنس گرایی (زن و مرد): در صورتی که با یکدیگر تشکیل خانواده دهند، باز هم یک نفر نقش زن و یک نفر نقش مرد را ایفا می کند. این مسئله نشانگر این است که نیاز روحی به جنس مخالف هنوز وجود دارد و این یک انحراف بیش نست.

 خانوادهٔ ناتنی: خانوادهٔ ناتنی که در آن پدر خانواده یا مادر خانواده یا هر دو ناتنی هستند. (همان: ۵۹-۶۰)

 ۵. خانوادهٔ ناقص یا تکسرپرست: در این نوع خانوادهها یکی از دو همسر در اثر مرگ یا طلاق حضور ندارد و سرپرستی خانواده تنها بر عهدهٔ همسر دیگر است.

 ۶.خانوادههای بیفرزند: در غرب تعداد زوجهایی که مایل به داشتن بچه نیستند رو به افزایش است. در این کشورها، سازمانهایی

وجود دارد که زندگی بدون بچه را در افراد تشویق می کنند.

 خانوادههایی با پدران و مادران حرفهای: خانوادههایی هستند که در آن پدران و مادران حرفهای نقش پدر و مادر و خویشاوندان را برای کودکان بازی میکنند و در برابر نگهداری و سرپرستی از آنها دستمزد دریافت میکنند.

 ۸. خانوادهٔ تکهمسر: در غرب نوعاً اصل بر تکهمسری است. اما عملاً چندهمسری در چهرهٔ فحشا و رفیقهداری چندشوهری و نیز بهصورت کمونیسم جنسی، و روابط معاشرتی آزاد با زنی دیگر در حضور او به اسم معشوقه دیده میشود. (قائمی، بنیاد خانواده در اسلام و غرب: (۵۶۹)

لذامشاهده می شود زن در غرب امروزی بهجای اینکه الگویی برای فرزندان خود باشد و با حضور در خانواده به این کانون آرامش و گرمی بخشد به مدل تبلیغاتی سرمایهداران غربی تبدیل شده است. (بافکار، ۱۳۸۵: ۵۲)

تا قبل از انقلاب صنعتی در غرب، محیط خانواده لطف وصفای ویژه ای داشت. مردان برای تأمین معیشت به کارهای خارج می پرداختند و زنان تربیت و پرورش کودکان خویش را بر همه چیز ترجیح می دادند و فعالیتهای آنان از محیط خانواده تجاوز نمی کرد. اما با صنعتی شدن و ایجاد مراکز صنعتی، ادارات دولتی، تجارت خانهها و... زنان کارگران ارزان تری بودند و کارفرمایان آنان را بر مردان سرکش با دستمزد سنگین تر ترجیح می دادند. اصولاً «آزادی زن از عوارض انقلاب صنعتی است». (مطهری، نقل از ویل دورانت، ۱۳۶۹: ۱۹)

در رابطهٔ خویشاوندی در غرب باید گفت که خانوادهٔ غربی پیش از انقلاب صنعتی نهتنها فرزندان متعدد بلکه افراد دیگری مانند پدربزرگها، مادربزرگها، عمهها، عموها و... را در برمی گرفت. اما انقلاب صنعتی نهتنها خانواده را محدود کرد بلکه رابطهٔ خویشاوندی را نیز از بین برد و هنجارهای مربوط به آن را تضعیف کرد. (بافکار، ۱۳۸۵: ۵۲-۵۲)

#### خانواده در جامعه اسلامی

اما اسلام خانواده را گروهی متشکل از افراد دارای شخصیت مدنی، حقوقی و معنوی معرفی





می کند که هستهٔ اولیهٔ آن را ازدواج مشروع زن و مردی تشکیل می دهند. ازدواجی که در نگاه قرآن با عوامل مودت و رحمت و سکونت شکل می گیرد. (و از نشانههای خدا این است که برای شما از جنس خودتان جفتی آفرید تا در کنار او آرامش پیدا کنید و میان شما دوستی و مهربانی قرار داد).

برخلاف جوامع غربی که آسیبهای فراوانی را برپیکرهٔ خانواده وارد ساختند در مقابل، اسلام با توجه به جایگاه خانواده و تأثیر آن در سرنوشت حیات فردی و اجتماعی او، نگاه ویژهای به این مسئله داشته و در این راستا دستورات و راهکارهای نجاتبخش خود را در قالب احکام فقهی و عقیدتی بیان نموده است تا از این راه مانع بروز بسیاری از مشکلات و آسیبها به این نهاد مقدس شود. لذا الگوهای خانواده در اسلام به این موارد خلاصه می شود:

۱. خانوادهٔ تکهمسری: در این خانوادهها که در بین مسلمانان غالب است مرد بایک همسر زندگی می کند.

۲. خانوادهٔ چندهمسری: در آن یک مرد میتواند همزمان با بیش از یک تا حداکثر چهار زن زندگی زناشویی داشته باشد و همهٔ زنان در حقوق همسری برابرند. (حر عاملی، ۸۰ ۹۳)

۳. خانوادههای ازدواج موقت (مُتعه): در این ازدواج پس از گذشت دورهٔ زمانی معین، زن و مرد خود به خود از هم جدا می شوند و نیازی به طلاق نیست و از آنجا که ازدواج دائم در بیشتر جوامع برای افرادی امکانپذیر نیست اسلام با رعایت سایر نکات، از جمله حقوق و نیازهای عاطفی همسر دائمی و خانواده، ازدواج موقت را راه حلی میداند تا افراد را از فروپاشی خانواده باز دارد. نکتهٔ مهم اینجاست که استفاده نشدن از این قانون یکی از عوامل آزادی روابط جنسی در جوامع غربی شده است.

زن در اسلام از آزادی و ارادهٔ کامل در تعیین سرنوشت خویش بر خوردار است و حتی بنا بر تصریح فقها می تواند بسیاری از خواسته های خود را از جمله فرصت تحصیل و اشتغال در خارج از منزل را در ضمن عقد نکاح شرط کند و شرطش نيز نافذ است.

با توجه به مطالعهٔ انجام شده، از بین رفتن عاطفه و محبت و پشت کردن به دین و مسائل معنوی، از مهمترین عوامل فروپاشی خانواده در غرب است.

در درون دنیای به ظاهر زیبای غرب، پوسیدگی و از هم پاشیدن خانوادهها، بیعاطفگیها، مفاسد اخلاقی، فرزندان نامشروع، طلاقهای روزافزون، سوءاستفادههای جنسی از کودکان، زنا با محارم، خیانت همسران به یکدیگر، افزایش آمار مجردان،... نهفته است.

این همه نارسایی، بیانگر تهی گشتن فرهنگ غرب از معنویت و به انزوا کشیده شدن دین است. غرب بهلحاظ صنعتی و نظم خشک در امور جاری بسيار پيشرفته است. اما نياز انسان که فقط به اين مسائل سادهٔ اجتماعی نیست.

کنار گذاشته شدن خدا و پررنگ شدن حیوانیت انسان موجب می شود که انسان ها به یکدیگر ضرر برسانند. اما در نگاه دینی، با وجود خدا، حیوانیت انسان کنترل می شود، چرا که قوانین اسلام همه جانبه نگر است. این الگو می تواند برای تمام جوامع بشري معرفي شود چه ديني و چه غيرديني. تنها راه نجات بشریت و خانواده «اسلام» است. از این رو اسلام در جهت اصلاح این وضع و سروسامان بخشیدن به حیات خانواده اقداماتی را به شرح ذيل بيان نموده است: ١. كنترل معاشرتها و هوسبازیها و عیاشیها ۲. القای ایدئولوژی و اندیشهٔ اهمیت و قداست خانواده از طرق گوناگون. ۳. کوشش به پایبندکردن نسل جوان به تعلیمات مذهبي و اخلاقي و لااقل انساني.

#### منابع 🔳

تان نجفی، حسین، اسلام و جامعه شناسی خانواده، موسسه پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، چاپ نهم، ۱۳۸۵.

بافکار، حسین، کانون مهر (ویژه خانواده)، مرکز پژوهشهای صداوسیما، چاپ اول، ۱۳۸۰.

۳. حر عاملی، محمدبن حسین، وسایل الشیعه، (بیتا)، (بیجا) ۴. قائمی، علی، نشریه بنیاد خانواده دراسلام و غرب

۵. مطهری، مرتضی، تعلیموتربیت در اسلام، نشر صدرا، تهران،



# معرفى مقالات

باتوجه به حجم محدود مجله چاپ متن کامل همه مقالات دریافتی مقدور نیست؛لذا بر اَن شدیم که مخاطبان را از چکیده برخی مقالات بهرهمند سازیم.

# تعليموتربيتو

# اهــداف آن در قـر آن

# كسريمواحاديث

## روحالله صمدي

کارشناس ارشد علوم و قر آن حدیث دبیر آموزش و پرورش شهرستان کمیجان و مدرس دانشگاه پیام نور واحد میلاجرد

این مقاله مروری است بر مهمترین اهداف تربیتی در اسلام که تلاش شده است براساس آموزشهای قرآن کریم و برگرفته از تعليمات مدرسه پيامبر اكرم عَنْ واوصياي أن حضرت باشد. ابتدا جایگاه و ضرورت پرداختن به مباحث نظری و عملی «تربیت» بحث شده است و اینکه گوهر وجود آدمی و حقیقت ملکوتی او جز با تربیتی حقیقی شکوفا نمی شود و اگر انسان با تربیتی الهي بهسوي حقيقت خويش سير نكند، در مرتبهٔ طبيعت خود متوقف مىماندودر سراشيبي نفسانيت فرومي غلتدو موجودي ویرانگر و خونریز می شود. سپس بهترین راه تربیت راه وحی یا راه تربیت معصومین ایک معرفی شده است تا مشخص گردد که برای سیر در تربیت، کدام راه را باید جست. بعد از تبیین جایگاه تربیت، مفهوم لغوی و اصطلاحی تعلیموتربیت ذکر شده و پس از شناخت انسان و حقیقت او به اهداف تربیت پرداخته شده است تا مشخص گردد که انسان با چنین حقیقتی به کدام سو باید روی آورد و غایت تربیت او چیست و با وصول به کدام اهداف کلی می تواند به سوی این غایت سیر کند.

که کار که قابل تأمل و حیاتی است و بیانگر انگیزهٔ اصلی همه کسانی که به کار تربیت مشغول اند یا در صدد نوشتن کتاب و جزوه ای در باب تربیت اند، اینکه فرایند تربیت با قوانین و اصول ویژه ای همراه است و نقش انسان نه «وضع» بلکه «کشف» این قوانین است. کشف دقیق قوانین حاکم فرایند فوق، همچون کشف قوانین و اصول سایر پدیده های طبیعی دیگر، لااقل این فایده را دارد که با اشراف بر آن هامی توان از حرکتهای نامطلوب جلوگیری کرد و زمینه های لازم را برای بروز و ظهور هر چه بیشتر و جبهتر این پدیده ها فراهم ساخت.

در این صورت است که می توان به انتظار انسان های شایسته و نسلی آگاه و صالح بود.

http://weblog/roshdmag.ir/maaref

# كعبه در گردونهٔ تراريخ

بررسى تاريخ چةبناي كعبهو

تجديدبنا وترميم آن دراعصار

دكتبراحمد كامبراني فر

عضـو هیئت علمـــی گروه تاریخ دانشــگاه آزاد اســـلامی واحد نجــفآباد

معصومهميرلوحي

دانشجوی کارشناسی ارشد تاریخ (تاریخ اسلام) دانشگاه آزاد اسلامی واحد نجف آباد

برای کشف حقایق تاریخی مربوط به بنای کعبه میتوان، با کنار هم گذاشتن مستندات قرآنی و روایات مبتنی بر این داستانهای قرآنی و شواهد خارجی، به عقب بازگشت و تاریخ مستندی را ارائه داد.

درصورت اثبات بنای کعبه در زمان حضرت آدم الله می توان به جایگاه کعبه در ادیان گذشته و نحوهٔ عبادتهایشان پی برد. مهمتر اینکه عینی کردن تاریخ آدم الله و انسانهای پس از وی با تکیه بر یک بنای برجای مانده از آن حضرت است. همچنین مستندتر کردن پیشینهٔ قسمتهایی از کعبه، چون حجرالاسود، مقام ابراهیم و... منوط به پذیرش یک سیر تاریخی است.

«کعبه» در اصل از مادهٔ «کعب» به معنی برآمدگی پشت پاست. اگر به «مکعب» مکعب گویند به سبب آن است که از چهار طرف داری برآمدگی است. پس این کلمه هم اشاره به بلندی ظاهری خانهٔ خدا دارد و هم رمزی از عظمت مقام آن است. از آن جهت که کعبه در محاذات «بیت المعمور» و بیت المعمور در محاذات عرش واقع شده است و عرش چهارضلع و رکن دارد. کعبه نیز مربع ساخته شده است. کلماتی نیز که اسلام برآن بنیان شده، چهارتاست و این کلمات، همان تسبیحات اربعه است (سبحان الله والحمدلله ولا اله الا الله والله اکبر).

اهمیت کعبه به اندازه ای است که ویران کردن آن در روایات اسلامی در ردیف قتل پیامبر و امام معصوم الی قرار گرفته، نگاه کردن به آن عبادت و طواف گرد آن از بهترین اعمال معرفی شده است. راز عبادت بودن نگاه به کعبه در این است که کعبه نمودی از عرش خداست و مظهر پاکی و آزادی از بندگی غیرخداست. حفظ کعبه از گزند تهاجم و پاسداری از آن جزوبرنامههای حتمی خداوند است. هر ظالمی بخواهد به حریم کعبه تجاوز کند و آن را بین ببرد گرفتار عذاب خواهد شد.

ما در این پژوهش برآنیم به این سؤال اصلی پاسخ گوییم که کعبه چگونه بنا شد و درچه دورههایی تجدید و ترمیم گردید. در این راستا برخی سؤالات دیگر که به ذهن میرسد عبارتاند از: امتیازات خانهٔ کعبه چیست؟ چرا کعبه بارها تخریب و ترمیم گردید؟ کعبه در طول تاریخ چه تغییراتی کرده است؟

http://weblog/roshdmag.ir/maaref





حيات حضرت وليعصر (ارواحناله الفداء) چگونه با قوانین علمی توجیه میشود؟

اولاً حيات طولاني امام زمان الله برخلاف عادت است نه بر خلاف علیت. یعنی به طور عادی کسی نمی تواند هزار یا ده هزار سال زندگی کند اما بهصورت غیرعادی (خرق عادت) این کار ممکن است. ثانیاً اگر بدانیم انسان چیست و بدنش را چه کسی اداره می کند، این سؤال اصلاً برای ما مطرح نیست. برای عرفا و حکمای بزرگ چنین سؤالهایی اصلاً مطرح نیست.

بنده یک وقتی به دندانیزشک محترمی مراجعه کردم. او می گفت بعضی ها هستند که دندانهایشان صد سال دوام دارد و نمی پوسد ولی اگر فولاد صد سال شب و روز کار بکند

فرسوده می شود. چون فولاد و آهن اگر فرسوده شد، دیگر جایگزین نمی شود اما دندان هر روز عوض می شود. مرتب سلولهای جدید جای سلولهای مرده و قدیمی را می گیرند. با این توضیح اگر تمام ذرات بدن در حرکت و تعویض اند و روح آدمی حرکات تمام این ذرات را دقیقاً تحت کنترل دارد، در این صورت اگر روح انسان کاملی، برخلاف عادت (نظم عادی) بهترین سلولها را جایگزین کند و دقیقترین کنترلها را روی قسمتهای مختلف بدن داشته باشد، یک انسان كامل مى تواند حتى ميليون ها سال نيز زنده بماند (و این مطلبی است که علم پزشکی امروز به اثبات رسانده است).

این مثلی که مُلای رومی ذکر میکند که اگر شما روزیا شب در کنار نهر روانی که آب آن خیلی

آرام در حرکت است بنشینید و تصویر خورشید یا ماه در این جوی آب بیفتد و مانند آینهای باشد که شما تصویر خود را در آن می بینید صدها عکس می آید و میرود و شما خیال می کنید ساعتها با عکس خود روبهرو بوده اید در حالی که آینه ها و عکسهای متعدد در هر لحظه آمده و رفتهاند. شد مبدل آب این جو چند بار

عكس ماه و عكس اختر برقرار

همین بزرگوار در جای دیگری می گوید: ای برادر تو همان اندیشهای مابقى خود استخوان وريشهاى

بنابراین، اگر کسی روح و سلطهٔ آن را بر بدن خود بشناسد، سَیکان و حرکات و تعویض ذرات بدن را تحت کنترل روح بداند و قدری با حکمت و عرفان آشنا شود، اصلاً این اشکال که چطور یک انسان مى تواند يک ميليون سال، دو ميليون سال يا بيشتر بماندبرایش مطرح نیست. اگر روح پیوندش با خالق جهان هستی به حدی بود که قدرت خاصی مافوق قدرت افراد عادی پیدا کرد میتواند همان طوری که بدن خود را می گرداند، خارج از بدن خود را هم اداره کند. زیرا خارج از روح او حکم بدن او را دارد. وجود مبارک حضرت امير الله در نهجالبلاغه، ضمن روایتی نورانی در خطبهٔ قاصعه، می فرماید: من در حضور پیامبر اکرم علیه آلاف التحیه و الثناء ایستاده بودم، مشرکین حجاز به پیامبر اکرم (ص) گفتند اگر تو پیغمبر هستی یک معجزهٔ حسّی بیاور تا تو را بیذیریم. فرمود چه کنم؟ گفتند: دستور بده نیمی از درختی که روبهروی توست از نیمهٔ دیگر جدا شود و به حضور تو بیاید. حضرت فرمود اگر این کار را انجام دادم ایمان می آورید. گفتند: بلی. حضرت علی ﷺ در ادامه می گوید: من دیدم این درخت دو نیم شد، نیمی از آن در جای خود ایستاد و نیم دیگر حرکت کرد و جلو آمد بهطوری که شاخههایش روی دوش ما قرار گرفت. مشرکین گفتند: دستور بده نیمهٔ دیگر آن هم از جای خود حرکت کند و نزد تو بیاید. پیامبر اکرم ﷺ این کار را هم انجام دادند. بعد گفتند: دستور بده این دو نیمهٔ درخت بههم متصل شود و سر جای اول برگردد. با وجود این، مشرکین باز ایمان نیاوردند. کرامات همه محال عادى هستند، نه محال عقلى. محال عقلى کرامتبردار نیست مثل ۵=۲×۲ این شدنی نیست، اعجازبردار هم نيست. بههر حال حيات حضرت ولى عصر (عج) محال عادى است نه محال عقلى.

#### ۴. چگونه میتوان امام زمان (ارواحناله الفداه)راشناخت؟

یک شناخت تاریخی داریم و یک شناخت واقعی که مهمتر از اولی است. عمده آن است که ما حضرت را حقیقتاً بشناسیم و حضرت ما را ببیند نه ما حضرت را ببينيم.

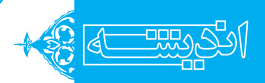
در زمان پیامبر عَیْشُ (که مقامش بالاتر از همهٔ ائمه است) کم نبودند کسانی که وجود مبارک حضرت را می دیدند، اما خدای سبحان دربارهٔ آنها در قرآن فرمود: « ...تَراهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَ هُمْ لا يُبْصِرُون ﴾ (الأعراف/١٩٨) آنها را مي بيني كه به تونگاه می کنندولی تورانمی بینند، اهل نظرند ولى اهل بصيرت نيستند. اگر ماسعى كنيم وجود مبارک امام زمان ﷺ ما را ببیند، هنر است.

در قرآن کریم آمده است: خدا که به کُلُ شَيءٍ بَصير است روز قيامت به يک عده نگاه نمي کند، «... وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَلا يُزَكِّيهِمْ ... » (أَل عمران/۷۷). آن نگاه تشریفی را نسبت به عدهای اعمال نمی کند. اگر ما واقعاً در مسیر صحیح حرکت کنیم، حضرت ما را می بیند، و دیدن و نظر تشریفی ایشان برای ما شرف است وگرنه دیدن فيزيكى خيلى كارسازنيست. همچنان كه خيلى ها پيامبر اكرم ﷺ، اميرالمؤمنين ﷺ زهرا عَلَيْهُا فَا مي ديدند ولي بصيرت نداشتند. دیدنهای تشریفی مهم است، نه نگاه صوری. البته گاهی همان نگاه صوری هم پدید میآید و انسان وجود حضرت را از نزدیک زیارت می کند و فیضی میبرد و مشکل او هم به برکت حضرت از طرف ذات اقدس اله حل مي شود، اما مهم همان دیدن از روی بصیرت است.

#### - یینوشت

برگرفته از توصیه ها ،پرسش ها وپاسخ ها دفتر نشر معارف،تهران،۱۳۸۳





# رای امریه معروف و نه در تعليم و تربيت

آموزش و پرورش استان گیلان

در این مقاله جنبههای گوناگون اجرای فریضهٔ امربهمعروف و نهی ازمنکر بررسی شده است. ابتدا موارد بااهمیت مشارکت جمعی و دلایل مشارکت نداشتن آحاد اجتماع در فعالیتهای همگانی، سیس اهمیت اجرای امربهمعروف و نهی ازمنکر در مجتمع اسلامی مورد اشاره قرار گرفته است. در نهایت راهکارهای مناسب برای توسعهٔ این مهم در

بابيدارسازي انسانهاونشان دادن گوهر وجودىشانبه آنها،مي توان بنياديك اجتماع سراسر ياك و نيكمنشرا ساخت.

آموزشوپرورش ارائه شده است.

**کلیدواژهها:** امر به معروف و نهی از منکر ، جامعه ، تعليم وتربيت اسلامي، جامعه شناسي

برای ساختن یک جامعه باید در ابتدا حکومت را تعیین کرد، سیس سیستم اقتصادی را پایه گذاری نمود. در مرحلهٔ سوم باید روش تعلیموتربیت را به اجرا درآورد و به همین ترتیب سایر اجزا و ارکان را پیریزی کرد.

مجتمع ایمانی اسلام یک مجتمع هماهنگ است که نه بدون نماز بر پای میماند و نه بدون زکات. نه می تواند جهادش را نادیده گرفت و نه مناسک حج را کماهمیت دانست. در این اجتماع ایمانی امربهمعروف و نهیازمنکر پاککنندهٔ پلیدیها از پیکر جامعه است و اجرای دقیق و صحیح آن برای پویایی و موفقیت جامعهٔ اسلامی

با بیدارسازی انسانها و نشان دادن گوهر وجودیشان به آنها، میتوان بنیاد یك اجتماع سراسریاك و نیكمنش را ساخت.در این جا با ذکر سر فصلها به توضيح برخي مطالب مي پردازيم:

> ۱. عوامل مؤثر در پیشرفت جامعه از منظر مكاتب جامعه شناسي الف)مكتب ساخت گرايي

ب)مکتب کارکردگرایی ب)نظرية برچسبزني

## ۲. دورههای تاریخی امربهمعروف و نهىازمنكر

اجرای اصل امربهمعروف و نهی ازمنکر در سرزمینهای اسلامی را میتوان به سه بخش تاریخی تقسیم کرد.

الف. دورة انفرادي ب. دوره سازمانی ب. دورهٔ تشریفاتی

# ۳. نیازمندیهای امربهمعروف و

## نهىازمنكر

اجرای صحیح و موفق فریضهٔ امربهمعروف و نهی ازمنکر وابسته به پیشنیازهایی است که از آن جملهاند:

#### الف. تشكيلات وسازماندهي

نداشتن انسجام و سازماندهی سبب هرج و مرج، عوامزدگی، موازی کاری و ناچیز شدن نتیجهٔ عمل می شود. با به وجود آمدن تشکیلات قوی با مدیریت آگاه به مسائل روز جامعه میتوان به ثمربخشي فعاليتها اميدواربود.

#### ب. استقلال مالي

فساد مالی و سیاسی شدن فعالیتها از جمله اثرات منفی وابستگی مالی است. برای اجرای صحیح امربهمعروف و نهیازمنکر نیازمند نهادی هستیم که بدون وابستگی مالی به دولت و هر گروه دیگری، با آزادی کامل و قدرت کافی، راهها و مأموریتهای خود را انتخاب کند.

ب. شرایط مجریان امربه معروف و نهی از منکر

#### • عدالت

مبلّغان امربهمعروف ونهى ازمنكر در وهلة نخست

باید عادل و از گناه و معصیت به دور باشند. اگر فردی خود فعل حرامی را مرتکب شود و بر آن اصرار ورزد نصیحت وی در دیگران کماثر خواهد شد. البته درست نيست كه گفته شود شخص بايد كاملاً از معصیت به دور باشد، زیرا در این صورت تنها معصوم توانایی انجام این فریضه را خواهد داشت.

#### اصلاح و خودسازی

شرط دوم برای مجری امربهمعروف و نهی ازمنکر این است که سعی کنید قبل از مبادرت به این فريضهٔ الهي به تزكيه و تهذيب نفس و خودسازي بپردازد. بهترین روش تبلیغ همراهی عمل و رفتار با گفتار است.

#### ● پذیرش نصایح دیگران

آفت بزرگی که ممکن است گریبان آمران امربهمعروف و نهی ازمنکر را بگیرد، خود فراموشی، نپذیرفتن نصایح دیگران در جهت اصلاح خطاهای شخصی و مبرا دانستن خود از لغزشهاست که سبب دور شدن از دوستان و برادران ایمانی می گردد. از دیگر سو با به وجود آوردن دیدی خشن از این مجریان سخنان آنان به خوبی پذیرفته نخواهدشد.

#### ● نرمی و مدارا

در جریان اجرای امربهمعروف و نهی ازمنکر، اشخاصی که پیرو هوا و هوساند، معمولاً با مجریان رفتار نامطلوب خواهند داشت. اینجاست که مجریان باید از خوشرویی، بردباری، شکیبایی و پریشان خاطر نشدن به جهت بر خورد نامناسب برخوردار باشند.

#### ● پرهیز از غرور و خودفریفتگی

خوار و پست شمردن افراد و موعظه آنها با كبر و ريا، سبب شكست فرايند امربهمعروف و نهی ازمنکر خواهد شد. هیچ فردی علاقهمند به شنیدن نصیحتی نیست که با تحقیر وی همراه باشد و او را نادان به حساب بیاورد. از این رو بر هر واعظ و آمر به معروف و ناهی از منکر لازم است تا ابتدا خود و زشتیهای درون خویش را بشناسد و برطرف کند، وگرنه سبب دوری مردم از وی و بى تمرى فعالىت هاى وى مى شود.

#### ● داشتن علم و دانش

شرط دیگری که هر شخص مجری امربهمعروف و نهی ازمنکر به آن نیاز دارد، آگاهی کامل از انواع گناهان و حرامهای الهی است. به جهت جلوگیری از اشتباه و بدفهمی دیگران، علم به معروف و منکر بودن فعل از شرایط آمران است.

#### ۴. دلیل انحراف و دوری جوانان

دوری جوانان از اسلام و گرفتار شدنشان در دام

فلسفههای نادرست و انحرافی عمدتاً ناشی از اعمال ناستوده و فقدان اخلاق اسلامي آمرين به معروف و ناهیان از منکر است. جوانی که مالامال از احساس و عاطفه و دارای غرور ویژهٔ دوران جوانی است و طبعاً جستوجوگر هم هست، گاهی با یک برخورد غلط یا با دیدن خشونت و شنیدن اهانت، از آغوش اسلام به کنار می رود. در چنین حالت حساس، گروهها وی را جذب مى كنند زيرا بهترين موقع جذب و ربودن اوست. خداوند می فرماید: «به سوی راه یروردگارت با موعظهٔ نیک دعوت کن» (سورهٔ نحل، آیهٔ ۱۲۵). بهترین و مؤثرترین راه و روش ارشاد و هدایت مردم و امربهمعروف ونهى ازمنكر، نخست عمل كردن خود مربی است که با زبان دل انجام می گیرد و در دیگران اثر می گذارد. اما نکتهٔ مهم این است: «کسی که چیزی نداشته باشد نمی تواند آن را به دیگران انتقال دهد». پس مربی خود باید مهذب باشد تا بتواند دیگران را تهذیب نماید و به عبارت روشن تر، چراغی که خودش روشن نباشد نمی تواند به دیگران روشنی بخشد. «ای کسانی که ایمان آورده اید، چرا چیزهایی رامی گویید که خود به آن عمل نمی کنید. این عمل خطای بسیار بزرگی است که خشم و غضب خدا را در یی خواهد داشت» (سورهٔ صف، آیهٔ ۲ و ۳). نباید فراموش کرد که مؤثرترین وسیله و بهترین وسیله و بهترین راه و نافذترین روش عبارت است از حسن نیت و «الگوی عملی بودن» و از راه صحیح مدارا و صبر وارد شدن.

## ۵.امربهمعروف و نهی ازمنکر در تعلیم و

پدران و مادران، معمولاً در هر سطح سواد که باشند، همیشه کوشیدهاند فرزندان خود را به سعادت و خوشبختی راهنمایی کنند، ولی گاهی توفیق چندانی عایدشان نمیشود. علت این امر بی اطلاعی از شیوه و راه و روش تربیتی است. صِرف استفاده از روش کلامی اگر:

ـ با ملامت و توبیخ متربّی همراه باشد، شخصیت وی نادیده گرفته میشود و متربی احساس حقارت و کوچکی میکند. بدیهی است در مورد ملایمت و توبیخ شخص، به جای قبول دگرگونی و پذیرش اصول تربیتی، میزان لجاجت و انحراف متربى افزودهتر خواهد شد زيرا بازتاب ملامتها و سرزنشها گستردگی طغیان و عصیان است.

ـ اگر در میان جمع و در گروه انجام شود. زيانبارتر خواهد بود.

http://weblog/roshdmag.ir/maaref

بهترينومؤثرترين راه و روش ارشاد وهدايتمردم وامربهمعروف ونهىازمنكر، نخستعمل کردن خودمربی است که بازبان دل انجاممي گيرد





حجابدر

مسلمانان

استكهاز

ماننددستگاه

حرارتسنجي

ضمير ودرون

خانوادههاو

فرهنگ رایج

يياممي أورد

عملكرد

حامعة

حجاب یکی از نشانههای زنان مسلمان و جامعهٔ اسلامی و از جمله مفاهیمی است که کثرت استعمال آن در مباحث و در جوامع مختلف،تبیین معنای دقیق آن را ایجاب می کند. چرا که در دوران حاضر- که از آن با نام پستمدرن یاد میکنند-معیارها نسبی شده است.

در پژوهش حاضر، با توجه به چالش نوپدیدی که جامعهٔ جهانی و به خصوص جامعهٔ ایرانی با آن دست به گریبان است، مسئلهٔ حجاب مورد بررسی قرار گرفته است. در حال حاضر بخشی از جامعهٔ ایرانی دچار بیهویتی فرهنگی و دینی شده که ناشی از دسیسههای دشمنان و نیز اقتضائات دورهٔ پستمدرن است، که بسیاری از افراد جامعه ناخواسته به آن دچار شدهاند. از این رو با بررسی دقیق وضعیت حاضر و شرایط حاکم بر جهان باید به چاره جویی پرداخت.

از جمله علل و عوامل بی حجابی مندرج در این مقاله، خودنمایی انسانها، رسانهها، جهانی شدن و نظام سرمایهداری، ذکر شده است. و در آخر نیز با توجه به مطالب گفته شده راهکارهایی برای آن پیشنهاد شده که عبارتاند از: تنظیم ميعارهاي مناسب، الگودهي اسلامي، همكاري آموزشوپرورش، آموزش عالی، رسانهها و مهندسی فرهنگی مسئلهٔ حجاب.

کلیدواژهها: حجاب، عصر پستمدرن، فرهنگ حجاب، اسلام، چالشها

#### مقدمه

حجاب همواره یکی از شاخصههای اجتماعی دین داری تلقی شده است. مطالعات تاریخی در اديان الهي نشان دهندهٔ اين نکته است که يوشش مناسب همواره مورد تأكيد آموزههاي ديني بوده است. به طوری که تمامی تصاویر به جای مانده از زنان معنوی همراه با حجاب است و این امر به هیچوجه مورد خدشه قرار نگرفته است.

مسئلهٔ حجاب در چند قرن اخیر افت و خیزهای فراوانی را تجربه کرده است. با آغاز رنسانس و شکل گیری جنبشهای ضد دینی در اروپا حجاب به عنوان یکی از نمودهای اجتماعي دين داري مورد هجمه روشنفكران واقع شد و با گذشت زمان نه تنها حجاب و پوشش مورد بیمهری قرار گرفت، بلکه برهنگی و مدگرایی به یکی از شاخصههای دنیای مدرن تبدیل گردید. (مطهری، ۱۳۸۲) موضوع کشف حجاب نوین یکی از بزرگترین و مشهورترین جرمها و منکرات آشکاری است که نظام انقلاب اسلامی را به چالش کشیده است. حجاب در جامعهٔ مسلمانان مانند دستگاه حرارتسنجی است که از ضمیر و درون خانوادهها و عملکرد فرهنگ رایج پیام می اور د.

مباد که از حجاب اسلامی تنها نامی بماند.

## مفهوم وابعاد حجاب

حجاب در لغت معانی مختلفی دارد، مانند پوشش، پرده، منع و آنچه میان دو چیز واقع شود (انوری، ۱۳۸۱). در زبان عربی به «ابرو» از آن جهت «حاجب» می گویند که در نقش یرده و مانعی برای چشم در برابر شعاع خورشید عمل می کند. بر این اساس، حجاب مانع ملاقات طرفین با یکدیگر از راه حواس لامسه و باصره است.

این مانع گاه معنوی است، مانند آنچه در قرآن کریم دربارهٔ شیوههای وحی بر نبیاکرم ﷺ مي فرمايد: «...ما كانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحْياً أَوْ مِنْ وَراءِ حِجابِ ...» (الشوري/۵۱) و گاه مادي است؛ مانند آنچه دربارهٔ شیوهٔ تعامل با همسران پیامبر آمده است: «.... وَ إِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَسْئَلُوهُنَّ مِنْ وَراءِ حِجاب ...» (الأحزاب/٥٣)

از قرآن کریم استفاده می شود که هدف از تشریع حكم الهي و وجوب حجاب اسلامي، دستيابي به تزکیهٔ نفس، طهارت، عفت و یاكدامنی است. از جمله: «قُل لِلمُؤمِنينَ يَغُضُّوا مِن ابصارِهِم وَ يَحفَظوا فُرُوجَهُم ذلِكَ أَزكي لَهُم» (نور؛ ٣٠)؛ «اي رسول ما به مردان مؤمن بگو تا چشمها از نگاه ناروا بیوشند و فروج و اندامشان را محفوظ دارند، که این بر پاکیزگی جسم و جان ایشان اصلح است».

## علل افزایش بی حجابی در دوران کنونی

در زمان جنگ جهانی دوم، زنان بیش از هر زمان دیگر، گروه گروه به نیروهای کارگری میپیوستند و دهها میلیون زن، که پیش از آن صرفاً به کارهای خانگی مشغول بودند، به سوی بازارهای کار گرایش یافتند. این فرایند موجب شد زنان و مردان دربارهٔ جایگاه و هویت اجتماعی زن بیندیشند.

از آنجا که به زعم صاحبان سرمایه، افزایش آگاهی و ارتقای موقعیت اجتماعی زنان با بهره کشی از آنها ناسازگار بود، به تبلیغ نظریهٔ «راز و رمز» زنانه پرداختند. هدف این پیکار گستردهٔ اقتصادی و ایدئولوژیکی، ایجاد تغییر در تحولاتی بود که در نگرش شایستهٔ زنان پدید آمده بود.

این جریان [سرمایهداری] درصدد بود تا در بین زنان شاغل و غیرشاغل، تبلیغ نماید که آنها بیش از همه چیز باید زیبا و فریبا باشند و باید از هر چیزی که زیبایی و طراوت آنها را به خطر مى اندازد، اجتناب كنند.

در سال ۱۹۵۴، همزمان با رکود سرمایهداری، سود صنایع آرایشی به شدت کاهش یافت و فروشندگان بزرگ لوازم آرایشی برای اینکه بتوانند «یورش بزرگ عملیاتی» خود را به اجرا درآورند، از

جملات خاصی دربارهٔ لوازم آرایشی استفاده کردند تا از این طریق بتوانند خریدارانی را برای لوازم آرایشی خود جذب کنند. همچنین بنگاههای سرمایهداری با استفاده از ناامنی اقتصادی زنان سعی می کردند آنان را به خرید لوازم آرایشی وادار سازند. (رفعتجاه، ۱۳۸۶)

گرایش زنان به آرایش، از راه رویکردهای متفاوتی قابل تبیین است که مهمترین آنها به شرح زیرند:

#### رویکرداقتصادی-اجتماعی

در بازار رقابت جنسی، که از ویژگیهای سرمایهداری است،زنان ناگزیرند برای رسیدن به امنیت، با زنان دیگر رقابت کنند. بر مبنای این رویکرد زنان از روی هوا و هوس به لوازم آرایش روی نمی آورند، بلکه به علت فشار اجتماعی است که از لوازم آرایش استفاده می کنند.

#### رویکردظاهرگرایی

مطابق این رویکرد، استفاده از لوازم آرایشی خوب و ضروریست؛ زیرا به زیبایی زنان کمك می کند. استفاده از لوازم آرایشی در جامعهای که ارزش زن را به زیبایی و جوانی او می داند، حق زنان است. در روزگار پیشین، هرگاه زنی به چهل سالگی میرسید، او را پیر و نازیبا میانگاشتند. پس، این بخشی از نهاد و روان هر زن بهنجار است که برای نگاه داری زیبایی و جوانی خود تلاش کند.

#### رويكرداخلاقي

در این رویکرد معیار زیبایی عمدتا شامل خرد، بیباکی، روشنفکری، صداقت، عاطفه و سایر فضائل اخلاقیست. یك چهره آرایشكرده نیز مىتواند نشانگر همهٔ این فضیلتها باشد و بدین طریق به زیبایی می توان دست یافت.

# عوامل تأثير گذار در روند بي حجابي عصرحاضر

#### خودنماییفردی

**الکساندر ماری** در طبقهبندی بیستگانهٔ نیازها، «نیاز به خودنمایی» را مطرح و آن را این طور تعریف می کند: «نیاز به خودنمایی یعنی خود را طرف توجه قرار دادن، روی دیگران تأثیر گذاشتن، دیگران را تحریك كردن، كنجكاوی آنها را برانگیختن و آنها را سرگرم کردن.» (رحیمینیك، (71:1774

«**کرونباخ**۱ در طبقهبندی نیازها، «نیاز به تأیید و تحسین همگنان» را مطرح میکند. از دیدگاه او انسان نیازمند به تأیید و پذیرش همگنان خویش است. کودك آرزو می کند گروه همسالانش او را بیذیرند، کارمند میخواهد همکارانش او را تأیید كنندوبه طور كلى هر فردنيازمند پذيرش همگنان وسایر کسانی ست که با آن ها داد و ستد اجتماعی دارد.» (همان: ۲۷)

جريان سرمايهداري

درصددبودتادر بينزنان شاغلو غيرشاغل،تبليغ نمايدكهآنها بيشازهمهچيز بايدزيباوفريبا باشندوبايدازهر چیزیکهزیبایی وطراوت آنها را به خطر می اندازد، احتنابكنند

انسانها برای ارضای نیاز به احترام و تأیید و منزلتِ خویش، در پی آن هستند که از یك سو همرنگ دیگران باشند تا مبادا مورد سرزنش و اهانت قرار گیرند و از سوی دیگر سعی میکنند تا از دیگران عقب نمانند و حقوقشان ضایع نشود و به این ترتیب حرمت خود را از دست ندهند. در کنار این عوامل، نیاز به احترام، تأیید و منزلت در به هم

> بريايةنظرية اميرياليسم فرهنگی، هرچندجهاني شدنفرهنگی همجونيديدهاي فراتاريخيو فراملييانيرويي متعالى وجهاني نمودارميشود ولى در واقع چیزیجزصدور كالاها،ارزشهاو اولويتهاىشيوة زندگیغربی نىست

خوردن تعادل نیازها و پیدایش استانداردها و هنجارهای جدید نیز نقش مؤثری دارد؛ به این معنى كەعدەاي بەسبب داشتن احساس برتري خانوادگی، اقتصادی، فکری، جسمی و...، قدرتطلبانه در پی يافتن طرق جديد ارضای نیاز برمی آیند. به این ترتیب، عموماً به دلایل فوق، طرق جدیدی جهت ارضای نياز به وسيلهٔ معدودي از افراد وارد جامعه مىشود. البته اين طرق جدید، تعادل نیازها و هنجارهای اجتماعی موجود را بر هم نمیزند و تنها زمانی این طرق

جدید به استانداردها و هنجارهای جدید تبدیل می گردند که به وسیله عدهای از اعضای جامعه شناخته و به کار گرفته شوند. (رفیعیور، ۱۳۷۰)

رسانهها از طریق ارائهٔ هنجارهای خاص اجتماعي به افراد تلقين مي كنند كه رفتار ارائهشده در رسانه، رفتار مناسب اجتماعی است. رسانهها به شکل گیری نوعی «همگنان»های جدید کمك کردهاند که شاید بتوان آنها را «همگنانهای عصر مدرن» یا «همگنانهای الکترونیکی» نام نهاد. ویژگی اساسی آنها داشتن «تصورات قالبی»، «درونیسازی۲» و دارا بودن «ذهن شرطی شده<sup>۳</sup>» است. (هوور، لاندبای ، ۱۳۸۲)

رسانه و فناوری نوین به تدریج فرهنگ ما را به فرهنگ بصری تبدیل کرده است. (لش<sup>۵</sup>،ترجمهٔ چاوشی، ۱۳۸۲) آنها باعث بلوغ زودرس كودكان، تأكيد بر داشتن دین سطحی و ظاهری، تزلزل ارزشهای دینی، کثرتگرایی، هویتزدایی از جوامع، تأثیر بر افکار عمومي، بدعت و... مي شوند.

تولیدکنندگان بزرگ در جهت کسب منافع بیشتر و جلوگیری از ورشکستگی خود در بسیاری از مناطق جهان، به تولید و عرضهٔ مد از طریق رسانهها اقدام کرده اند و انواع مد و بی حجابی را از طریق تبلیغات ماهواره و شبکههای مختلف جهانی رواج داده اند.

#### جهاني سازي ع

هرچند جهانی شدن فرهنگی همچون پدیدهای فراتاریخی و فراملی یا نیرویی متعالى و جهانى نمودار مىشود ولى در واقع چیزی جز صدور کالاها، ارزشها و اولویتهای شیوهٔ زندگی غربی نیست. آنچه در عرصهٔ جهانی، فرهنگ رایج و مسلط می شود و صنایع فرهنگی غربی آنها را عرضه می کنند، تصورات و مصنوعات و هویتهای تجدد غربیست.

بر پایهٔ نظریهٔ امپریالیسم فرهنگی،

این صنایع بر شبکههای جهانی مسلط هستند و امکان چندانی برای روابط متقابل و تبادل فرهنگی برابر میان غرب و بقیهٔ جهان باقی نمی گذارد. (هال $^{\vee}$ ،  $(T \cdot \cdot T)$ 

تأثیرات جهانیسازی عبارتاند از: تحت فشار قرار گرفتن دین و اعتقادات بومی، نسبیگرایی، هویت مجازی، سكولاريزاسيون، تكفرهنگي^ شدن، گسترش زبان انگلیسی، کاهش اقتدار ملی، فرهنگ مصرف گرایی و... . در چنین شرایطی شاهد نابودی ارزشهای ایدئولوژیك، فرهنگی و هویتی جوامع دیگر خواهیم بود و در مسیر بهرهمندی از مزایای احتمالی مادی غرب، تحت تأثیر فرهنگ ليبرالي غرب قرار خواهيم گرفت. (رضاییزارچی، ۱۳۸۵)

بسیاری از منتقدان فرهنگی جهانیسازی معتقدند که فرهنگ آمریکایی با همهٔ مظاهرش در حال

عالم گیر شدن و نفی بقیهٔ موجودیتهای فرهنگی است. این نظام اجتماعی بر ظاهرسازی روبنایی مثل پوشیدن لباس متفاوت، استفاده از مدلهای عجیب و غریب و آرایش موی سر به سبكهای خاص تأکید دارد که می توان از گروه هایی مانند پانك<sup>۹</sup> و رپ ۱۰ و ... نام برد. (نراقی، (1808

#### نظامسرمایهداری

امروزه در هر کدام از بخشهای مد، سوداگران از طریق لوازم آرایش، سالنهای آرایش، سالنهای لاغری، سالنهای زیبایی، جواهرات (چه بدلی و چه واقعی) و مانند آنها، میلیاردها دلار به جیب می زنند. سوداگران کشف کرده اند که زیبایی فرمول بسیار انعطافپذیری است. برای ثروتمند شدن تنها کافی است کسی چیز تازه ای کشف کند که کمك کار زیبایی وی باشد و بعد خیل عظیم زنان را قانع كنند كه به اين زيبايي تازه نيازمندند و آن را می خواهند، با این توضیحات:

۱- زنان از روز ازل برای جلب توجه مردان به جاذبهٔ جنسی خود، با هم رقابت کردهاند و چون این پدیده در اصل یك قانون بیولوژیکیست،یس از آن گزیری نیست. باید به این تقدیر تن در دهند و تا ابد در بازار جنسی سرمایه داری به رقابت و چشم و همچشمی ادامه دهند.

۲- چیزی که در جامعهٔ نوین به حساب نمیآید، زیبایی طبیعی زنان است. در جامعهٔ سرمایهداری زیبایی طبیعی زنان نیز به تدریج جای خود را به زیبایی مصنوعی داد. به عبارت دیگر، زیبایی بر مبنای مد روز به وجود آمد و این اسطوره پا گرفت که زیبایی و مد از یك مقولهاند و نیاز به مد در همهٔ زنان مشترك است؛ زیرا نیاز به زیبایی در همهٔ آنان مشترك است. تاریخ نشان میدهد که معیارهای مرسوم و نوین زیبایی پدیدهای دائمی و فراگیر نیست. استفادهٔ کنونی زنان از لوازم آرایش پدیده ای بالنسبه تازه است. حملهٔ ما به مد به این معنا نیست که ما با لباس خوب یا حتی لباس های متنوع و همچنین تغییر نوع لباسی که می خواهیم بپوشیم، مخالفيم. چيزي كه با آن مخالفيم مسابقهٔ زشت جامعه سرمایهداری برای خریدن در این راستا معیارهای ما باید برخاسته از الگوهای نمونهٔ دینی و اسلامی شخصيتهايي همچون فاطمهزهرا عَلَيْهُاسًا و زینب کبری ﷺ باشد. برای همین به مدد آموزش و پرورش و آموزش عالی و الگودهی مناسب و با ارائهٔ برنامههای مناسب از طريق رسانه ها لازم است مسئله حجاب اسلامی تبلیغ و تحکیم گردد.

#### = پینوشتها

- 1. Cronbach
- 2. Internalization
- 3. Conditioned mind
- 4. Hoover & Lanbay
- 5. Lach
- 6. Globalization
- 7. Held
- 8. Monoculture
- 9. Pank
- 10. Rap
- 11. Marx
- 12. Weber
- 13. Gidnes

قرآن كريم. ۱. رحیمینیك، اعظم؛ تئوریهای نیاز و انگیزش، انتشارات دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ۱۳۷۴.

 رضاییزارچی، محمدرضا؛ «بررسی نسبت جهانی شدن با تربیت دینی»، پایاننامه، ۱۳۸۵.

۳. رفعت جاه، مریم؛ «هویت انسانی زن در چالش آرایش و مد، فصل نامهٔ کتاب زنان، ۱۳۸۶.

۴. رفیعهٔ ور، فرامــرز؛ **جامعــه روســتایی و نیازهای آن**، شرکت سهامی انتشار، تهران، ۱۳۷۰.

۵. -----؛ توسعه و تضاد، شرکت سهامی انتشار،

۶. گیدنـز، آنتونـی؛ تجدد و تشـخص: جامعه و هویت شخصی در عصر جدید، ترجمهٔ ناصر موفقیان، نشر

 لـش، اسـكات؛ جامعه شناسـي يستمدرنيسـم، ترجمهٔ حسن چاوشیان، نشر مرکز، تهران، ۱۳۸۲. ۸. مطهری، مرتضی؛ **مسئلهٔ حجاب**، انتشارات صدرا،

۹. نراقی، احسان؛ جامعه، جوانان، دانشگاه، انتشارات

امیرکبیر، تهران، ۱۳۵۶. ۱۰. هــوور، اســتورات ام. و نات لاند بای؛ **رســانه**، **دین و** فرهنگ، ترجمهٔ مسعود آریایینیا، انتشارات سروش، تهران، ۱۳۸۲.

11. Held, Daviad and McGrew A.G (2002). Globalization/ anti Globalization, combridge, منظم دربارهٔ زندگیست، در زنان بیشتر صورت می گیرد و با خودنگری آغاز میشود. نتیجهٔ آن آگاهی بیشتر از اندیشهها و عواطف جسمانی و احتمالاً بروز تغییرات رفتاری و ساختن مسیر زندگی بر اساس آرمانهای جدید است. بازتعریفهای هویتی و بازنگریهای رفتاری در بین زنانی که از سرمایهٔ فرهنگی و استقلال اقتصادی بیشتری بهرهمند بودهاند بیشتر است. زن ایرانی مسلمان، چنانچه عناصر ارزشمند فرهنگ ملی و دینی خود را بشناسد، قدرت مقاوت و مبارزه اش با مصر فزدگی، تفرد، مادی گرایی و خودشیفتگی برآمده از مدرنیتهٔ غربی بیشتر می شود.

یکی از رسالتهای نهادهای خانواده، مدرسه و دانشگاه و مهمتر از همه رسانههای همگانی، برنامهریزی جامع فرهنگی و مقابله با این آسیبهاست. متأسفانه معما و يارادوكس جامعه ما اين است که از سویی تبعیت از تفکر دینی را رواج می دهد، تفکری که ذهن و روح را بر بدن مقدم و اولی میشمارد و سعادت را نه در گرو مصرف بیشتر و کالاپرستی بلکه در خدمت به خلق میداند و در همه چیز و از جمله در مصرف، تعادل را توصیه می کند، و از سوی دیگر می بینیم، چه در رسانههای جمعی و چه در کوچه و خیابان، برای مصرف بیشتر و برای خرید کالاهای دارای ماركهای خاص و نیز برای رژیمهای گوناگون بدنسازی (اعم از آرایشی، بهداشتی و زیبایی) تبلیغات صورت می گیرد و به نوعی خرید بیشتر و مصرف هرچه فزایندهتر تبلیغ می شود. ضروری است که این مسائل در سیاستگذاریهای فرهنگی کشور، بهویژه در رسانههای عمومی، مورد توجه، بازنگری و اصلاح قرار گیرد.

ما باید معیارهای خاصی برای زیبایی داشته باشیم و ملاك سنجش زیبایی نباید زیبایی ظاهری باشد. چرا که برترین زیبایی، زیبایی درون، باطن و نیت یاك انسانهاست. همان طور که شاعر يرآوازهاي چون سعدي مي گويد: صورت زیبای ظاهر هیچ نیست/ ای برادر سیرت زیبا بیار، که بر زیبایی درون تأکید مىكنند. كالاهايي ست كه به ما تحميل شده است و در واقع نیازی به آنها نداریم.

# دیگر عوامل و آسیبهای تهديدكنندةفرهنگ حجابو يوششاسلامي

۱. کاستی های نظام آموزشی کشور در مورد توجه به پرورش اخلاقی و معنوی حجاب دانش آموزان و دانشجویان و انتقال ارزشهای اسلامی به آنها؛

۲. نقایص و ضعفهای رسانهها و وسایل ارتباط جمعی، خصوصاً صدا و سیما، در مورد اشاعه و ترویج فرهنگ حفظ حجاب (برای مثال، پخش سریالهای تلویزیونی ساخته شده توسط کشورهای عربی و اسلامی که زنان بدون پوشش اسلامی حضور دارند، غیرمستقیم این تفکر را ترویج می کند که مسلمان بودن با حفظ حجاب ملازمهای ندارد)؛

۳. فراموش شدن فرهنگ امر به معروف و نهی از منکر در نزد افکار عمومی و «فضولي» تلقى شدن أن؛

۴. توجه ناکافی مراکز و نهادهای دینی نسبت به پرداختن به مقولهٔ حجاب و فلسفهٔ پوشش در اسلام؛

۵. نبودن مقابلهٔ جدی، ریشهای و همهجانبهٔ نهادهای انتظامی و قضایی با مظاهر بدحجابی در جامعه؛

 رایج شدن استفاده از برنامهٔ شبکههای ماهوارهای و توزیع و تکثیر سیدیهای ضداخلاقی به طور گسترده در میان جوانان. دختران بیش از همه با این مسئله که «من کیستم؟» مواجهاند و به راستی حیران هستند که رضایت خاطر واقعی از زندگی را در کجا باید جستوجو کرد؟ در چنین جهانی که هنوز زنان در معرض نگاههای خیرهٔ دیگراناند و قضاوت دربارهٔ آنان بسیار بیش از مردان، بر اساس ظاهرشان استوار است، زنان جوان باید بتوانند در ارتباطهای خانوادگی و اجتماعیشان، موازنهٔ قدرت را برقرار کنند و آن را از جهتگیری و بنا شدن بر هویت بدنی شان بچرخانند. (گیدنز<sup>۱۳</sup>، ۱۳۸۲) پژوهشهای اخیر نشان میدهد که در ایران امروز، خود درمانی که مستلزم خودشناسی و تفکر





درقرآن کریم آمده است که

« وَما خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ: من جن و انس را نيافريدم جز براي اينكه عبادتم كنند. (الذاريات/ ً۵۶).

خداوند انسان را خلق کرد تا او را عبادت کند ،امًا عبادت نیاز بشر است وخداوند هیچ نیازی به عبادت انسان ها ندارد. چنانکه در قرآن كريم مىفرمايد: « ما أُريدُ مِنْهُمْ مِنْ رزْق وَ ما أُريدُ أَنْ يُطْعِمُون :من نیازی به آنها ندارم و هرگز از آنها نمی خواهم که به من روزی دهند و هیچگاه نمی خواهم مرا اطعام کنند» . ( (الذاریات/ ۵۷).

انسان برای انجام دادن این تکلیف الهی با دو مانع روبهروست یکی مانعی درونی به نام هوای نفس و دیگری مانعی بیرونی که وسوسهٔ شیطان است. در این مقاله به توضیح اینکه چرا شیطان به این انحطاط رسید و ارتباط او با انسان از منظر قرآن کریم می پردازیم.

كليدواژهها: قرآن، انسان، شيطان، عبادت، وسوسه



#### • چرا در قرآن جن مقدم ذکر شده؟

ـ از آیات قرآن به خوبی استفاده میشود که انسانها برتر از طائفهٔ جن هستند. در عین حال، خداوند نام آنها را در آيهٔ شريفهٔ وَ ما خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ (الذاريات/ ٥٤). بر انسان مقدم داشته است. ظُاهراً به این سبب که آفرینش آنها قبل از آفرینش آدم بوده است. «وَ الْجَانَّ خَلَقْناهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نار السَّمُومِ»: ما جن را پیش از آن (پیش از آفرینش انسان) از آتش سوزان آفریدیم». (الحجر/٢٧)

توهمان دیدی که ابلیس لعین گفت من ازآتشم آدم زطین (مثنوی معنوی)

شیطان قبل از خلقت آدم در زمرهٔ فرشتگان و از سجده کنندگان بود.

#### • شیطان،جن یا فرشته

ابلیس، طبق صریح آیات قرآن، از جنس فرشتگان نبود، بلکه در صف آنها قرار داشت. او از طائفهٔ جن بود كه يك مخلوق ماديست. «فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْليسَ كانَ مِنَ الْجِن: همكي سجده كردند جز ابليس كه از طائفهٔ جن بود». (الكهف/۵۰)

درضمن سجدهٔ فرشتگان برای آدم به معنی سجدهٔ پرستش نبوده است؛ زیرا پرستش مخصوص خداست. بلکه سجده در اینجا به معنی خضوع و تواضع است (یعنی در برابر عظمت آدم خضوع کردند) و یا به معنی سجده برای خداوندیست که چنین مخلوق موزون و با عظمتی آفریده است.

#### • نخستین قیاس ، قیاس شیطان بود

بلعم باعور وابليس لعين زامتحان آخرين گشته مَهين (مثنوی معنوی)

شيطان، قبل از امتحان الهي ، جزء مقربان درگاه الهي بود. درامتحان و آزمايش، خالص از ناخالصي جدا مي شود.

خداوند ابلیس را بهدلیل سرکشی و طغیانگری مؤاخذه كرد و فرمود : «ما مَنَعَكَ أَلاَّ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُك: چه چيز سبب شد كه در برابر آدم سجده نكني و فرمان مرا ناديده بگيري؟». (الأعراف/١٢). او در پاسخ به یك عذر ناموجه متوسل گردید و گفت: « أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَني مِنْ نارٍ وَ خَلَقْتَهُ مِنْ طین: من از او بهترم، بهدلیل اینکه مرا از آتش آفریده ای و او را از خاك و گل! ». (الأعراف، / ۱۲). گویا چنین می پنداشت که آتش برتر از خاك است و این یکی از بزرگترین اشتباهات ابلیس بود، شاید هم اشتباه نمی کرد و آگاهانه دروغ می گفت، زیرا مىدانيم خاك سرچشمهٔانواع بركات و منبع تمام

مواد حیاتی و مهمترین وسیله برای ادامهٔزندگی موجودات زنده است.

از همهٔ اینها گذشته، امتیاز آدم این نبود که از خاك است بلکه امتیاز اصلیاش همان روح انسانیت و مقام خلافت و نمایندگی پروردگار بوده است. بنابراین، به فرض که مادهٔنخستین شیطان از او برتر باشد، دلیل بر این نمی شود که در برابر آفرینش آدم با آن روح و عظمت خداداد و مقام نمایندگی یروردگار ، سجده و خضوع نکند، و ظاهر این است که شیطان همه این مطالب را می دانست، تنها تکبر و خودپسندی جلوی او را گرفت و همه اینها بهانه

در روایات متعددی که از طرق اهل بیت (عليهمالسلام) به ما رسيده قياس كردن احكام و حقایق دینی به شدت محکوم شده است. در این اخبار میخوانیم نخستین کسی که قیاس کرد شيطان بود، امام صادق (عليهالسلام) به ابوحنيفه فرمود: لا تَقِسْ؛ فَإِنَّ أَوَّلَ مَنْ قَاسَ إِبْلِيسٍ: قياس مكن كه نخستين قياس كننده شيطان بود.

اول أن كس كاين قياسكها نمود پیش انوار خدا ابلیس بود (مثنوی معنوی)

خداوند او را از آن مقام برجسته و موقعیتی که در صفوف فرشتگان پیدا کرده بود بیرون کرد و به او

فرمود: «فَاهْبِطْ مِنْها: از این مقام و مرتبه فرود آی». (الأعراف/١٣).

از این جمله-أنا خَیْرٌ مِنْهُ- به خوبی روشن می شود که تمام بدبختی شیطان مولود تکبر او بوده است. این خودبرتربینی شیطان، که خود را در مقامی بیش از آنچه شایستهٔ آن بود قرار داد، سبب شد که نهتنها بر آدم سجده نكند بلكه علم و حكمت خدا را انکار نماید و به فرمان او خرده گیرد و سرانجام تمام مقام و حیثیت خود را از دست بدهد و بهجای بزرگی، پستی و ذلت را برای خویش بخرد ، یعنی نه تنها به هدف نرسید، بلکه درست در جهت عکس آن قرار گرفت. (تفسیر نمونه، ج ۶: ۱۰۰).

## ●شیطان فقط وسوسه گر است

«وَ قالَ الشَّيْطانُ لَمَّا قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقُّ وَوَعَدْتُكُّمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَما كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطانِ إِلاَّ أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لَى فَلا تَلُومُونِي وَ لُومُوا أَنْفُسَكُمْ ما أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَ ما أَنْتُمْ بمُصْرِخِيَّ إِنِّي كَفَرْتُ بِما أَشْرَكْتُمُونَ مِنْ قَبْلُ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ: وشيطان هَنگامي كه كار تمام می شود می گوید خداوند به شما وعدهٔ حق داد و من هم به شما وعده (باطل) دادم و تخلف كردم،

فرشتگانبرای ادمبهمعني ... سجده برای خداونديستكه جنينمخلوق موزون وبا عظمتي أفريده

من بر شما تسلطی نداشتم جز اینکه دعوتتان کردم و شما پذیرفتید، بنابراین مرا سرزنش نکنید، خود را سرزنش کنید. نه من فریادرس شما هستم و نه شما فریادرس من، من نسبت به شرك شما درباره خود که از قبل داشتید (و اطاعت مرا همردیف اطاعت خدا قرار دادید) بیزار و کافرم. مسلماً ستمکاران عذاب دردناکی دارند». (ابراهیم/۲۲)

#### • شیطان دشمن آشکار انسان

در آيهٔ شريفه مي فرمايد: «أَ لَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يا بَني آدَمَ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ: آيا با شما عهد نكردم اي فرزندان آدم كه شيطان را پرستش و اطاعت مکنید که او دشمن آشکار شماست ؟ » (پس/۶۰)

زشیطان مباشید پیرو که او بُوَد آشكارا شما را عدو

(قرآن منظوم)

خداوند، این عهد و پیمان الهی را از طرق مختلف از انسان گرفته و بارها این معنی را به او گوشزد کرده است: نخست آن روز که فرزندان آدم در زمین نشو و نما كردند اين خطاب به آنها شد: «يا بَني آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطانُ كَما أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُما لِباسَهُما لِيُرِيَهُما سَوْآتِهِما إِنَّهُ يَراكُمْ هُوَوَ قَبيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّياطينَ أَوْلِياءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ : اي فرزندان آدم ! شیطان شما را نفریبد، همان گونه که پدرتان را از بهشت بیرون کرد و لباسشان را از تنشان خارج ساخت تا عورتشان را برای آنها آشکار کند. چه اینکه او و

پیروانش شما را میبینند و شما آنها را نمیبینید. (بدانید) ما شیاطین را اولیای کسانی قرار دادیم که ايمان نمي آورند». (الأعراف/٢٧).

سپس همین اخطار بهطور مکرر بر زبان رسولان الهی جاری شد. چنان که در آیهٔ ۶۲ سورهٔ زخرف مىخوانيم «وَ لا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ: شيطان شما را از راه حق باز ندارد كه او دشمن أشكار شماست».

در آیهٔ۱۶۸ سورهٔبقره نیز میخوانیم: «وَ لا تَتَّبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ: از گامهاي شیطان پیروی نکنید که او برای شما دشمن آشکاریست». از سوی دیگر این پیمان در عالم تکوین به زبان اعطای عقل به انسان نیز گرفته شده است، چراکه دلایل عقلی به روشنی گواهی میدهد انسان نباید فرمان کسی را اطاعت کند که از روز نخست کمر به دشمنی او بسته، او را از بهشت بیرون کرده و به اغوای فرزندانش سوگند خورده است».

## • در توبه برای همهٔ گمراهان باز است

«إِلاَّ مَنْ تابَ وَ آمَنَ وَ عَمِلَ عَمَلاً صالِحاً فَأُوْلئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئاتِهِمْ حَسَناتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحيماً: مگر کسی که توبه کند و ایمان آورد و عمل صالح انجام دهد که خداوند گناهان این گروه را به حسنات تبديل مي كند». (الفرقان / ٧٠) بازت آن توّاب لطف آزاد كرد

توبه پذرفت وشما راشاد کرد (مثنوی معنوی) هست جنّت را زرحمت هشت در یك درتوبه است ز آن هشت ای پسر (مثنوی معنوی)

هنگامی که انسان توبه می کند و ایمان به خدا میآورد دگرگونی عمیقی در سراسر وجودش پیدا می شود و به سبب همین تحول و انقلاب درونی، سیئات اعمالش در آینده تبدیل به حسنات می شود. اگر در گذشته مرتکب قتل نفس می شد، در آینده دفاع از مظلومان و مبارزه با ظالمان را جای آن مى گذارد و اگر زناكار بود، بعداً عفيف و ياكدامن مى شود و اين توفيق الهى را در سايهٔ ايمان و توبه ییدامی کند.

دیگر اینکه خداوند به لطف و کرمش و فضل و انعامش بعد از توبه کردن سیئات اعمال او را محو می کند، و به جای آن حسنات می نشاند.

## ●اقرار شیطان به تسلط نداشتن بر بندگان مخلص

«قالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأَغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ: [شيطان] گفت پس به عزت تو سوگند که همگی را جداً از راه بهدر مىبرم» (ص/ ٨٢) «إلَّا عِبادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ: مگر آن بندگان پاکدل تورا.

> مگربندگانی که مخلص شوند». (ص/۸۳) به اخلاص در راه تو ره روند

(قرآن منظوم)

دربین بندگان خدا بودهاند کسانی که مقام پیامبری هم نداشتهاند و بهرغم وسوسههای شیطانی به نفس خود غالب گشته ویك زندگی یاکیزه داشتهاند. یا افرادی بودهاند که یك دفعه منقلب گشته و تمام مادیات دنیا را کنار زدهاند. از حُربن ریاحی ، فضیل و... درتاریخ فراوان نام برده شده است.

۲. مکارم شیرازی، ناصر؛ تفسیرنمونه مولوی؛ مثنوی معنوی ۴. قران منظوم، سروده امیرمجد



# نقدفیام

#### اشاره

فیلم (Noah) از تازه ترین تولیدات هالیوودی است که به سختی میتوان آن را در ژانر مذهبی یا تاریخی صرف قرار داد. آنچه در این فیلم به نمایش درآمده بیشتر برداشتهای شخصی نویسندگان از متون تاریخی و دخل و تصرف ذوقی آنان است تا ترسیم یك واقعیت یا گزارش تاریخی برگرفته از متون مذهبی. در واقع سازندگان فیلم یك رویداد تاریخی با بنمایههای مذهبی را با تخیلات خود در آمیخته و تماشاگر را فارغ از پیشفرضهایش با چالشهایی روبهرو میسازد که هرگز در جریان فیلم یا در پایان آن پاسخ روشنی برای آن نمی یابد و پس از تماشای فیلم با پرسشهای جدیدی سالن سینما را ترك خواهد كرد. با توجه به پرسشهای مکرر دانش آموزان دربارهٔ داستان پیامبران در قرآن و سایر کتب آسمانی و نیز انتظار پاسخگویی از دبیران دینی این فیلم را طی دو شماره نقد و بررسی خواهیم کرد. آنچه پیش رو دارید بخش اول این نقد و

کارگردان: دارن آرونوفسکی. تهیه کنندگان: دارن آرونوفسکی، اسکات فرانکلین، ریک کیدنی و مری پرنت. نویسنده: دارن آرونوفسکی و آری هندل. بازیگران: راسل کرو،

جنیفر کانلی، داگلاس بوث، لوگن لرمان، اما واتسون، آنتونی هاپکینز و ری وینستون. موسیقی: کلینت منسل. فیلمبرداری: متیو لیباتیک. تدوینگر: اندرو ویزبلام. کمپانی تولید کننده: پارامونت پیکچرز.تاریخ اکران: ۲۸ مارس ۲۰۱۴. مدت زمان فیلم: ۲۸۸ دقیقه. محصول: ایالات متحده آمریکا. زبان اصلی: انگلیسی. بودجه: ۱۳۰ میلیون دلار. اوایل سال میلادی گذشته نام «دارن اوبوفسکی» بهدلیل جنجال آفرینی بر سر اکران تازهترین فیلم او، درست کمتر از یک مام پیش از اکران جهانی آن، در عالم سینما خبرسازشد.

فیلم ۱۳۸ دقیقهای نوح (Noah)، جدا از مطرح شدن عادی یک فیلم جدید، از آن جهت در محافل سینمایی و سایتهای هنری مورد توجه قرار می گرفت که خبر سفر کارگردان این فیلم به واتیکان، همراه تهیه کننده و بازیگر نقش اول آن، در روز ۱۹ مارس اعلام گردید. ظاهراً این مسافرت بهمنظور دیدار با پاپ فرانسیس رهبر کاتولیکهای جهان صورت فرانسیس رهبر کاتولیکهای جهان صورت می گرفت تا در پی زمزمههایی که از مخالفت رهبران مذهبی و جهان مسیحیت با تولید و اکران این فیلم خبر میداد، علاج واقعه قبل از وقوع شود و از او برای تماشای فیلم دعوت

آنچه در این فیلم به نمایش درآمده بیشتر برداشتهای شخصی نویسندگان از متون تاریخی و دخل و تصرف ذوقی آنان است تا ترسیم یك واقعیت یا گزارش تاریخی برگرفته از



واتيكان در اولین واکنش رسمی به فیلم نیز، آن را برای ساخت فيلم از یک داستان کتاب مقدس فرصتي سوخته و زمانی از دست رفته دانست و تصویر ارائه شده از نوح(ع) را بدون خدا معرفي كرد

در این نوشتار به کشته شدن هابیل توسط قائین (گویش عبری قابیل) ـ همزمان با نمایش صحنهٔ به قتل رسیدن هابیل ـ و ادامهٔ نسل آدم از پراکندگی نوادگان قابیل اشاره میشود. با این توضیح که آنان بنیان گذاران تمدنی صنعتی! بوده و در این راستا از حمایت گروهی از فرشتگان ـ که به دلایلی مورد غضب خالق قرار گرفته و به زمین تبعید و به سنگ تبدیل شده اند! بر خوردارند.

نکتهٔ جالب آنکه در سراسر فیلم مطلقاً از خداوند با نامهای متعارف و شناختهشدهای که در ادیان گوناگون از آن یاد می شود، سخنی به میان نمی آید و تنها لفظ پرکاربرد در تمام فیلم، Creatuer به معنای «آفریدگار» یا «خالق» است و از واژههایی چون Lord یا God به معنای خدا حتى يك بار هم استفاده نشده است!

در ادامهٔ فیلم، «لمک» یدر حضرت نوح را مىبينيم كه در حال گفتوگو با پسرش قصد دارد میراث نبوت را به او بسپارد و با اشاره به اینکه این مواریث نسل به نسل از اجدادش به او رسیده است، آنان را یکی یکی از آدم تا نوح نام مىبرد. سپس با نوارى كه از پوست مار (!) ساخته شده و مانند «تفیلین» ـ تعوید نماز یهودیان ـ به دور دست چپ بسته می شود! به ادای مراسم یک داستان کتاب مقدس فرصتی سوخته و زمانی از دست رفته دانست و تصویر ارائه شده از نوح (ع) را بدون خدا معرفی کرد. ً پس از روی خوش نشان ندادن پاپ، رهبران مذهبی کشورهای اسلامی از جمله امارات متحدهٔ عربی، بحرین و قطر اعلام کردند که به دلیل به نمایش علنی درآمدن شخصیت و چهرهٔ پیامبر الهي در اين فيلم ـ كه بنا بر قوانين اسلامي جايز شمرده نمی شود ـ مجوز اکران آن را در کشور خود صادر نخواهند کرد. هالیوود ریپورتر، نیز پیشبینی کرد که هیئت سانسور سینما در دیگر کشورهای خاورمیانه نظیر اردن، کویت و مصر نیز واکنشی همانند کشورهای دیگر خواهند داشت.

این پیشبینی پس از چندی تحقق یافت و یکی از اصلی ترین نهادهای مذهبی اهل سنت در مصر، یعنی جامعهٔ «الازهر» بیانیهای منتشر و در آن اعلام کرد که چنین فیلمهایی که در آن شخصیت پیامبران خدا توسط یک بازیگر به نمایش درآید، با قواعد دینی و شرعی مسلمانان سازگار نیست. در كشور مالزى نيز اكران اين فيلم ممنوع اعلام گرديد.

نكرده است. روزنامهٔ «Avvenire» واتيكان در اولين

واكنش رسمى به فيلم نيز، آن را براى ساخت فيلم از

واگذاری مواریث میپردازد اما درست در لحظهای که انگشت او در شرف لمس انگشت نوح نوجوان است (صحنهای که انسان را به یاد تابلوی آفرینش میکل آنژ میاندازد!) عدهای که لمک از آنان به عنوان «انسان» یاد می کند ـ و در واقع بازماندگان نسل قابیلاند ـ به لمک حملهور می شوند. نوح که پیش از حملهٔ آنان به اشارهٔ پدر پشت صخرهای ینهان شده شاهد درگیری و در نهایت مرگ پدر می شود و از آن محل می گریزد. نوار ساخته شده از یوست مار به دست رهبر مهاجمان که نوادهٔ قابیل است می افتد و منطقه ـ که دارای معدنی با ارزش از نوعی سنگ درخشان به نام «زوهار» و شبیه به آتش:نه است- به تصرف آنان در می آید.

سیس با جهش زمانی با سنین میانسالی نوح مواجه می شویم که یک همسر و سه پسر دارد. فرزند ارشد به نام «شِم» (که با تبدیل صدای حرف «ش» در عبری، به «س» در عربی، همان «سام» است) و دیگری به نام «هَم» (حام در عربی) و آخرین فرزند به نام «یافث».

در صحنههای این بخش از زندگی نوح، با شخصيتي طبيعت دوست وحتى گياه خوار مواجه می شویم که از کمترین آسیب به محیط زیست نیز آزرده میشود! و برای فرزندانش مشاهدهٔ حیوانی که شکار عده ای از انسانها شده تا آن را بخورند، عجیب است. اما در مواجهه با شکارچیان، نوح بهراحتی با آنان درگیر می شود و همگی را به ادعای خودش برای عدالت می کشد.

به دنبال این وقایع، نوح در خواب تمام جهان را پوشیده از آب و اجساد مردم را در اعماق آن مشاهده می کند و برای کشف مفهوم خواب خود تصمیم می گیرد به نزد پدربزرگش متوشالح برود. در مسیر خود در روستایی مخروبه با اجساد مردمی که توسط قابیلیان کشته و خورده شدهاند، روبهرو می شود و دختربچهای مجروح را زنده می ابند، که نجاتش مى دهند و او را با خود مى برند. اما ناگهان با حمله عدهای روبهرو می شوند و درست در آخرین لحظات فرار که به بن بست می رسند، فرشتگان نگهبان ـ همان غولهای سنگی پیشگفته ـ مهاجمان را به عقب مي رانند.

در گفتوگوی نوح با آنان مشخص می شود که آنان دل خوشی از آنسان و خاطرهٔ خوشی از کمک به آنها ندارند و چون انسانها را عامل تبعیدشان به زمین و سنگشدن خود میدانند، نوح و خانوادهاش را در منطقهای که با کوههای بلندی محصور شده است حبس می کنند و به ادعاهای

نوح مبنی بر برگزیده بودنش از سوی خالق و... اعتنایی نمی کنند.

امایکی از غول ها نیمه شب به کمک نوح می آید و آنان را تا پایین کوهی که محل زندگی پدر بزرگ نوح (متوشالح) است، همراهی می کند. نوح با متوشالح دیدار می کند و او به نوح می گوید که از پدر بزرگش، خنوخ شنیده است که اگر بشر به همین منوال پیش برود، خالق آنها را نابود می کند.

گفتنی است در فیلم خبری از اعمالی که مردم را مستحق این نابودی و عذاب می کند نیست و هیچ گزارشی مشابه آنچه در اخبار کتب مقدس یا در روایات مذهبی از رفتارهای زشت مردم بیان شده به تصویر در نیامده است. اموری چون شرک وبتيرستي، فساد، فحشا و... مطلقاً در فيلم وجود ندارد و معلوم نیست چرا خالق هوس کرده است که افراد را نابود كند! و جالب آنكه نوح تأكيد ميكند که به خاطر اعمال انسان «همه» بدنام می شوند. اما معلوم نیست منظور از همه چه کسانی هستند. متوشالح با کراماتی که دارد نوح را به حالتی میان خواب و بیداری میبرد و برای دومین بار خواب میبیند که همه جا پوشیده از آب است و کشتی بزرگی به شکل مکعب در آب شناور است و حیوانات گوناگون از قعر آب به سمت بالا و سطح آب شنا كنان بالامي آيند.

این مکاشفه به نوح می فهماند که برای نجات کسانی که مأمور حفاظت از آنهاست باید کاری بکند. متوشالح دانهای عجیب، که مدعی است از باغ عدن آورده شده به او میدهد تا آن را بکارد. نوح به نزد خانوادهاش بازمی گردد و آنان را از آنچه قرار است روی دهد آگاه میکند و بر این نکته تأکید دارد که خالق تصمیم گرفته است انسان را به خاطر کاری که با دنیا کرده، مجازات کند.

این کارها! شرک و بتپرستی یا کفر به خداوند یا بیعدالتی نسبت به دیگر انسانها نیست ـ که عموماً در ادیان الهی عوامل وجوب عذاب تلقی می شوند ـ بلکه نوح به خانواده اش می گوید که از سوی خالق برگزیده شده است تابی گناهان رانجات دهد و دریاسخ به پسرش در می پابیم که منظورش از بی گناهان حیوانات است! نوح دانه را در زمین می کارد و ناگهان سر و کلهٔ غولهای سنگی دوباره پیدا می شود که برای مجازات، غول سنگی خائن را بر زمین می کشند. نوح از مأموریتش می گوید و از آنان می خواهد تا همراهی اش کنند تا دوباره برای آفریدگار بندگی کنند و در حین مشاجره زمانی که سامیازا قصد دارد به نوح حمله کند، ناگهان معجزهای رخ می دهد و در پنج نقطه فوارههای

در فیلم خبری از اعمالي که مردم را مستحق این نابودی و عذاب مىكندنيست و هیچ گزارشی مشابه آنچه در اخبار كتب مقدس یا در روایات مذهبی از رفتارهای زشت مردم بیان شده به تصویر در نیامده است

و نوح که متوجه مىشود حكم خالق بر کشتن نوهاش تعلق گرفته است اعلام میکند که به هیچوجه از اجرای فرمان آفریدگار چشمپوشی نمیکند، مگر آن که نوزاد، پسر باشد! این تبعیض جنسیتی نیز در جای خود قابل تأمل است

عظیمی از آب از زمین می جوشد و غول ها را متقاعد مي كند كه نوح واقعاً برگزيدهٔ خداست. روند داستان پس از این به سرعت پیش می رود و سكانسهايي از طبيعت سرسبز و مراحل ساخته شدن کشتی داستان را چند سال به جلو میبرد و بخش سوم زندگی نوح به تصویر درمیآید که کمی پیر شده است و پسرانش نیز بزرگتر شدهاند و دخترخواندهٔ نوح ایلا، که به دلیل جراحت دوران کودکیاش نازاست و پسر ارشد نوح، سام به یکدیگر علاقمندند و حام پسر دوم نوح از فقدان دختری که مناسب او باشد آشفته است و همواره از نوح می پرسد حال که قرار است پس از وقوع سیل همهٔ انسانها نابود شوند، نسل آنان با نازایی ایلا و فقدان انسانهای دیگری جز خودشان چگونه ادامه خواهد یافت. پرسشی که نوح پاسخی منطقی برای آن ندارد و هر دفعه با خشونت آن را بی جواب می گذارد.

اولین تجمع حیوانات برای ورود به کشتی با دستههای پر جمعیت پرندگان آغاز میشود. ظاهراً تهیه کنندگان فیلم خود را با ترفند خواب کردن آنان و سپس تمامی حیواناتی که بعداً به آنهاملحق می شوند ـ از جمله مارها و خزندگان، چهارپایان و... ـ خود را از شر مزاحمتهای حیوانات در روند فیلم آسوده و خلاص کرده و مهمتر از آن در هزینههای فیلم نیز صرفهجویی قابل توجهي نيز داشتهاند! لذا همان حيوانات مجازی! و کامپیوتری نیز با بخورهای گیاهی همسر نوح به خوابی چندماهه میروند تا در جريان فيلم اخلال نكنند!

کار ساختن کشتی به کمک غول های سنگی به خوبی پیش می رود. قابیلیان که متوجه اقدامات نوح شده اند اورا تهدید می کنند و رهبر آنان که همان قاتل لمک، پدر نوح، در سالهای گذشته و در ابتدای فیلم است، با نجات جان حام، که مورد حملهٔ یکی از افراد وی قرار گرفته، جایی در دل او باز می کند. و پس از آن که نوح او را از تصرف کشتی نا امید می کند، با قومش مشغول تدارک ارتشی بزرگ و مجهز میشود تا برای نجات خود بتوانند با نوح و غولهای محافظش مقابله كنند.

نوح به صورت ناشناس به میان آنان می رود و کشته شدن دختران جوانی را میبیند که در واقع خوراک و منبع غذایی سربازان و جنگجویان شدهاند! اما او تنها نظاره می کند و حتی چهرهاش به هنگام مشاهدهٔ کشتن یک

حیوان بیشتر درهم نمی شود! برداشت نوح از مشاهداتش در گفتوگو با همسرش مشخص می شود. جایی که او اعتراف می کند که شرارت در ذات و درون انسانهاست و آن را به تک تک افراد خانوادهٔ خود نسبت می دهد و خود را به دلیل اینکه گمان می کرده با دیگران فرق داشته است سرزنش مي كند و خودخواه مي نامد.

در عین حال معلوم نیست چرا دیگرانی که او نیز با آنها فرقی ندارد باید مجازات شوند، اما او و خانوادهاش زنده بمانند؟! همسر نوح برای چارهجویی و طلب خیر برای فرزندانش که بی نسل نمانند نزد متوشالح (که در آستانهٔ نابودی انسانها حتی به هنگام وقوع عذاب، تنها دغدغهاش یافتن تعدادی توت است که به شدت برای خوردن هوس کرده!) می رود و متوشالح به او می گوید که عذاب آفریدگار برای عدالت است! اما همسر نوح برداشت دیگری از عدالت دارد. از نظر او عدالت آن است که فرزندانش باعشق وخوشبختی بتوانند زندگی کنند. ظاهراً منطق او بر منطق متوشالح چیره میشود و متوشالح با کرامتش نازایی ایلا را برطرف مىكند و با لبخند(!) از عذاب الهي استقبال مى كندو همراه ديگران غرق مى شود! ایلا از سام باردار میشود. آزمایش بارداری ایلانیز از شاهکارهای(!) فیلم و از به کارگیری سیستمی شبیه Babycheck های امروزی در داستانی تاریخی و به قدمت چند هزار سال از عجایب هالیوود در این اثر است! تلاش حام برای نجات دختری از قابیلیان، که از ترس در میان جنازهها خود را پنهان کرده است، با بی حمی نوح، ناکام میماند. نوح از نجات دختر که پایش به هنگام فرار در تلهای گیر کرده است خودداري مي كند و با وجود التماس هاي او و حام، عاقبت زیر پای جمعیت مهاجمی که قصد تصرف کشتی و ورود به آن را دارند جان

قابیلیان به رهبری یکی از نوادگان قابیل با وسیلهای شبیه به تفنگ(!)، که به وسیلهٔ سنگهای معدنی زوهار قابلیت شلیک دارد! تهییج میشوند و به غولهای محافظ نوح حمله میکنند و بر آنها چیره میشوند. غولها یکییکی کشته میشوند و با مرگشان مورد عفو خالق قرار می گیرند و دوباره به شکل فرشتههایی نورانی به آسمان باز می گردند. رهبر قابیلیان به هر طریقی موفق می شود راه

نفوذی به داخل کشتی را پیدا کند. در داخل

کشتی خانوادهٔ نوح بر سر امکان نجات مردم عادی با نوح جر و بحث می کنند و نوح با اصرار بر تحقق عذاب بر آنان پیشنهاد آنان را رد می کند و با بیان داستان خلقت به آنان یادآور می شود که بشر شایستگی حیات مجدد در زمین را ندارد و خودداری از نجات دختر مورد توجه حام را نیز با همین توضیح توجیه و از وقوع آن ابراز تأسف می کند! سپس مرگ یک یک آنان را به نوبت اعلام می کند. به طوری که یافث، آخرین فرزند نوح، آخرین انسان خواهد بود! این برداشت نادرست نوح از مأموریتش در صحنه های بعدی نیز تقویت

حام متوجه حضور رهبر قابیلیان در کشتی میشود و وقتی او را مشاهده میکند که یکی از حیوانات را زنده زنده میخورد به او گوشزد می کند که از هر حیوانی فقط یک جفت در کشتی هست و او نباید از آنها تغذیه کند. استدلال نوادهٔ قابیل با پیفرضهای امروزی مخاطبان بسیار

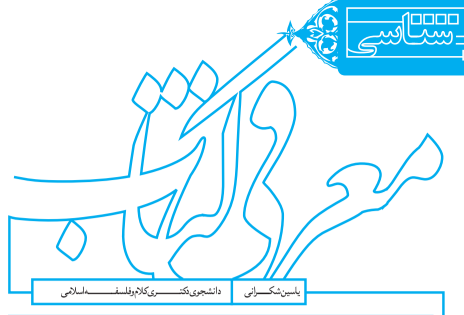
نابود شوند، نمی تواند اجازه دهد نوزاد او زنده بماند و وقتی با اعتراض خانوادهاش مواجه میشود از خالق می خواهد او را از کشتن نوه اش معاف کند. اما گویا خالق بیروحتر از آن است که استغاثهٔ بندهٔ برگزیدهاش نظر او را عوض کند! و نوح که متوجه می شود حکم خالق بر کشتن نوهاش تعلق گرفته است اعلام می کند که به هیچوجه از اجرای فرمان آفریدگار چشمپوشی نمی کند، مگر آن که نوزاد، پسر باشد! این تبعیض جنسیتی نیز در جای خود قابل تأمل است. قاطعیت نوح، سام و همسرش را برای نجات جان فرزندشان، وادار به ترک کشتی می کند. در حالی که معلوم نیست اگر آنها نیز بهعنوان خانوادهٔ نوح، مانند خود او برگزیدهٔ خداوند هستند، چرا در مقابل امر خالق تسليم نيستند؟! ا قایق سام و همسرش توسط نوح و با استفاده از سنگهای انفجاری زوهار از بین میرود و آنان مجبور میشوند جهت به دنیا آمدن نوزادشان همچنان در کشتی بمانند.

پسندیده و قابل قبول است و در واقع مبنایی عقلانی و منطقی دارد. وی به حام، که می گوید تمام این سیل و کشتی برای نجات حیوانات است، پاسخ می دهد که آیا در حالی که کودکان غرق می شوند، پدرت گفته که معجزهٔ خالق برای حيوانات است؟! اين گفتهٔ نوح تحقير شماست. آن گاه به تشریح فلسفهٔ خلقت می پردازد و مفاهیم نابی از انسان بهدست میدهد که در جهانبینی شخصیت نوح هیچ جایگاهی ندارد. وی می گوید خلقت آسمان و زمین، جانداران و گیاهان و... از سوی آفریدگار برای انسان بوده است تا بتواند جهان را به تصرف خود درآورد و این نشانهٔ عظمت انسان و جایگاه اوست. در واقع درس انسان شناسی و خداشناسی تبعی آن در فيلم، از زبان شخصيت منفى فيلم بيان مىشود نه از نوح در مقام پیامبری که باید مبشر و منذر

نوح، که از بارداری ایلا مطلع می شود، اعلام مىدارد كه چون قرار است با سيل همهٔ انسانها

## = پینوشتها

 «اسكات فرانكلين» تئاتر، جمعه ۲۲ فروردین ۹۳



## **حضرت عیسی(ع) در قرآن و انجیلها**، محمدضیاء توحیدی، کانون اندیشهٔ جوان، چاپ اول، تهران، ۱۳۹۳

حضرت مسیح در قرآن، شخصیتی والامقام و به دور از هرگونه خطا و اشتباه است. مردم را به پرستش خدای یکتا دعوت می کندونسبت به مادر خویش نیکوکار است. اما مسیح در انجیل ها، از پرستیده شدن ابایی ندارد و بلکه خود را همسان با پروردگار یگانه می بیند. به مادر خویش بی توجه است و او را به تندی مورد خطاب قرار می دهد و...

بررسی کتاب شخصیت مسیح در قرآن و انجیلها، می تواند به شناخت هر چه بهتر کتاب مقدس مسلمانان و مسیحیان کمک کند و تفاوتهای الهیاتی این دو کتاب را آشکار سازد.

این کتاب در ۱۳۵ صفحه و در هفت فصل به بررسی مسائل ذیل از دیدگاه قرآن و انجیلهای چهارگانه میپردازد: تبارشناسی مسیح، تولد مسیح، جایگاه الهیاتی مسیح، معجزات مسیح، رفتارشناسی مسیح، شریعت مسیح و مصلوب شدن مسیح.

مطالعهٔ این کتاب به دبیران محترم توصیه می شود. برای دریافت این کتاب می توانید با مرکز پخش کانون اندیشهٔ جوان به شمارهٔ ۸۸۵۰۵۴۰۲ ۸۸۵۰۳۴۱ تماس بگیرید.

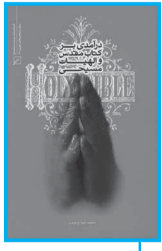
## درآمدی بر کتاب مقدس و الهیات مسیحی، محمدضیاء توحیدی، کانون اندیشهٔ جوان، چاپ اول، تهران، ۱۳۹۳.

بی گمان مسیحیت یکی از بزرگترین و مهمترین ادیان در طول حیات دینی بشر است. در مواجهه با این دین برخی آن را دینی جعلی و ساختگی می خوانند. در مقابل، گروهی به دفاع از آن می پردازند و تعالیم آن را بی هیچ تردیدی پذیرایند. گروهی نیز بر آن اند که مسیحیت دینی الهی است که از مسیر اصلی خود منحرف گردیده است. مسلمانان و مسیحیان آزاداندیش از طرفداران این عقیده دلایل گوناگونی دارند.

در این کتاب، سعی شده است مخاطبان، ضمن آشنایی با آیین مسیحیت، با نقدهای وارد شده بر کتاب مقدس و الهیات مسیحی نیز آشنا شوند. این کتاب در قالب پرسش و پاسخ به سؤالات متعددی که در خصوص مسیحیت و انحرافات وارد شده جواب داده است. سؤالاتی در خصوص ساختار عهد قدیم و عهد جدید، نحوهٔ شکل گیری عهدین، محتوا و موضوعات مطرح شده در عهدین، تاریخ نگارش عهد قدیم و جدید، نحوهٔ شکل گیری اناجیل چهارگانه، تأثیر پولس بر الهیات مسیحی و خطاها و تناقضهای موجود در عهدین و در نهایت آشنایی با الهیات مسیحی و رویکردهای حاکم بر آن.

علاقهمندان می توانند این کتاب را که در ۲۷۹ صفحه چاپ شده است از طریق تماس با مرکز پخش کانون اندیشهٔ جوان به شمارهٔ ۸۸۵۰۵۴۰۱ ۸۸۵۰۳۳۴۱ دریافت نمایند.









# با مجلههای رشد آشنا شوید

مجلههای دانش آموزی

(به صورت ماهنامه و نه شماره در هر سال تحصیلی منتشر میشود):

رشدکو دک (برای دانش آموزان آمادگی و پایهٔ اول دورهٔ آموزش ابتدایی)

رشد 1900ء (برای دانش آموزان پایههای دوم و سوم دورهٔ آموزش ابتدایی)

القُاهِ وَالسَّبِيِّ آهِ وَ اللَّهِ اللَّ

مجلههای دانش آموزی

(به صورت ماهنامه و هشت شماره در هر سال تحصیلی منتشر میشود):

ربرای دانش آموزان دورهٔ آموزش متوسطه اول) (برای دانش آموزان دورهٔ آموزش متوسطه اول)

رشد. وال

(برای دانش آموزان دورهٔ آموزش متوسطه دوم)

مجلههای بزرگسال عمومی

(به صورت ماهنامه و هشت شماره در هر سال تحصیلی منتشر میشود):

♦ رشد أموزش ابتدایی ♦ رشد تکنولوژی آموزشی 🔷 رشد مدرسه فردا 🛦 رشد مدیریت مدرسه 🔈 رشد معلم

#### مجلههای بزرگسال و دانشآموزی تخصصی

(به صورت فصلنامه و چهارشماره در هر سال تحصیلی منتشر میشود):

♦ رشد برهان أموزش متوسطه اول (مجله رياضي براي دانش أموزان دورهٔ متوسطه اول) ♦ رشـد برهان أموزش متوسـطه دوم (مجله رياضي براي دانش أموزان دوره متوسطه دوم) ♦ رشـد أمـوزش قـرأن ♦ رشـد أمـوزش معـارف اسـلامي ♦ رشـد أمـوزش زبـان و ادب فارســی ♦ رشــد آمـوزش هنـر ♦ رشــد آمـوزش مشـاور مدرســه ♦ رشــد آموزش تربیت بدنی ♦ رشد أموزش علوم اجتماعی ♦ رشد أموزش تاریخ ♦ رشد أموزش جغرافیا ﴿ رشد اَموزش زبان ﴿ رشد اَموزش ریاضی ﴿ رشد اَموزش فیزیک ♦ رشـد أموزش شـيمى ♦ رشـد أموزش زيستشناسى ♦ رشـد أموزش زمين شناسى ♦ رشد أموزش فنی و حرفه ای و کار دانش ♦ رشد أموزش پیش دبستانی

مجلههای رشــد عمومی و تخصصی، بر ای معلمان، مدیر ان، مربیان، مشاور ان و کارکنان اجرایی مــدارس، دانشجویان مراکز تربیتمعلم و رشــتههای دبیری دانشـگاهها و کارشناسـان تعلیم و تربیت تهیه و منتشـر میشــود.

- ♦ نشانی: تهران، خیابان ایرانشهر شمالی، ساختمان شمارهٔ ۴ أموزش وپرورش، پلاک ۲۶۶، دفتر انتشارات و تکنولوژی آموزشی.
  - ♦ تلفن و نمابر: ۸۸۳۰۱۴۷۸ ـ ۰۲۱

#### مخاطبان ارجمند:

پل ارتباطی دیگر ما و شما با شماره تلفن همراه: ۹۱۹۹٤۹۹۸۵۳ •

منتظر نظرات و پیشنهادات شما در زمینهٔ بهبود کیفیت محتوای مجله و انتقال تجارب حرفهای تان در هر زمان هستیم.

این شماره به ما این امکان را میدهد تا در صورت عدم پاسخگویی در زمان تماس شما، پیامتان را دریافت نمائیم.

دبىرستــانشاھدمنطقة۵تـ

#### خانوادهٔ مطهر .http://www motaharfamily.com

مؤسسهٔ خانوادهٔ مطهر یکی از نهادهای غیردولتی است که در جهت تحکیم نهاد خانواده مبتنی بر اصول علم جامعهشناسی، ارزشهای اسلامی، روانشناسی خانواده و فرهنگ ایرانی فعالیت می کند.

این مؤسسه با هدف تبیین اهمیت نهاد خانواده، با ارائهٔ الگویی جامع برای مفهوم خانواده مطهر و حیات طیبه، در راستای اصلاح و رفع آسیبهای فرهنگی و اجتماعي خانوادهها وافزايش سطح أكاهي خانوادهها در زمینهٔ مهارتهای زندگی، سلامت روانی- اجتماعی و... فعاليت مي كند.



#### سمیم نور - سامانهٔ مشابهیاب متون //:http:/ samimnoor.ir

مركز تحقيقات كامپيوتري علوم اسلامي براي دقت بیشتر در ارائهٔ مقالات معتبر و محققانه و جلوگیری از سرقتهای علمی و ادبی توانسته است با طراحی و تولید نرم افزاری کارآمد، راهکار مناسب ارائه دهد. سامانهٔ مشابهیاب متون (سمیم) نور پایگاهی است که می تواند مقالات ارائه شده از جانب کاربران را با حجم انبوه اطلاعات خود مطابقت دهد و عبارات مشابه را بازیابی و مقایسه نماید. این سامانه، در راستای «مجموعهٔ پروژههای مبتنی بر داده کاوی علوم اسلامی» در مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسلامی در حال اجراست. در روند تکاملی این سامانه در گام اول رونوشتبرداری از منابع و در قدمهای بعدی کنترل بازنویسی (استفادهٔ ترکیبی از متنهای مختلف) و ترجمهٔ سایر متون در دستور کار قرار داده شده است. این سامانه با طی آزمایشهای نهایی، آمادهٔ خدمترسانی به مراکز علمی و پژوهشی کشور است.

#### بانک اطلاعاتی سمیم

بانک اطلاعاتی- که بهعنوان پشتوانهٔ عظیم این مشابهتیابی مورد استفاده قرار می گیرد- عبارت است از ۳۸۰ هزار مقالهٔ تمام متن در زمینههای علوم اسلامی



## برگ اشتر اک محلہ ھای ر شد

نحوهٔ اشتراک:

شما می توانید پس از واریز مبلغ اشتراک به شماره حساب ۳۹٦٦۲۰۰۰ بانک تجارت، شعبهٔ سهراه آزمایش کد ۳۹۵، در وجه شرکت افست از دو روش زیر، مشترک مجله شوید:

 مراجعه به وبگاه مجلات رشد به نشانی: www.roshdmag.ir و تكميل برگۀ اشتراک به همراه ثبت مشخصات فیش واریزی.

۲. ارسال اصل فیش بانکی به همراه برگ تکمیل شدهٔ اشتراک با پست سفارشی (کیی فیش را نزد خود نگهدارید).

| نام مجلات در خواستی:                                          | 4          |
|---------------------------------------------------------------|------------|
|                                                               |            |
| نام و نامخانوادگی:                                            | 4          |
| تاریخ تولد:<br>تلفن:                                          | 4          |
| ىغن:<br>نشانى كامل پستى:                                      |            |
| ىتان: شهرستان: خيابان:                                        |            |
| مارهٔ فیش بانکی:مبلغ پرداختی:                                 |            |
| اک: شمارهٔ پستی:                                              | <b>بار</b> |
| ﴾ اگر قبلاً مشترک مجله بودهاید، شمارهٔ اشتراک خود را بنویسید: | ٠          |
|                                                               |            |
|                                                               |            |

• نشانی: تهران، صندوق پستی امورمشتر کین: ۱۹۵٬۵/۱۱۱

• وبگاه مجلات رشد: www.roshdmag.ir

♦ هزينة اشتراك يكساله مجلات عمومي (هشت شماره): ٣٠٠/٠٠٠ ريال ♦ هزينهٔ اشتراک يکساله مجلات تخصصي (چهار شماره): ٢٠٠/٠٠٠ ريال

و انسانی برگرفته از مجلات تمام متن پایگاه مجلات تخصصی نور است. در آینده، مجموعهٔ کتابهای علوم اسلامی موجود در گنجینهٔ نرمافزارهای نور - که بخشی از آن در پایگاه کتابخانهٔ دیجیتال نور عرضه شده است-نيز به اين بانک اضافه خواهد شد.

فراهم نمودن امكاني براي مؤلفان و مؤسسات تولیدکنندهٔ محتوا برای افزودن محتوای خود به این بانک از دیگر برنامههای در دست اجرا برای توسعهٔ این بانک اطلاعاتی است.

#### بهرهبرداران سميم

در اولین قدم از شروع کار سامانهٔ مشابهیاب متون امکان بهرهبرداری از این سیستم به مجلات همکار با پایگاه نورمگز که در تکمیل این بانک اطلاعاتی سهیم بودهاند، اختصاص یافته است. سایر مؤسسات و افرادی که مایل به استفاده از سامانهٔ مشابهیاب متون هستند، می توانند برای اطلاع از شرایط استفاده از طريق لينك ارتباط با ما تقاضاي خود را ارسال كنند.

#### شیوهٔ استفاده از «سمیم»

برای مشابهتیابی مقالهٔ خود ابتدا متن را در کادر اصلی، صفحه وارد یا نشانی فایل را در نوار بارگزاری اعلام کنید و کلید مشابه یابی را بزنید.

یس از این کار منتظر دریافت یاسخ از سِرور باشید. این کار، با توجه به حجم بالای پردازش، ممکن است مدت زماني طول بكشد.

پس از دریافت پاسخ، مقالات مشابه نمایش داده می شوند. شما می توانید با انتخاب هریک از مقالات، عبارتهای مشابه با آن مقاله را به صورت رنگی در مقالهٔ اصلی مشاهده کنید.

همچنین در صورت کلیک روی قسمت رنگی شده مى توانىد به مقايسهٔ عبارت در دو متن بپردازيد.

یادآوری میشود کشف مشابهت در این سامانه به معنای کشف تقلب نیست و تشخیص دادن یا ندادن ارجاع توسط مؤلف برعهدهٔ کاربران است.

#### قابلیتهای سمیم نور

- يافتن مقالههاي مشابه با مقالهٔ كاربر؛
- نمایش درصد مشابهت متون بهصورت کلی و به تفكيكمقالات؛
  - گزارش نکردن موارد کوتاه و پرتکرار ؛
- مقاوم بودن در برابر دست کاریها یا تغییرهای صورتگرفته در متن (چنانچه کاربر اقدام به تغییر دادن قسمتی از متن نموده باشد، باز هم قابلیت شناسایی مشابهتها وجود دارد)؛
- نمايش محل دقيق مشابهت بين دومقاله و مقايسهٔ

مناسبت جلد: اقبال جهانيان به ييامبر اسلام عَيْنُ اللهُ